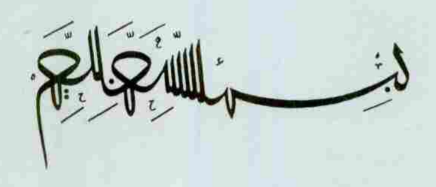


مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

www.iqbalkalmati.blogspot.com



خطات

وزارتِ ندجبی أمور یحکومت پاکستان اسسلام آباد

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

# فهرست موضوعات

| صغح نمبر   | موضوع                                                   | نمبر شار |
|------------|---------------------------------------------------------|----------|
| 2          | الفظ الفظ                                               | -1       |
| 9          | ججرت _ اسلامی تقویم کی بعیاد                            | _r       |
| 14         | محرم الحرام كي اجميت و فضيلت                            | ur.      |
| ra         | سیرت وشادت سید نا حسین رض <mark>ی الله تعالی عنه</mark> | _h       |
| <b>L</b> 1 | سيرت وشيادت سيدنا عمر فاروق رضى الله تعالى عنه          | _a       |
| r4.        | اسلام _ الله تعالى كالهنديده دين                        | -3       |
| ۳۳         | توحيد، رسالت، آخرت                                      | -4       |
| ۵۱         | اسلامی تصور عبادت                                       | _^       |
| ۵۷         | احلامی عبادات                                           | _9       |
| 70         | پغام رسالت                                              | _(•      |
| ZI         | رحبت للعالمين                                           | -11      |

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

| صغی نبر | موضوع                                          | نبر شر |
|---------|------------------------------------------------|--------|
| 44      | ختم نبوت                                       | _11*   |
| Ar      | اسوه حسند                                      | _11"   |
| 1.9     | سيدنا الابحر صديق رضى الله تعالى عنه           | _1~    |
| 9.0     | سيرت وشهادت سيدنا عثمان عفي رضي الله تعالى عنه | _10    |
| 1+1     | سیرت و شیادت سیدنا علی رضی الله تعالیٰ عنه     | J14 -  |
| 1+4     | تقوی                                           | -14    |
| - 111   | حقوق الله                                      | -14    |
| 110     | حقوق العباد                                    | _19    |
| 171     | والدین کے حقوق اور ان کا مقام                  | _++    |
| 172     | اسلام کا معاشی نظام                            | _٢1    |
| 1179    | اسلام کی اخلاقی ومعاشر تی اقدار                | _+++   |
| 100     | اسلام اور عدل اجتماعی                          | _rr    |
| 101     | اسلام میں جزاوسزا                              | _+0    |
| 10.2    | اسلام میں مبحد کی اہمیت                        | _ra    |
| 145     | جھوٹ ، فیبت                                    | _++    |

مزید کتب پڑھنے کے لئے آنج بی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

| صفحہ نمبر | موضوع                                     | غمبر شار |
|-----------|-------------------------------------------|----------|
| 179       | ر شوت اور سفارش                           | _114     |
| 120       | المانت و دیانت                            | _*^      |
| 1/4       | طمارت و سفائی                             | _44      |
| 10.4      | د عوت دین اور امر بالمعروف و منی عن المئز | _rv      |
| 190       | معراق مصطفیٰ صلی الله علیه وسلم           | _r1      |
| r*r       | اسلام میں خاندانی نظام کی اہمیت           | _rr =    |
| 7.4       | منت کی عظمت 📗 ۱۰ منت کی عظمت              | _rr      |
| FIY       | اسلامی شوار                               | _===     |
| ***       | وَكُرُ اللَّتِي                           | _rs      |
| rrr       | احقبال رمضان                              | r        |
| F [*]     | روزه اور تؤکیه نش                         | _747     |
| rra       | روزد۔ تقویٰ کا سر چشمہ                    |          |
| 102       | غزوات الرسول (غزود بدر)                   | _ra      |
| 170       | جشن زول قر آن                             | -**      |
| 141       | جهاد في سبيل الله                         | _141     |

| صفحه نمبر | موضوع                                                         | - نبر شار |
|-----------|---------------------------------------------------------------|-----------|
| r_9       | جهاری رسمیس اور رواج                                          | _n+       |
| TA2       | تريت اولارد                                                   | _~~       |
| 192       | اسلامی ریاست                                                  | -la la    |
| r • ∠     | رواواري                                                       | ذ.م.      |
| riy       | اسلامی معاشر دیش خواتین کا کردار                              | _64       |
| rrr       | تجارت اور کاروبار کے اسلامی اصول (۱)                          | _^ 2      |
| rrı       | تجارت اور کاربار کے اسلامی اصول (۲)                           | _P-A      |
| rr2       | خواتین کے حقوق و فرائض (اسلامی معاشرہ میں)                    | _ma       |
| rrr       | تى بيت الله                                                   | -9+       |
| ro.       | النوت اور التحاويين المسلمين ( خطبه حجته الوداع كي روشني ميس) | _01       |
| ron       | علم کی نعمت                                                   | _ar       |
| ryy       | صفات مومن                                                     | _ar       |

### يبش لفظ

#### الحمد لله رب العالمين، وتصلى على رسوله الكريم

علاء کرام اور خطاب عظام عامته المسلمین کو و عظ و تلقین کرنے اور ان کی رہنمائی کرنے کا فریقہ سر انجام ویتے ہیں۔
ان حضرات کو ایسے موضوعات اور اوازمہ کی تلاش رہتی ہے جو موقع کے مناسب حال ہوں۔ اس ضرورت کے چش نظر یہ منظبات " مدون کے گئے ہیں۔ ان خطبات کی تیاری ہیں اس بات کا خاص طور پر خیال رکھا گیا ہے کہ ان کی زبان ساوہ، عام فہم اور آسان ہو اور ان میں منتد واقعات واحادیث میں چش کی جا کیں۔ اس بات کو بھی مد نظر رکھا گیا ہے کہ خطبات میں کسی فتم کا الیا مواونہ ہو جو کسی مسلمان کی ول آزاری کا باعث ہو، نہ کسی خاص مسلک کی تبلیق ہو اور نہ بی کسی کی تحمیر، بلیمہ کو شش کی گئی ہے مواونہ ہو جو کسی مسلمان کی ول آزاری کا باعث ہو، نہ کسی خاص مسلک کی تبلیق ہو اور نہ بی کسی کی تحمیر، بلیمہ کو شش کی گئی ہے مواونہ ہو ہو مباحث بی ان خطبات میں شامل کے جا کیس جن پر تمام امت کا اتفاق ہے۔

یباں یہ وضاحت ضروری ہے کہ ان خطبات کو پیش کرنے کا مقصد انکہ کرام کی خدمت اور اس کار قواب بیں ان کی معاونت کرنا ہے ، یہ پابندی عائمہ کرنا شیس کہ من وعن یکی چڑیں عوام کے سامنے پیش فرما کیں۔ کیوفکہ بسااو قات دور دراز کے عالم قول سے تعلق رکھنے والے انکہ حضرات خواہش اور کوشش کے باوجود ضروری کتب حاصل نہیں کر پاتے۔ یہ امر بھی طحوظ رکھا گیا ہے کہ خطبوں کی تر تیب اسلامی کیانڈر کے مطابق ہو۔ مثلاً سال کی ابتداء یعنی محرم کے معینہ بیں محرم سے متعلق موضوعات اور رہے الاول کے معینہ بیں محرم سے متعلق موضوعات اور رہے الاول کے معینہ بیں بیرت النی کے متعلق موضوعات پر محتمل خطبات شامل کے گئے ہیں۔

ان خطبات کی تیاری میں مدہ وینے پر میں وزارت مذہبی امور کی جانب سے ان قمام علماء و محققین کا شکر گذار ہوں جنوں خطبات کی تیاری میں مدہ وینے پر میں وزارت مذہبی امور کی جانب سے ان قمام علماء و محققین کا شکر گذار ہوں جنوں نے اس کار خجر میں تعاون فرمایا۔ الله تعالی اخمیں اجر عظیم عطا فرمائے۔ امید ہے کہ ان مخطبات "سے زیادہ سے زیادہ استفادہ کیا جائے گا اور ہمارے علماء کرام ملک میں اتحاد و پیجنی کی فضا تائم کرنے کی جن کو شھوں میں مصروف ہیں ان میں مدد سلے گی۔

الله تعالى مارى ان ماعى كوشرف تبوليت عفي (آمين)

مجد زیر قدوائی معند وزارت ند هبی امور، حکومت پاکستان اسلام آباد

#### بهم الله الرحن الرحيم

## ہجرت۔ اسلامی تقویم کی بنیاد

### خطبرسنُونه.

وَالَّذِيْنَ امْنُوا وَهَاجَرُوا وَجْهَدُوا فِيْ سَبِيْلِ اللهِ وَالَّذِيْنَ اوَوَا وَنَصَرُوْا اللهِ وَالَّذِيْنَ اوَوَا وَنَصَرُوْا اللهِ اللهِ وَالَّذِيْنَ اوَوَا وَنَصَرُوْا اللهِ اللهِ وَالَّذِيْنَ اوَوَا وَنَصَرُوْا اللهِ اللهِ وَالدِّيْنَ اوَوَا وَنَصَرُوْا اللهِ وَالدِّيْنَ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَوْلَ مُنْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَوْلَ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُولِيْلِقُواللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّالِي الللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

اجو لوگ ایمان لاے اور جنموں نے اللہ کی راہ میں گھر بار چھوڑے اور جد و جمد کی اور جنموں نے پناہ دی اور مدو کی وی چے مومن میں ان کے لئے خطاؤں سے در گزر ہے اور بھترین رزق ہے ال

ے یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا سب سے پہلے جو کے خطبہ کا ابتدائی حصہ ہے جو کہ مکم معظم سے ہجرت کے بعد مدینہ منورہ پہنچ کر آپ نے بنی سالم بن عوف میں ارشاد فرمایا۔
(بحوالہ: رحمت للعالمين ' جلد اول)

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی وزٹ کریں: www.iqbalkalmati.blogspot.com

وَالَّذِلِينَ هَاجُرُوا فِي اللهِ مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا لِنْبَوْقَنْهُمْدُ فِي الدُّنَيَا حَسَنَهُ \* وَلاَجْرُ الْاَخِرَةِ آكَبُرُ لُو كَالْوَا يَعْلَمُونَ ۞ الَّذِينَ صَبَرُوا وَعَلَى رَفِيمْ يَتَوَكَّمُونَ ۞

جولوگ ظلم سے کے بعد اللہ کی خاطر ججرت کر گئے ان کو ہم دنیا بی میں اچھا ٹھکانہ دیں کے اور آخرت کا اجر تو بہت برا ہے۔ کاش جان لیس وہ مظلوم جنوں نے صبر کیا ہے اور جو اپنے رب کے بجروے پر کام کر رہے ہیں (کد کیما اچھا انجام ان کا معتقرہے) (اکنل سسر سرایا ہے)

س مضمون کی مزید آیات

(٢) آل محران آيت ١٩٥

(١) القرو آيت ١١٨-

(r) النساء آيت ٩٨ - ١٠٠

(٢) التوبر آيت ٢٠- ٢٢\_

(٥) الح آيت ١٨٥٩٥

احادیث نبوی

() قَالَ النَّبِي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ الْأَعْمَالُ بِالنِّيَةِ فَمَنُ كَانَتُ هِجْرَتُهُ الى كُنْيَا يُصِيْبُهَا أَوَامُورَةٍ يَشَرُّو جُهَا فَهِجُرَتُهُ اللَّى مَا هَاجَرَ النَّيْدِ وَمَنُ كَانَتُ هِجْرَتُهُ الى مَا هَاجَرَ النَّيْدِ وَمَنُ كَانَتُ هِجْرَتُهُ اللَّى اللَّهِ وَرَسُولِهِ (خَارى - تنب النياء) اللَّهِ وَرَسُولِ إِفَهَ جُرَنُهُ التِي اللَّهُ وَرَسُولِهِ (خَارى - تنب النياء) -

ترجمہ: "نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے" اعمال کا دارور ار نیت پر ہے پس جس نے دنیا کے لئے جبرت کی تو اس کی جبرت ای جبرت کی تو دو ای کو پائے گایا کمی نے کسی عورت سے نکاح کرنے کے لئے جبرت کی تو اس کی جبرت ای کے لئے ہوگ اور جس نے اللہ اور اس کے رسول کے لئے بجرت کی تو اس کی جبرت اللہ اور اس کے سال کے ایک ایس کے اللہ اور اس کے ایس کی جبرت اللہ اور اس کے ایس کی جبرت اللہ اور اس کے اس کی بار میں اس کے ایس کی جبرت اللہ اور اس کے رسول کے لئے بجرت کی تو اس کی جبرت اللہ اور اس کے اس کی جبرت اللہ اور اس کے اس کی جبرت اللہ اور اس کے رسول کے لئے بجرت کی تو اس کی جبرت اللہ اور اس کے اس کی جبرت اللہ اور اس کے رسول کے لئے بجرت کی تو اس کی جبرت اللہ اور اس کے اس کی جبرت اللہ اور اس کے اس کی جبرت اللہ اور اس کے اس کی جبرت کی تو اس کی جبرت اللہ اور اس کے رسول کے لئے بجرت کی تو اس کی جبرت اللہ اور اس کے رسول کے لئے بجرت کی تو اس کی جبرت اللہ اور اس کے رسول کے لئے بجرت کی تو اس کی جبرت اللہ اور اس کے رسول کے لئے بیٹر کی تو اس کی جبرت اللہ اور اس کے رسول کے لئے بجرت کی تو اس کی جبرت اللہ اور اس کے رسول کے لئے بیٹرت کی تو اس کی جبرت اللہ اور اس کے رسول کے لئے بیٹرت کی تو اس کی جبرت اللہ اور اس کے رسول کے لئے بیٹرت کی تو اس کی جبرت اللہ اور اس کے رسول کے لئے بیٹرت کی تو اس کی جبرت اللہ اور اس کے رسول کے لئے بیٹرت کی تو اس کی جبرت اللہ اور اس کے رسول کے لئے بیٹرت کی تو اس کی جبرت اللہ اور اس کے رسول کے لئے بیٹرت کی تو اس کی جبرت اللہ اور اس کے رسول کے لئے بیٹرت کی تو اس کی جبرت اللہ اور اس کے رسول کے لئے بیٹرت کی تو اس کے اس کی تو اس کی دور اس کے دور اس کی تو اس کی تو

رسول کے لئے شار ہوگی"۔

(٢) قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم الله عَلَيْهِ وَسَلَّم الله بَنْفَطِعُ الْهِجُرَةُ حَتَى تَنفَظِعَ النَّهِجُرَةُ حَتَى تَنفَظِعَ النَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَم الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَسَلَم كَا ارشاد ب اجرت كاعم الله وقت تك فتم نه موكا جب تك توبه كى قولت كى قولت كى بند نه موكى جب تك سورج مثرق كے توليت كا وروازہ بند نه موكى جب تك سورج مثرق كے بنائے مغرب سے طلوع نه كرے گا۔ (لين قامت تك)۔

(r) المُهَاجِرُ مَنْ هَجَرَ مَانَهَى اللَّهُ عَنْهُ (خارى كتاب الايمان)

رجم ماجروه ب جو منوعات شريعت كو ترك كروب

حفزات گرای!

جو آیات کریمہ آپ کے سامنے علاوت کی گئی ہیں ان میں اجرت کے دنیاوی شرات اور آخرت میں اس پر اجر عظیم کا وعدہ فرمایا گیا ہے اور جو احادیث شریفہ بیان کی گئی ہیں ان سے اجرت کے مفہوم پر روشنی پڑتی ہے۔ اجرت کی عظمت کے پیش نظر س

#

جری کا آغاز ہوا اور اسامی سال کے لئے واقعہ جرت کو تکتہ آغاز قرار دیا گیا۔ اسلام کے ظہور سے قبل تمام اقوام میں یہ رواج تھا کہ وہ اپنے من کی ابتدا فتح و عروج کے کسی عظیم واقعے سے کرتی تھیں۔ لیکن اسلامی سال کا آغاز ایک ایسے واقعے سے ہوا جب سلمانوں نے ب سروسامانی اور مظلومیت کے عالم میں اپنا وطن مالوف چھوڑا۔ قدیم سنوں میں سب سے زیادہ معروف بالمی بودی مروی میں سب سے زیادہ معروف بالمی بودی روی میں سب سے وقی۔ رومیوں کے من کا ابتداء بخت نفر اول کی پیدائش سے ہوئی۔ رومیوں کے من کا محدری من سے آغاز ہوا۔ میچی من جے من میلادی کہتے ہیں حضرت میسی علیہ السلام کی پیدائش سے شروع ہوا۔ مندوستانی من کماجیت کی پیدائش سے شروع ہوا۔

اسلام سے پہلے عرب کے لوگ بھی کسی مشہور واقعہ کو من کی بنیاد بنا لیتے تھے۔ مثال کے طور پر جابلیت کے سنن میں ایک من عام الفیل تھا جو ابریہ کے بیت اللہ پر ہاتھیوں سے حملے کے بیتے میں شروع ہوا۔ اسلامی من کے آغاز کا پس منظر ایوں ہے کہ سمانہ میں حضرت سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کے سامنے ایک قط چیش ہوا جس پر شعبان تحریر تھا۔ آپ نے فرمایا کہ اس سے تو پیتہ نمیں چنا کہ یہ کس سال کا ممید ہے۔ آپ نے مجلس شوری کا اجلاس طلب فرمایا تو حضرت علی رضی اللہ عنہ نے رائے دی کہ رسول اللہ حسلی اللہ علیہ وسلم نے جرت رقع اللول کے مہینے میں کی تھی لیمن محرم جو سال کا پہلا ممید ہوتا ہے اس سے دو مہینے آئد دن گرر چکے تھے لیکن یہ طے پایا کہ تقوی وستور کے مطابق سال کو محرم ہی سے شروع کیا جائے۔

سن جری قمری میمیوں سے وجود میں آتا ہے ہے واحد سن و سال ہے جو چاند کی آریخوں سے وجود میں آنے والے بارہ میمیوں پر مشتل ہے ورنہ تمام دنیا میں تمام قوموں کے سین سٹھی میمیوں سے وجود میں آتے ہیں۔ قرآن میں چاند کو وقت کا بیانہ قرار دے دیا گیا ہے اور چاند کے حساب سے بی مسلمانوں کی بہت می عبادات مثلاً روزہ کے وغیرہ بجالائی جاتی ہیں۔ اسلام کی تمام عبادات سال کے بارہ میمیوں میں آنے والے موسموں کے اندر گردش کرتی رہتی ہیں۔ تج بھی گرمیوں میں 'بھی سرویوں میں اور بھی روزے گری میں اور بھی سرویوں میں آتے ہیں۔

اسلامی سال کا آغاز کسی فتح و نفرت کے دن مثلاً غزوہ بدر یا فتح مکدے ہو سکتا تھا گر بجرت سے چونکد تاریخ اسلامی ایک سے دور میں داخل ہوئی اس لئے حضرت علی کی رائے کو اہمیت دی گئی اور واقعہ بجرت اسلامی سن کا آغاز قرار دیا گیا۔

اس اعتبارے مسلمان ونیا میں ایسا منفرو نظریاتی گروہ ہے جس کی تقویم کا آغاز ایک انتقابی نظریاتی جد و جد کے اہم اقدام سے ہو آ ہے لیجن نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے واقعہ اجرت مدینہ ہے۔

مسلمان ہرسال اپنے سال نو کا آغاز واقعہ ہجرت ہے کر کے اپنی تاریخ کی عظیم ترین جد و جد کے ایسے مرسلے کی یاد گازہ کرتے ہیں جب وہ سمیری اور جبرو تشدد کے ماحول سے نکل کر ایک اسلامی ریاست کے قیام کے مرسلے میں قدم رکھ رہے تھے اور یوں وہ ہرسال اپنے آپ کو ایک نظریاتی انقلابی گروہ کی حیثیت سے دنیا کے سامنے چیش کرتے ہیں۔ ہجرت کا مفہوم

رجرا ور جران کے نغوی معنی ہیں چھوڑ دینا ٹرک کر دینا اور مقاطعہ کر لینا۔ دین اسلام کی اسطلاح بیں جرت ایک محضوص عمل ہے اور اس سے مراد صرف ٹرک وطن ہی نہیں بلکہ دین اور نہ ہی وجوہ کی بنا پر دارا کفر (جہال مسلمانوں کا اپنے نہ جب پر عمل کرنا ناممکن ہو) سے وارالاسلام کی طرف نقل مکانی ہے۔ اگر کسی وجہ سے اہل کفر مسلمانوں کو ان کے وطن سے تکال ویس تو اسے بھی جرت ہی کہا جاتا ہے (تفییر معارف الفرآن)۔

اجرت کا بنیادی مقصد چونکہ اپنے ویلی عقائد و نظریات کا شخفظ اور وفاع ہے اس بنا پر قرآن و حدیث کی تعلیمات کے

مطابق حقیقی جرت تو یہ ہے کہ انسان وطن چھوڑنے کے ساتھ نفسانی خواہشات اظان ذیر اور بری عادات کو بھی ترک کروے۔ قرآن کریم میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کے اس فرمان "انتی مُنهاجِه اللی کریٹی" (العنکبوت: ۲۱) بعنی "میں اپنے رب کی طرف جرت کر رہا ہوں" کا یمی مفہوم ہے اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمان السُنهاجِرُ مُن هُجُورُ مُانهی الله عُنه و کرمشولُه بعنی حقیق مہاجر وہ ہے جو ممنوعات شریعت کو ترک کر دے اور عربی زبان کے محاورہ مُناجِرُوا وَلَا نُهْجُرُوا ایعن سمج طور سے مہاجر بنو محض زبانی کامی مهاجر نہ بنوش ہمی اسی حقیقت کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔

ہجرت کی اہمیت

معزات محرما

اسامی وعوت کی تاریخ میں اللہ کے بیجے ہوئے نبیوں اور رسولوں کو اللہ کے دین کی وعوت کے دوران بالعوم ہجرت کے مرطے ہے بھی گزرنا پڑا ہے۔ چنانچہ حضرت ابرائیم علیہ السلام کی اپنے ملک و شہر ہے ہجرت اور متعدد ملکوں اور علاقوں کا سزئ حضرت بوسف علیہ السلام کی کنعان ہے مصر تک جری ہجرت حضرت موی علیہ السلام کی مصر ہی جبل طور اور جبل طور ہی ارض مقدس تک ہجرت مضرت اول علیہ السلام کی وادی مدوم ہے ہجرت مضرت بولس علیہ السلام کا اپنے علاقے کو چھوڑ کر نکل جانا اور حضرت باجرہ ملیما السلام کی مصر ہے وادی فیرؤی زرع (کمد معظمہ) تک ہجرت اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی معند ہے دینہ منورہ تک ہجرت اس اجرت افراد ہی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی منت اور مات اسلام کی است کی سنت اسلام کی سنت اور مات اسلام کی است کی سنت اور مات اسلام کی سنت اور مات اسلام کی سنت اور مات اسلام کی اتم روایت ہے۔

اسلامی دعوت کے مختلف مراحل

الله كا دين اپني كاميابي ك مراحل تك يخين ك لئے وعوت و اصلاح كى جس عظيم الثان شاہراه ب كزر آ ب اس ك

عار مرطے ہیں۔

پلا۔ فرد کی اصلاح اور تزکیہ کا مرحلہ ووسرا۔ معاشرہ کی اصلاح و تزکیہ کا مرحلہ تیبرا۔ بجرت کا مرحلہ چوتھا۔ جاد اور فتح و کامرانی کا مرحلہ

بجرت اسلای دعوت کا ایما تاگزیر مرحلہ ہے جس سے گزرے بغیر کوئی دینی دعوت کامیابی کی منزل میں قدم نمیں رکھ سکتی۔

ووسرے الفاظ میں اجرت ہی کامیالی کا زینہ ہے۔

اجرت مدينه كاليل منظر

برادران اسلامها

مناب معلوم ہو آ ہے کہ ہم اجرت مدید کے آریخی پس منظر کی یاد اپنے ذہنوں میں آزہ کر لیں۔ لیکن اس سے پہلے سے

ہات اپنے ذہن میں آزہ کر لیجئے کہ ایک مسلمان کا مقصد زندگی کیا ہے؟ انسان بالخصوص مسلمان کی زندگی و حیات کا مقصد سے ہے

کہ وہ اللہ تعالی کی بندگی و اطاعت کرے اور اللہ تعالی کی زمین میں اس کے احکام و قوانیمن کی ترویج و نفاذ کرے۔ اگر کمی وجہ
سے قانون اید کی ترویج و نفاذ میں وشواری پیدا ہو تو اللہ تعالی کی ہدایت سے ہے کہ مسلمان اس جگہ کو چھوڑ کر کمی اور جگہ چلے
جا کیں جمال اللہ کے دین پر عمل کرنا آسان ہو' اگر وہ ایسا نہ کریں گے تو دنیا میں پہنتی و ذات کی زندگی بسر کریں گے اور آخرت

میں بھی سزا کے مستحق ہوں گے۔ قرآن کریم کی سورہ النساء میں ارشاد اللی ہے۔

إِنَّ الَّذِينَ تَوَقِّمُهُمُ الْمُكَلِّكَةُ طَالِنَى الْفَيْهِمُ قَالُوا فِيْمَ كُنْتُمُ قَالُوا كُنَا مُنتَضَعَفِينَ فِي الأَرْضِ قَالُوا الْمُ تَكُنُ أَرْضُ اللهِ وَاسِعَةً قَتُهَا حِرُوا فِيْهَا \* قَالُولَلِكَ مَا وْلَهُمْ جَهَلَمُ وَسَادَتْ مَصِيرًا (()

"جو لوگ اپنے نفس پر ظلم کر رہے تھے ان کی روحیں جب فرشتوں نے قبض کیں تو ان سے پوچھا کہ تم کس حال میں جالا تھے؟ انہوں نے جواب ویا کہ ہم زمین میں کرور و مجور تھے۔ فرشتوں نے کما کیا اللہ کی زمین وسیع نہ تھی کہ تم اس میں جرت کرتے؟ یہ وہ لوگ ہیں جن کا ٹھکانا جنم ہے اور وہ بہت تی برا ٹھکانا ہے"۔ (النہاء ۱۹۲۲)

#### اجرت مدینہ کے واقعات

اوھر سے مظالم تھے اور اوھر حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام کی تبلیغ سے متاثر ہو کر لوگ مسلسل حلقہ اسلام میں واخل ہو رہے تھے۔ مسلمان کفار کے مظالم سب کر دین پر اپنی استقامت اور اپنے مبرو استقلال کا جُوت دے رہے تھے۔

اس وقت مدینہ منورہ بیں اشاعت اسلام کی کرنیں پھوٹ بھی تحیی۔ حضرت معب بن عمیر کی گوششوں سے مسلمان ہوئے والے حضرات پچیتر کی تعداد بیں حضور کی خدمت میں حاضر ہوئے آپ سے ملاقات کی اور مدینے کی طرف اجرت کی دعوت دی۔ حضرت عباس نے الل مدینہ سے کما "منوب اچھی طرح سوج سمجھ او اگر تم اپنا عمد و پیان پورا شیں کر سکتے تو یہ ذمہ واری تبول نہ کرو"۔ سب نے بیک زبان ہو کر کما ہم حضور اور سحابہ کرام کی حفاظت اپنے بال بچوں کی طرح کریں ہے۔ لیکن ہمیں معاوضہ کیا ملے گا؟ حضور سلی اللہ علیہ و سلم نے قرمایا "جنت اور اللہ اتعالی کی خوشنودی"۔ اس پر سب نے آپ کو اپنی تمایت کا بین ولایا۔

اس موقع پر حضرت سعدٌ بن زدارہ اور عبادہ بن فنلہ نے کما جمائیوا اگر تم بیں ہمت و قوت ہے کہ تم کفار سے نکر لے سکو تو تھیک ورنہ یہ ذمہ داری قبول کرتے وقت سوچ او کہ اس ذمہ داری کے کیا تفاضے ہوں گے۔ قبام لوگوں نے سعدؓ بن زرارہ اور عبادہؓ بن کفلہ کی یاتیں شخنے کے بعد کما ''ہم اپنے اموال کی تباہی اور اشراف کی ہلاکت کا خطرہ مول لینے کو تیار ہیں۔ یہ سن کر حضور علیہ السلام نے ان لوگوں کی دعوت کو قبول فرما لیا۔ آخر میں ان میں سے چند صحابہؓ نے عرض کیا۔ آپ ہمیں چھوڑ تو نسین

دیں گے؟ سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا 'میرا مرنا اور جینا تسارے ساتھ ہو گا۔ یہ سن کر یہ لوگ بہت خوش ہوئے اور اللہ تعالیٰ کے تھم سے جرت کا فیصلہ قطعی ہو گیا۔

حضور سلی اللہ علیہ وسلم نے سحابہ کو بجرت کی اجازت فرمائی ' چنانچہ مسلمان انفرادی اور ابھائی طور پر مکہ محرمہ چھوڑ کر مدینہ متورہ روانہ ہوئے۔ سب سے پہلے حضرت صعب بن عمیر اور ابن ام مکنوم نے بجرت کی۔ پھر حضرت بلال ' حضرت سعد ' حضرت عمار بن یاس ' حضرت عمر' حضرت سلمان فاری' حضرت عبیدہ بن الجزاح رضوان اللہ علیم ا تنعین مکہ سے عازم مدینہ ہوئے۔

کفار کو بقین تھا کہ اب حضور صلی اللہ علیہ وسلم بھی اچانک کسی دن جرت فرمائیں گے۔ چنانچہ ابوجس نے یہ تجویز بیش کی کہ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو رات کی تاریکی میں قرایش کے ہر قبیلے کے جیالے نوجوان قتل کر دیں۔ اس طرح ہا شہوں کا تمام قبائل سے الزنا مشکل ہو گا۔ اس شیطانی تدبیر پر ب متفق ہو گئے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم باذن اللہ تعالی گرے نظے۔ کفار نے گھر کا محاصرہ کیا ہوا تھا۔ لیکن آپ سور پہلیمن کی آیات تلاوت کرتے ہوئے اللہ تعالی کی حفاظت میں ان کے زنے سے کفار نے بیچھا کیا۔ فار ثور تک جا بہتے۔ وہاں بھی فداوند قدوس کی رحمت و قدرت حافظ و ناصر ہوئی اور آپ حضرت ابو بر صدیق رضی اللہ عنه کی معیت میں مدید منورہ بہنچ۔

بعد ازال جرت کرنا تمام مسلمانوں کے لئے لازی قرار دیا گیا اور ساتھ ہی اجر عظیم کا وعدہ بھی ہوا۔ جرت کرنے والوں کو یہ خوشخری دی گئی:

وَمَنَ يُهَاجِرُ فِي سَبِيلِ اللهِ يَجِدُ فِي الأرضِ مُرْعَمًا كَثِيْرًا وَسَعَةً ﴿
"جو كوئى الله كى راه ين جرت كر فَا وه زين بن بناه لين كه لئه بست جَد اور براو قات كه لئه بوى
النباء ١٠٠٠)
جرت مديد كه ابهم فوائد و بركات
محترم سامعين!

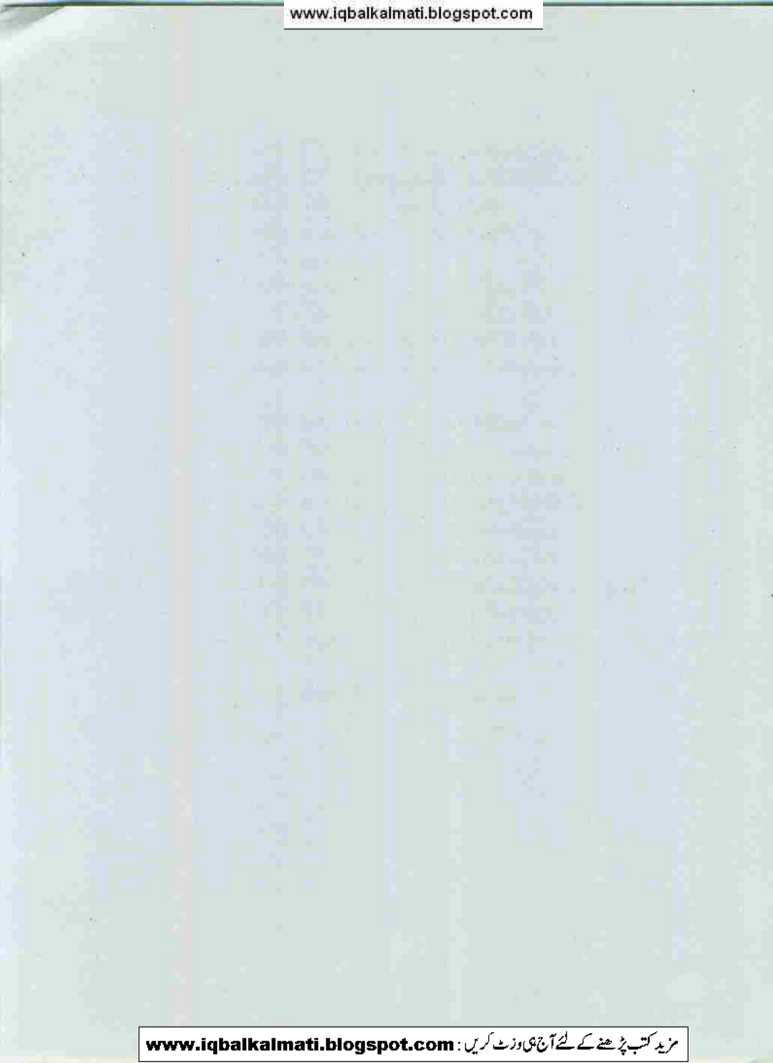
مجموع طور پر جرت مدید کے جو فوائد و برکات بعد کے ادوار بیل ظاہر ہوئے وہ مختراً یہ تھے:

- ۱) جرت کے بعد مدینہ منورہ میں وعوت دین کا ایک مرکز قائم ہو گیا۔ یہ گویا مستقبل میں قائم ہونے والی اسلامی ریاست کا صدر مقام تھا جس کا قیام عمل میں آیا۔
- ۴) اس اسلامی مرکز کے قیام کے ساتھ اسلام کے عروج کا دور شروع ہو گیا اور کفرو شرک کے زوال کا آغاز ہو گیا۔ اور مدید منورہ میں حکومت الب قائم ہوئی۔
- ۳) جرت کے اقدام نے مسلمانوں کو ضعف سے قوت کے رائے پر ڈال دیا اور ان کی قوت سارے عرب اور بیرون عرب میں محسوس کی جانے گلی اور مخالفین کو واضح طور پر محسوس ہونے لگا کہ اسلام اور پیفیبراسلام صلی اللہ علیہ وسلم کی تحریک اصلاح کو فلست دینا کوئی آسان کام نہیں۔ اور بجرت کے بعد اسلام ایک قوت بن کر ایحرنے لگا۔
  - س) جرت کے بعد ایک سے اسلامی معاشرے کی اساس بڑی اور اسلام کے انتقالی اور اجماعی دور کا آغاز ہوا۔

- a) جرت کے بعد کفارے اس عملی تشکش کا آغاز ہوا جو بالا فر کفار کی با للیہ شکت اور مسلمانوں کی کامل فغ پر ملتج ہوئی۔
  - ١) جرت ك متيديس وعوت اسلام كي توسيع ك مواقع بيدا بوئ اور دعوت و اقدام كا كطا ميدان فراهم بوا-
    - عن حقیقت ثابت ہو گئی کہ اللہ کی بندگی اور اطاعت تمام اطاعتوں پر فائق ہے۔
- ۸) اجرت نے ایک ایس عالی برادری کی بنیاد رکھی جو خالص نظریاتی تنفی جس میں سمی نسل "رنگ" زبان اور علاقتہ کا کوئی امتیاز نہ تھا اور جس میں عدل و انساف کی بنیاد ہر ہر فرد کے حقوق برابر تھے۔
- 9) مدینہ بیں قائم ہونے والی اسلامی ریاست بیں وین و ونیا کی کوئی تفریق نہ تھی اور نہ اس بیں سیاست و غرب جدا جدا تھے بلکہ اللہ کے بی سلی اللہ علیہ وسلم ویٹی تحریک کے قائد بھی تھے اور سربراہ مملکت بھی۔ غرض ہجرت نے اسلام کی ترقی کی راہیں کھول ویں یکی وجہ ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے متفقہ طور پر اسلامی تقویم کا آغاز واقعہ ہجرت سے کیا۔ بقول سید ابوالحن علی ندوی "اسلامی تقویم کا ہجرت سے آغاز کی مخصیت یا جماعت کی یاد آزہ نمیں کرتا بلکہ ایک جدوجمد کی یاد آزہ کرتا ہے"۔ حضرات محترم!

آن کے پر آشوب دور میں ہی جس میں سلمان ہر طرف ظلم و بربریت کا شکار ہیں اور امت سلمہ لاچار و مجبور نظر آ رہی ہے۔ ہم ہجرت نبوی ہے عزم و ہمت کا سپق حاصل کر سکتے ہیں میہ ہجرت ہی کی برکت ہے جس کے باعث رشد و ہدایت اور توحید اللی کا پیغام دئیا کے ایک بڑے دھے تک پہنچا مسلمان جہاں کہیں گئے وہ اس نور کو اپنے ساتھ لینے گئے اور دنیا کو رشد و ہدایت کے نور سے بھر دیا۔ ہجرت ہی کے ذریعے اسلام کا پیغام وہاں بھی پہنچا جہاں بظاہر اس کا پہنچا مشکل تھا۔ اور یہ ای ہجرت ہی کا نتیج ہے کہ آج اسلام اپنے تشخص کے ماتھ دنیا میں ہر جگہ موجود ہے۔ اور اسلام کو سیای طور پر بھی تشلیم کیا جاتا ہے اور اتفایق ندیب کی حیثیت سے بھی دنیا کے بعض ممالک میں موجود ہے۔ یہ ہجرت ہی کا جذبہ تھا جس کی بنا پر ہردور میں اسلام کو ایک جانباز ملتے رہے جنوں نے اسلام کو سخت سے خت طالات میں بھی اپنے سینے ہے لگائے رکھا۔ یہ وہ حقیقت ہے جو کم یونٹ دوس کے بارہ پارہ بارہ ہونہ ہونے کے بعد اور بھی نمایاں ہو کر سامنے آئی ہے روس کی جنتی ریاستوں کو کمیونزم نے اپنے استبدادی پنجد میں جگڑ رکھا تھا وہ اب آزاد ہیں اور اسلام وہاں لوگوں کی زندگیوں میں اس طرح موجود ہے جس طرح ان کے آباء و اجداد کی زندگیوں میں موجود ہے۔

وآخردعواناان الحمدلله ربالعالمين



بهم الله الرحمٰن الرحيم

محرم الحرام كي ابميت و فضيلت

## خطبته نؤنه

الْحُمَّدُ بِلَّهِ بَحْمَدُهُ وَنَسَتَعِيْنَهُ وَلَسَتَعَفِرُهُ وَنُوءُ مِنُ بِهِ وَنَتَوَكَلُ عَلَيْهُ وَنَعُورُ اللهِ وَنَعُورُ الْفُرِينَا وَمِنْ سَيِئاتِ اَعُمَالِنَا مَن عَلَيْهِ وَنَعُورُ الْفُرِينَا وَمِنْ سَيِئاتِ اَعُمَالِنَا مَن يَعْدِهِ الله وَنَعْهُدُ الله وَمَنْ تَعْمَلِلُهُ فَلاَ هَادِي لَهُ وَنَشَهُدُ السَّ مُحَمَّدُ الله وَمَن يَعْمَلِلُهُ فَلاَ هَادِي لَهُ وَنَشْهُدُ الله وَمَعَلَى الله وَمَعَلَى الله وَلَمْحَابِهِ وَلَهُ لِهَ بَيْتِهِ وَيَا وَلَا وَسَلَمَ وَمَا لَا الله وَالله وَلَهُ وَلَهُ وَالله وَلِه وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله والله والل

انَ عِدَّةَ الشَّهُوْرِ عِنْدَ اللهِ اثْنَاعَشَرَ شَهْرًا فِي كِتْبِ اللهِ يَوْمَ حَلَقَ الشَّمُوْتِ وَالأَرْضَ مِنْهَا ٱرْبَعَةً خُرُمُ \* دُلِكَ اللِّيْنُ القَيْمُ

"حقیقت یہ ہے کہ مینوں کی تعداد جب ہے اللہ نے دمین و آمان کو پیدا کیا ہے اللہ کے نوشتے میں بارہ ہی ہے اور ان می ہے چار مینے حرام بیں کئی ضابط ہے"۔ (التوبہ ۱۳۱۹) عَنْ حَفْصَةَ قَالَتُ أَرْبَعُ لَمُ تَكُنْ يَدُعُهُنَّ النَّبِيُّ صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَمَ صِيَامُ عَاشُورَاء وَالْعَشْرُ وَ ثَلَاثَةَ آیَتَامِ مِنْ كُلِلْ شَهْرٍ وَرَكَعَتَ إِنْ قَبْلَ الْفَحْرِ (رواہ السَائی) حضرت حف رضی الله عنما سے روایت ہے کہ جار چیزیں وہ میں جن کو رسول الله صلی الله علیہ وسلم مجھی الله علیہ وسلم مجھی الله علیہ وسلم مجھی الله علیہ کے روزے (۳) المجبد کی المجبہ سے تویں دی المجبہ کے روزے (۳) ہر میسینے کے تین روزے (۴) فجر (کے فرائش) سے پہلے دو رکھیں۔

حفزات گرای!

اسلامی سال کا پہلا میں «محم" ہے۔ یہ میند اسلام سے پہلے بھی اور اسلام کے بعد بھی حرمت و عظمت کا میند ہے۔ آپ کے سامنے بو آیت قرآنی علاوت کی گئی ہے اس میں بھی جن چار قابل احرّام مینوں کا ذکر ہے ان میں سے ایک محرم الحرام بھی ہے اس کے علاوہ ذی القعدہ ' ذی الحجہ اور رجب کے مینے اس میں شامل ہیں۔

یوں تو اس ماہ محرّم میں بت سارے مبارک واقعات پیش آئے لیکن اس کی سب سے بردی فضیات ہو تعارف پیش نظر رہنی جائے وہ یہ ہے کہ یہ ماہ جرت ہے۔ یعنی اس ممید میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے مکہ محرمہ سے مدینہ منورہ کی طرف جرت فرمائی۔ جرت آریخ کا وہ اہم موڑ ہے جس کے بعد اسلام کی عظمت و عروج کا دور شروع ہوتا ہے۔ اور جرت کے اسلامی معاشرہ کے استحکام پر دور رس اثرات مرتب ہوئے۔

اس کے طاوہ یہ ماہ جرام اپنے آغاز میں ووعظیم شماوتوں کی یادگار کو بھی اپنے اندر سمیٹے ہوئے ہے لین اس ماہ کی کیم آریخ کو خلیفہ دوم حضرت عمر فاروق کی شماوت کا سانحہ بیش آیا اور امت مسلمہ اپ عظیم خلیفہ اور رہبرے محروم ہوگئی اور آپ کی شماوت کے بعد سے اسلامی معاشرہ میں فتوں کا دروازہ کھل آیا اور امت بتدریج کزور ہوتی چلی گئی اور اس ماہ کی وس آریخ کو نواسٹ رسول حضرت حسین رضی اللہ عنہ کی شماوت کا نمایت افسوستاک سانحہ بھی چیش آیا۔ آج ہم صرف اس ایک واقعہ کی بنا پر ماہ محرم کی تعظیم کرتے ہیں اور اسلامی تاریخ کے دو دو سرے اہم واقعات کو ہم نے فراموش کر دیا ہے۔

حفزات گرای!

١٠ محرم كو آريخ انساني مين اور بھي بت ے واقعات بيش آئے۔

اگر ہم ناریخ کے اوراق پر نظر ڈالیں اور معتر روایات کی روشنی میں دیکھیں تو پند چانا ہے کہ اس کا نتات میں ہو اہم کام ہوا وہ اسی دن ہوا۔ چنانچہ مشیت حق سے قیامت برپا ہونے تک کے امور اسی دن طے پائے۔ جرئیل اور تمام فرشتوں کی پیدائش کرہ ارش کا پہلا دن نمین پر بارش کا پہلا قطرہ کم و بیش انبیاء علیم السلام کو تکلیف سے رہائی یا کسی مرجے پر فائز الرامی اسی دن وقوع پذیر ہوئی چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ جناب موسی علیہ السلام کو اور آپ کی قوم بنی اسرائیل کو اللہ تعالی نے اسی دن فرعون کی چرہ وستیوں سے نجات علی۔

اس دن زین و آسان کی پیدائش ہوئی۔ حضرت آوم علیہ السلام کی ولادت اور توبہ اس دن قبول ہوئی۔ سفیندہ نوح کو طوفان ے نجات ملی مضرت ابرائیم علیہ السلام پر نارِ نمرود گلزار ہوئی مضرت یعقوب علیہ السلام کو بینائی ملی۔ حضرت ابوب علیہ السلام کو شفاء ملی۔ حضرت بونس علیہ السلام کو شفاء ملی۔ حضرت بونس علیہ منابی سے باہر آئ ہادی برحق صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے مدینہ منورہ بیس حکومت الیہ کی اساس ڈائی۔ توجید اللی وحدت انسانی اور اخوت و مساوات پر مجنی معاشرہ قائم فرمایا اور سب سے اہم کام جو اس دن سرانجام یا گاوہ ہوم قیامت ہے۔

اس دن کی نفیلت و اہمیت کے بارے میں مخلف روایات سے میہ طابت ہو آ ہے کہ ہوم عاشورہ اسلام سے پہلے بھی ایک مہم بالثان اور ذی وقار دن تھا جے سابقہ امتوں میں نہ ہی تبوار کی حیثیت حاصل تھی اور اسے مخلف طریقوں سے منایا جا آتھا۔ موجودہ دور کی زندہ اقوام میں جن میں یمودی شامل ہیں' اب بھی عاشوراء کو تبوار کی حیثیت حاصل ہے۔ وہ اس دن کو نمایت تڑک و انقشام سے مناتے ہیں۔ اپنے بچوں اور عورتوں اور مردوں کو نیا لباس پہننے کا تھم دیتے ہیں۔ وہ اے بڑا حبرک اور مقدس دن سمجھ کر مناتے ہیں کیونکہ ان کے عقیرے کی رو سے اللہ تعالیٰ نے فرعون کو اسی دن بحر قلزم میں غرق کیا تھا اور جناب موئی علیہ السلام اور ان کی قوم کو اس کے ظلم و ستم سے نجات ملی تھی۔ چنانچہ یمودیوں کے ہاں اس دن کو یوم تشکر کے طور پر منایا جاتا ہے۔

بخاری شریف میں منتول ہے کہ ہوم عاشورہ کو یہودیوں نے ہوم عید بنا لیا تھا۔ جب حضور سلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کو ہوم عاشورہ کی عزت و سخریم کا پند چلا تو آپ نے اس دن روزہ رکھنے کا سخم دیا۔ حضرت ابن عباس سے روایت ہے کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سید منورہ تشریف لائے تو آپ نے یہودیوں کو روزہ رکھنے دیکھا۔ آپ نے دریافت فرمایا ہی کیما روزہ ہے؟ انہوں نے کما یہ ایک ایسا نیک دن ہے جس میں اللہ تعالی نے جناب موئی علیہ السلام اور بنی اسرائیل کو وشن سے مجات دی اس لئے موئی علیہ السلام کا دیادہ دی اس لئے موئی علیہ السلام کا دیادہ حقدار ہوں۔ چنائیجہ آپ نے روزہ رکھا۔ اس پر حضور صلی اللہ علیہ میں روزہ رکھا۔

حضور صلی الله علیه وسلم سے بوچھا گیا یا رسول الله رمضان البارک کے روزوں کے بعد سب سے افعنل روزہ کس مینے کا ہے ' تو آپ نے فرمایا۔ سب سے افعنل روزہ الله تعالی کے مینے محرم الحرام کا ہے۔

رمضان البارک کے روزوں کی فرضیت کے بعد حضور سلی اللہ علیہ وسلم نے عام اعلان فرمایا کہ یوم عاشورہ کا روزہ افتقیاری ہے جس کا دل چاہے وہ رکھے جس کا دل چاہے نہ رکھے۔ فرضیکہ عاشورہ مسلمانوں کے ہاں ابتداء ہے ہی اہم دن تھا۔ اس دن مسلمان روزہ رکھتے صدقہ دیتے۔ نیک کام کرتے۔ لیکن اسلامی تاریخ کی پہلی صدی کے دو سرے نصف میں وسویں محرم الحرام ۱۱ سے کو ایک ایسا جاں مسل ولگداز اور روح فرسا واقعہ چیش آیا جس نے مسلمانوں کو غم کی تصویر بنا دیا۔ یہ واقعہ جگر گوشہ بھول این رسول حضرت سیدنا اہام حیمن رضی اللہ عنہ اور ان کے بہتر 21 ساتھیوں کی شادت کا واقعہ ہے۔ علامہ شیخ شاب الدین ابن حجرا التی لکھتے ہیں۔

"جان کیج که حضرت حیین رضی الله عند پر یوم عاشورہ کو جو مصائب پیش آئے وہ در حقیقت ایسے مصائب تھے اور الی شادت بھی جس سے اس دن کی عظمت اور درجات الله تعالی کے ہاں اور بڑھ گئے اور اہل بیت رضوان الله علیم المعین کے درجات بیں بے شار اضافہ ہوا۔

سانحة كريلا

حفزات گرای!

سانحة كربلاكا ماريخي لين منظر كيداس طرح ب-

بزید کی تخت نشینی کے بعد اکثر و بیشتر سحابہ کرام اور امت نے تو اس کی بیعت کر لی۔ لیکن اہام ہمام سیدنا حضرت اہام حسین "خاندان نبوت کے دوسرے چشم و چراغ اور عبدالرحمٰن بن الی بکر' عبداللہ ابن عمر' اور عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنم نے بزید کی بیعت سے افکار کر دیا۔

یہ وہ جذبہ تھا جس کی بناء پر حضرت حمین پزیر کو اہام و خلیفہ ہانے کے لئے تیار نہ سے وہ دیکھ رہے سے کہ خلافت راشدہ جمہوریہ سمجہ کی بجائے استبدادی سلطنت کی بنیاد پڑ گئی ہے۔ اگر حضرت سیدنا حمین رضی اللہ عنہ کو یہ احساس نہ ہوتا اور آپ بزیر کے فتق و فجور کا مقابلہ نہ کرتے تو مجاہدین حق و حریت کی حوصلہ افزائی کے لئے اسلامی تاریخ بیس کوئی نمونہ عمل موجود نہ ہوتا۔

حاضرين كرام!

حکیم الامت علامہ اقبال فراتے ہیں کہ جب مسلمانوں نے حربت مخصی جو اسلام کا خاص عطیہ ہے کا خاتمہ کرویا تو شہیر کربلا نے اپنی اور اپنا اہل و میال کی قربانی وے کر اس اصول پر مر تقدیق جب کر دی کہ اسلام میں خلافت کوئی ذاتی ملکیت شیں جو ورڈ کے طور پر باپ سے بیٹے کو نتقل ہو۔ چنانچہ بزید کی بیعت و اطاعت سے انکار کر کے حضرت امام عالی مقام نے اس حقیقت کو واضح کر دیا۔

> ما سوای الله را مسلمان بنده نیست پیش فرد منے سرش المحکنده نیست خون او تغییرای اسرار کرد ملت خوابیده رابیدار کرد رمز قرآن از حسین آموملتم زآتش او شعله با اندوختیم

ترجمہ: مسلمان غیراللہ کی بندگی و اطاعت ہرگز نہیں کر سکتا۔ اس کا سر کسی فرعون کے سامنے فم نہیں ہو آ۔ حضرت حسین کے خون نے ان ہی رازوں کی تفییر کی ہے اور سوئی ہوئی ملت کو بیدار کر دیا۔ ہم نے رمز قرآن حسین سے ہی سیمی ہے اور ان ہی کی لگائی ہوئی آگ سے شعطے پیدا کئے ہیں۔

رمز قرآن کیا ہے۔ یمی کہ جب اسلام کے بنیادی اصول خطرے پی پر جائیں اور مسلمان اجھائی حیثیت سے بے راہ روی اختیار کر جائیں تو پھرابل حق کو اسلام کی حقاظت و بقاء کے لئے اٹھ کھڑے ہونا چاہئے۔

### حضرت حسین رضی اللہ عنہ کی مکیہ مکرمہ کو روانگی

مدید منورہ میں حالات مخدوش ہوئے تو آپ مکہ کرمہ چلے آئے۔ یمال عبداللہ ابن زیر بھی پہنچ چکے تھے۔ عبداللہ ابن زیر نے بزیدی سید سالارے جنگ لڑی اور اے شکت وے کر مروا ڈالا۔ اس جنگ میں معنزت امام عالی مقام نے شرکت نہ کی اور ایک علیحدہ مقام پر تحسرے رہے۔

عبداللہ بن زیر کی فتح و اهرت کی خبر من کر کوفے والوں نے اہام عالیمقام کو خط اکسا کہ آپ کی موجودگی میں کوئی مستحق خلافت نمیں ہم آپ کی مدد کو تیار ہیں۔ آئے اور علم حق بلند کیجئے۔ اہل کوف کی عقیدت و عزم و ارادہ کی تحقیق کے لئے آپ

نے اپنے بھائی مسلم بن عقبل کو بھیجا۔ مسلم بن عقبل کوفے پنچے اور ایک محب آل رسول کے گھر قیام کیا۔ لوگوں کو خرہوئی لو بوق ورجوق آنے شروع ہوئے اور اپنے اخلاص اور عقبد تمندی کا اظلمار کیا۔ بارہ بڑار کوفیوں نے بیت کر لی۔ حضرت مسلم بن عقبل نے ان کی حق پرسی اور اخلاص پر اعتبار کر لیا۔ اور جناب انام حسین کو لکھ ویا کہ آپ بلا آبال فورا "تشریف لے آئیں۔ کوفی آپ کے منتظر میں اور حمایت کے لئے تیار ہیں۔

### مسلم بن عقيل كا قتل

ابن زیاد اس وقت بھرہ میں تھا۔ حضرت امام کا قاصد بھی پہنچ چکا تھا۔ ابن زیاد نے گورنری کھنے پر سب سے پہلے قاصد کو قتل کرایا اور بعد میں حضرت مسلم بن عقیل رضی اللہ عنہ کو بڑی ہے رحمی و بے دردی سے شہید کر دیا۔

اب ذرا دیدة عبرت واکر کے ویکھے کہ دشت کربلاکا شہیر 'پرستاران حق کا سالار' صدافت کا علمبروار' روحانیت کا آجدار'
شریعت مظمرہ کا این ' ناموس رسالت کا محافظ' حریت کا پاسبان' ایٹار کا شمنشاہ' مبر کا بالک' فرزندعلی' جگربارہ بتول' سیدا شداء
حیمن اللہ کی راہ میں گر بار لنا ویے اور اپنا سب کچھ قربان کر دینے کے لئے کوفے نہیں بلکہ کربلاکو جا رہا ہے اور اس طرح
رخصت ہو رہا ہے کہ اب کی کو اس لخت جگر رسول کی صورت دیکھنی نعیب نہ ہوگی۔ عاشقان نجا کی آ تھوں سے بیشہ کے
لئے راکب دوش نجی او تجل ہو جائے گا۔ مکم معظمہ میں ایک کرام مج گیا۔ ہر شخص مفارقت حیمین سے توپا اور بے قرار ہوا۔
کیب سیاہ چادر اوڑھے دم بخود ہے۔ در و دیوار پر اندوہ کا عالم طاری ہے۔ ہر طرف حزن ماال کی افردگیاں چھائی ہوئی ہیں۔
آسان چپ اور زمین مہوت ہے۔

حضرت حبین رضی اللہ عنہ مدینے کی طرف منہ کر کے کھڑے ہو گئے۔ بصد اوب و احرّام عرض کی' نانا جان آپ کا الوُلا حبین جا رہا ہے۔ نانا جان آپ کا واؤلا حبین جا رہا ہے۔ نانا جان آپ کے نواے کو تمنائے خلافت نہیں۔ تمنا ہے تو یہ کہ آپ کی امت کو صراط منتقیم پر دیکھوں۔ میں آپ کی امت کو صراط منتقیم پر دیکھوں۔ میں آپ کی امت کو راہ راست پر لانا اور خلافت راشدہ کے طریقے پر قائم رکھنا چاہتا ہوں' اور آپ کی نظر کرم اور خدا سے میرو استقامت کا طلب گار ہوں۔

مرور عالم سلی اللہ علیہ وسلم کو الودائی سلام عرض کر کے سوئے کربلا روانہ ہوئے۔ بیعت بیں پانچ اخیاتی بھائی حضرت عنان 'حضرت عباس' حضرت محداللہ اور عمراور دو بھانچ این حضرت حسن کے صاجزاوے قاسم 'عبداللہ اور عمراور دو بھانچ یعنی حضرت عبداللہ بن جعفر طیار کے صاجزاوے ' حضرت عون و محمہ ' تین عم زاد بھائی یعنی حضرت عقیل بن ابی طالب کے فرزند حضرت عبداللہ ' عبدالر حمٰن اور جعفرہ۔

عبدالله ابن زیاد نے تمام راستوں پر ظالم طبع دستے متعین کر دیئے۔ جب مقام لاطف میں پہنچے تو وہیں برا پراؤ ڈالا۔ یمال عمر و بن سعد آ پہنچا۔ اس نے آپ سے مستحق آپ بی عمر و بن سعد آ پہنچا۔ اس نے آپ کے مستحق آپ بی ایکن قدرت کو یہ منظور نمیں کہ آپ ظیفہ ہوں۔ آپ بزیری لشکر کا مقابلہ نمیں کر کھتے۔ مناسب یمی ہے کہ آپ مقابلے سے احزاز کریں۔

\*\*

### يوم عاشوره- معركه دين و دنيا

حضرت امام حين في يزيدي للكرك ب مالارك سامن تين تجاويز پيش كين-

- ا) مجھے بزید کے پاس پہنچا دیا جائے میں اس سے بات کر اول گا۔
  - ۲) مجھے اسلامی ملک کی مرحد یہ بھیج دیا جائے۔
    - m) جھے یہاں سے واپس جائے دیا جائے۔

گریزیدی نظرنے ان بینوں مجاویز کو مسترد کر دیا اور بیت پر اصرار کیا اب وہ وقت آپنچا تھا کہ نواست رسول اپنے پاکیزہ خون سے دین اسلام کی آبیاری کرے چنانچہ محرم الحرام کی دسویں آرج تھی۔ وہی ماہ محرم جس میں گفار جنگ و جدل سے احتراز کرتے تھے، جمعہ کا دن تھا کہ آفاب عالمتاب کانیتا اور بزیدیوں کو قرناک شعاعوں سے دیکتا ہوا طلوع ہوا۔ آسان دم بخود تھا۔ حضرت سیدنا امام حمین ٹے سرشاران شوق شادت کو مخاطب کرکے فرمایا:۔

"بلا شبہ تم نے حق رفاقت اوا کر دیا ہے۔ جسانی تکالف ہیں۔ اب جانی فقصان کی نوبت آگئی ہے۔ جھے چلتے وقت بید گمان بھی نہ تھا کہ بیہ وقت آئے گا۔ فوج اعداء بے شار ہے اور تم گفتی کے چند افراد۔ جنگ کا بھیجہ بیشہ مقبوریت اور مظلومیت ہو تا ہے۔ میں حمیس اپنی بیعت سے آزاد کرتا ہوں تم جدھر چاہو چلے جاؤ۔ دشمن تو میرا سرچاہتے ہیں وہ آج ان کو ال جائے گا۔ آپ کا ارشاد س کر سب نے عرض کی یہ کیے ہو سکتا ہے کہ آپ کو اس دیار الم میں موت کی خونیں پنچہ میں دے کر اپنی جائیں بھالیں۔ ہم سب حق کی راہ میں آپ کے قدموں پر شار ہوں گے۔

آپ گھوڑے ہے اتر کر او بغنی پر سوار ہوئے اور صف بندیٰ کا تھم دیا۔ صف بندی کے بعد وشینوں کو یوں خطاب کیا: "تتم جانتے ہو میں کون ہوں' نبی کا نواسہ ہوں' اس باپ کا بیٹا ہوں جو تنسارے رسول کا بھائی اور سابق الایمان ہے اس ماں کا بیٹا ہوں جو تنسارے رسول کی گخت جگر تھیں۔ س لوا رسول اکرم فرمایا کرتے تھے کہ حسن و حسین جوانان جنت کے سردار ہیں''۔

لین بزیری افکر کو جاہ وٹیوی نے اندھا اور بسرہ کر دیا تھا۔ اس لئے آپ کی باتوں کا ان پر ذرہ برابر اثر نہ ہوا۔ کسی نے کوئی جواب نہ دیا ' پھر آپ نے اللہ تعالی سے مبر و استقامت کی دعا کی اور اونٹنی سے اثر کر گھوڑے پر سوار ہوئے۔ معلیں درست کیں اور دعمٰن کے جلے کا انتظار کرنے گئے۔

وشنوں نے تملہ کیا۔ معرکہ قبال شروع ہوا۔ حضرت حر مجابدین حن کی صف سے نکل کر میدان میں آئے اور واو شجاعت ویتے ہوئے شہید ہوئے۔ اس کے بعد ایک ایک کر کے جانار میدان میں آئے اور جام شاوت نوش قرایا۔ جب سب رفیق بعشت برین کو پینچے تو از خود آپ کی اور بھائی بچوں کی نوبت آئی۔

حضرت سیدنا امام حین نے فرایا۔ تمام رفقاء حق جاناری اوا کر بھے ہیں اب میری باری ہے۔ حضرت علی اکبر آگ برسے جو ۱۸ سال کی عمر کے تھے اور کما یہ کیے ممکن ہے کہ جاری موجودگی ہیں آپ میدان کارزار ہیں جائیں۔ آپ کے صاحزاوے علی اکبر نے برق خاطف کی طرح و شمن کی صفیق درہم برہم کر دیں۔ بالاً فر جام شاوت نوش فربایا' اس کے بعد عبداللہ بن مسلم' پھر چعفر بن عقبل سیکڑول کے سرتن ہے جدا کر کے شمید ہوئے۔ پانچول بھائی شہید ہوئے۔ اب قاسم' علی اصغر اور علی اوسط کے سواکوئی باتی نہ رہا۔ وہ بھی داو شجاعت ویتے ہوئے جان' جان آفرین کے حوالے کر گئے۔

TT

بن فاطمہ کا باغ دیکھتے ہی دیکھتے ابڑ گیا۔ تمام غنچ اور پھول مرجا گئے تو شیر کریا کی معرکہ آرائی کا وقت آیا۔ آپ نے میدان میں آکر ظالموں کو للکارا۔ آپ کھ لاکارنے سے اشقیاء کے کلیے کانپ گئے اور بدن پر لرزہ طاری ہو گیا۔ جنگ شروع ہوئی تو آپ پر تیروں کی بارش ہوئے گئی۔ میدنا امام حمین شیر کی طرح صف اعداء میں تھی گئے اور دشمن کی مین اور میرو کو الگ کر رکھ ویا۔ تمام بدن ابو لمان تحا۔ زخوں کی کثرت اور جم سے خون نکل جانے کے بعد زبان پر کانتے پر گئے۔ ضعف محموس ہونے لگا۔ اس ضعف کے عالم میں آپ پر سخت نزع ہوا۔ سان بن انس نے سخت وار کیا اور آپ کا ہاتھ کٹ کر الگ ہو گیا۔ پیر میزہ مارا جو سختے کو چیر آ ہوا پشت سے یار ہو گیا اور آپ کی روح انور قض عضری سے پرواز کر گئے۔ انا لا و انا الیہ راجھوں۔

اے حافظ ناموس دین آپ پر سلام اے لخت جگر رسول البین آپ پر سلام اے نوردیدہ رحمتہ للعالمین آپ پر سلام اے راحت جان اشجع الا جُعین آپ پر سلام اے مبا ایک پیک دور افادگاں اگلہ مابر خاک پاک اور سال

حفرات!

نواسے رسول متبول صلی اللہ علیہ وسلم تحلینے ایل بیت اور دیگر جانیار ساتھیوں کے ہمراہ بے سرو سابانی کے عالم میں ظلم و
استبداد یہ کاریند قاسق و فاجر قوتوں کو لکارا تھا اور اپنی جانوں کا نذرانہ چیش کرکے دین اسلام کو حیات تو بخشی تھی۔ آج اسلام
انہی قربانیوں کی بنا پر زندہ ہے۔ سیدا شداء رضی اللہ عنہ کی شاوت کی یاد مناتے ہوئے ہمیں اپنے اندر نظم و منبط اور ایگر و
قربانی کا جذبہ پیدا کرنا چاہئے اور باہمی نفرتوں اور کدورتوں کو اور گرہ بندیوں سے پر ہیز کرنا چاہئے۔ ہمیں چاہئے کہ دین اسلام کی
سربلندی کے لئے شمدائے کربلاکی عظیم الثان قربانی کا لازوال متصد بیث اپنے سامنے رکھیں۔ یکی وقت کا نقاضا اور یکی قلاح کا
راستہ ہے۔

و آخر دعواناان الحمد للهرب العالمين



### يم الله الرحن الرحيم

## سيرت وشهادت مستدناهسين رضي الله تعالى عنه

## خطبتر نونه.

الْحُمَّدُ بِلَّهِ يَحْمَدُهُ وَيَسَتَعِينَهُ وَيَسَتَعَفِّرُهُ وَنُوءً مِنُ بِهِ وَنَتَوَكُلُ عَلَيْهِ وَنَعُونُ بِاللّهِ مِنَ شُرُورِ انْفُرِنَا وَمِنْ سَيِئالَ اعْمَالِنَا مَنْ يَعْنَدِهِ اللّهُ فَلَا هَادِي لَهُ وَنَعْهَدُ اَنَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَخُدَهُ لَا شَرُولِكَ لَهُ وَلَمْتُهُمُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وَلا تَعْوُلُوْا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيْلِ اللهِ الْمُواكُ بَلُ الْحَيَامُ وَلَلْكِنَ لَا تَشْعُرُوْنَ ﴿
الرجم ) "اور جو لوگ الله كى راه ين مارے جائين انبي مرده نه كو ايے لوگ او حققت بن زنده بن مرد تهين ان كى زندگى كا شعور نبين بو تا۔ (القره ۱۵۳۲) عَنَّ أَنْسَ بِنْ مَالِكُ قَالَ قَالَ رَسُولُ الله صَلتَى الله عَكَيْهِ وَسَلَمَ مَامِنُ آخَدِ مِنْ أَهِلِ الْجَنَّةُ يَسُرُّهُ أَنْ يُرْجِعَ إِلَى اللَّهُ يَعْدُ الْشَهَا يَعْدُ لَا أَنْ يَرْجِعَ إِلَى اللَّهُ يَعْدُ لَا اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ مَامِنُ آخَدِ مِنْ أَهِلِ الْجَنَّةُ يَسُرُّهُ أَنْ يُرْجِعَ إِلَى اللَّهُ يَعْدُ اللهُ عَيْدُ فَالِّهَ يَعْدُ لِكُ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَامِنُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ مَامِنُ آخَدِ مِنْ أَهِلُ الْجَنَّةُ يَسُرُهُ أَنْ يُرْجِعَ إِلَى اللَّهُ يَعْدُ اللهُ عَيْدُ فَالِهَا لَا يُعْدُلُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَاللّهُ اللهِ مِنْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ مَامِنُ آخَدِ مِنْ أَهِلْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ مَامِنُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَلَيْهِ وَسَلّمَ مَامِنُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا يَعْدُلُهُ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ

M

حَتْلَى أَقْنَلَ عَشَرَ مَرَّاتٍ فِي سَبِيلِ اللَّهِ مِقَا يَرَّى مَا أَعْطَاهُ اللَّهُ مِنَ الْكِرَامَةِ

(تذي الواب فضائل الجماد)

:27

حضرت انس بن مالک رضی الله عند سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا کوئی مجی جنتی ونیا کی طرف لوٹنا پسند نمیں کرے گا سوائے شہید۔ کہ وہ چاہے گا کہ اسے ونیا بیس دوبارہ بھیجا جائے وہ کے گا کہ "یماں تک کہ بیس وس مرتبہ شہید کیا جاؤں" کیونکہ وہ الله تعالی کی طرف سے جو عزت اسے عطاکی گئی ہوگی اسے وکچہ چکا ہو گا۔

حفزات كراي!

جن کی راہ میں ہر دور میں اہل جن نے قربانیاں ہیں کی ہیں۔ آری انسانیت میں سب اول جناب ہاتیل نے یکی کا طراور اصول کی بھائی کے لئے جان دی۔ جناب نوح علیہ السلام نے جن و صدافت کی جنح روش کرنے کے لئے ظالم لوگوں کے ظلم و ستم سے۔ جناب ایوب علیہ السلام پر بخت آزائش آئی۔ جناب شعیب علیہ السلام نے اپنی قوم کی ختیاں جھیلیں۔ حضرت سیدنا ابراہیم علیہ السلام کو اللہ تعالی کی وحداثیت کا پر ہم بلند کرنے کی پاداش میں شعلہ فشاں آگ میں والا گیا اور پھر انہیں اپنے بسطے اسام کو قرعون و بابان کا سامنا کرنا پڑا۔ حضرت میسی علیہ السلام کو قوم یہود کا بدن طعن بڑنا پڑا۔ سب سے آخر میں انبیاء علیم السلام کو فرعون و بابان کا سامنا کرنا پڑا۔ سب سے آخر میں انبیاء علیم السلام کو فرعون و بابان کا سامنا کرنا پڑا۔ حضرت میسی علیہ السلام کو قوم یہود کا بدن طعن بڑنا پڑا۔ سب سے آخر میں انبیاء علیم السلام کے خاتم رحمت للحالمین جناب محمد رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم کو ایسی قوم سے واسط پڑا جو دنیا کی اخلاق باخت اور معاشرتی لحاظ سے پست ترین قوم سے انہوں نے اللہ تعالی کے اسوار رسول اور آپ کے صاب انہوں نے ہر دور میں اعلاء کلمت الحق کے لئے یہ تمام مصائب و آلام برداشت کے گرفدائے وحدہ لاشریک کے ماسوار کے حاسے مرشیم فر نہ کیا ان کا مر تن سے جدا تو ہو گیا گر فیراللہ کے سامنے جما شعیں اور واقعتا سے لوگ اس آبت کی گرفدائے وحدہ لاشریک کے ماسوار کی حقیقی تغیر شخصہ

"اور فرما دیجے میری نماز اور میری قربانی اور میری زندگی اور میری موت محض الله رب العالمین کے لئے ہے۔ اس کا کوئی شریک نمیں اور مجھے ای چیز کا تھم دیا گیا ہے اور میں مسلمین لینی سرتشلیم خم کرنے والوں میں سے ہوں"۔ حضرات محترم!

وین اسلام پر جب بھی باطل کی بیاخار ہوئی مردان حق پرست نے اپنی جانیں ٹجھاور کر کے مالک حقیق کا بندہ ہونے کا شوت فراہم کیا حق پرستوں اور حق کے لئے جان دینے والوں کی صف میں شہید کریا حضرت سیدنا امام حمین کا اسم گرای نام نای خاص اجمیت کا حال ہے۔ آپ نے اپنی بال بچوں بھائیوں اور بھیجوں کو خاک و خون میں لوٹنا ہوا دیکھا اور پھر کمال مجر و استقال کے ساتھ جان دے دی۔ اور آپ کے ساتھیوں نے جس بماوری شجاعت و جوانمردی مجرو منبط ہمت و استقال کا مظاہرہ کیا اس کی مثال آری انسانی میں اور کمیں نہیں ملتی۔ آپ نے حق کی مرباندی باطل کی روسیای اور اسول پرستی کی خاطر جماد نی سبیل اللہ کیا اور ایار و قربانی کے وہ چراغ روش کے جس کو ظلم و جرکی باو صر صرف بجا سکی۔ اس طرح آپ نے نہ صرف حقوق اللہ کی مرجمائی ہوئی کھیتی کو اپ خون سے سراب کیا۔

غریب و ساده و رنگین ہے داستان حرم نمایت اس کی حسین ابتداء ہے اساعیل (علامہ اقبال)

#### حفرت حسين ك ذاتى اوصاف:

نی صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنے دونوں تواسوں ہے کس قدر مجت تھی اس کا اندازہ اس روایت ہے بھی لگا لیجئے کہ ایک مرتبہ آپ سمجد میں خطبہ ارشاد فرما رہے تھے استے میں حسن اور حسین وہاں آگئے وہ سرخ رنگ کے کپڑے پہنے ہوئے تھے (پھوٹے اور کرور ہونے کی وجہ ہے) گرتے پڑتے آ رہے تھے۔ انہیں دیکھ کرنی صلی اللہ علیہ وسلم خطبہ منقطع فرما کر منبر سے بنچ تشریف لے آئے اور دونوں کو اٹھا کر اپنے سامنے بٹھا لیا پھر ارشاد فرمایا اللہ تعالی کا ارشاد بچ ہے "انہا اموالکم و لولادکم فننه" "ترسارے مال اور تہماری اولاد آزمائش ہے"۔ میں نے ان بچوں کو دیکھا کہ وہ گرتے پڑتے آ رہے ہیں تو میں مرز کر سکا یمال تک کہ میں نے اپنی بات کا کر ان کو اٹھا لیا (ترقری)۔

۱۱ رمضان ۱۲۰ه کو جب حضرت علی ونیا سے رخصت ہوئے تو حضرت حمین کونے میں موجود تنے اور والد بررگوار کی تجییز و عضین میں اپنے بھائی حضرت حسن کے ساتھ رہے۔ اس کے بعد تمام اہل بیت کے ساتھ مدید متورہ تشریف لے آئے۔ بھین بی سے آپ برے شجاع اور ولیر بتے اور تعلیم اور اصلاح کی طرف ربحان رکھتے تھے۔ عباوت و ریاضت اور بکشت نوافل کی اوا اُسکی آپ نے بہتیں تج کئے۔ (وائرہ معارف اسلامی اردو ج۸)

حسب و نسب كى كرامت و شرافت اور بلندى مرتبت كے باوجود آپ كى طبيعت ميں حد درج كا تواضع و انكسار پايا جاتا تھا۔ ايك مرتبہ كچھ غرباء رائے ميں ميٹھے كھانا كھا رہے تھے۔ انہوں نے آپ كو دكھ كر اپنے ساتھ كھانے كى دعوت دى آپ سوارى سے اترے اور فرمايا "ان الله لا يحب المتكبرين" (ب شك الله تعالى تكبر كرنے والوں كو پند نبيس كرتا) پھر آپ ب تكلفى سے ان كے ساتھ كھانے ميں شريك ہو گئے۔ كھانے سے فارغ ہونے كے بعد آپ نے انہيں اپنے بال كھانے پر بايا اور جو كچھ گھر ميں تھا ووائيس پيش كيا۔

غلاموں کی افزشوں کو معاف کر وینا کنیزوں کی آزادی و فقراء سے حسن سلوک نادار لوگوں کے گھروں پر کھانا پنچانا اور قرضداروں کے قرضوں کی ادائیگی بھی آپ کا معمول تھا۔

> سبق اور پیغام:-حفرات کرای!

حضرت امام حمین رضی اللہ عدے ایک عظیم متعد کی خاطراینا خون بمایا۔ آپ کی قربانی سے انسانیت کو ایک نیا درس

الما۔ یعنی حق پیندی اور اصواول کی خاطر اپنی جان تک قربان کر دینے کا درس اور باطل کے سامنے بے سروسابانی کی حالت میں بھی نہ جھکتے کا سبق!

امام حمین نے دین اسلام کے ارتفاء کو اپنی آئھوں سے دیکھا تھا ظلافت راشدہ کے بھا۔ واقعات ان کے سامنے پیش آئے تھے انہوں نے فور سے سب باتوں کو دیکھا اور مسلمانوں کے مختلف رجانات کا جائزہ لیتے رہے۔ جب آپ نے دیکھا کہ اسلامی ظلافت ملوکیت میں بدل رہی ہے اور اسلام کی جمہوری روح اور شورائیت ختم ہو رہی ہے تو آپ نے اپنے نانا صفرت محمد مصطفی صلی اللہ علیہ وسلم کے اس فرمان پر عمل کرتے کا فیصلہ کیا کہ "تم میں سے جو مختص بھی کی منکر (برائی) کو دیکھے تو اس پر الزم ہے کہ وہ اس برائی کو اپنی مقدور بھر طاقت سے روک دے"۔

اسلامی نظام خلافت کا ملوکیت میں تبدیل کرویا جانا کوئی معمولی واقعہ نہ تھا۔ یہ ایک عظیم قتنہ تھا جس کا ج امت مسلم میں بویا جا رہا تھا۔ حضرت حسین نے اس فتنہ کو بروفت محسوس کیا اور اپنی بساط کے مطابق اس کا سدباب کرنے کی کوشش کی۔ مولانا ابوالکلام آزاد اپنی کتاب «مشہد اعظم» میں لکھتے ہیں۔

"اگر وہ تمام آنو جمع کے جاکمی جو شاوت کے وقت سے لے کر اب تک اس واقعہ جان سوز پر بہائے گئے ہیں تو خون فشائے حرت کا ایک نیا اوقیانوس سطح ارضی پر بہہ جائے گا۔ افسوس کہ ونیائے امام پاک کی شاوت پر بہت تم برپا کے گر ان کی وعوت کے اندر جو حقیقی طلب تھی وہ اب بھی لیک کے بچے استقبال سے محروم ہے۔ عرب و مجم میں اس وقت کمیس پر بھی خلافت نمیں ہے بلکہ انسان کے بنائے ہوئے قانون لاگو ہیں۔ یکی وجہ ہے ایک جو قانون بنا آ ہے دو سرا آ کر اے منا ویت سے بلکہ انسان کے بنائے ہوئے قانون لاگو ہیں۔ یکی وجہ ہے ایک جو قانون بنا آ ہے دو سرا آ کر اے منا ویتا ہے بیا

حفرات كراي!

حسین اگرچہ جسانی طور پر شبید کر دیئے گئے گران کا پیغام شاوت آج بھی زندہ ہے اور کرہ ارض کے مسلمانوں کے لئے مشعل راہ ہے۔ آپ کا اسوہ حند یہ ہے کہ آپ نے اسلام کے بنیادی اصولوں کی پالی برواشت نہ کی اور برائی کو اپنی استطاعت کے مطابق روکنے کی کوشش کی اور اس طرح رہتی دنیا تک اہل ایمان کو یہ عملی پیغام دیا کہ جب بھی دین جق پر کوئی مشکل وقت کے مطابق روکنے کی کوشش کی اور اس طرح رہتی دنیا تک اہل ایمان کو یہ عملی پیغام دیا کہ جب بھی دین جق بر کوئی مشکل وقت آگے یا اس کے اصول پامال کئے جائیں تو تمہارے ایمان کا نقاضا یہ ہے کہ تم دین حق کی حمایت میں اپنا تن من دھن مب پھی قربان کردو۔

سامعين كرام!

حفزت حمین کے واقعہ شادت کو اول سے آخر تک دیکھے اپ کے خطوط اور خطبات کو غور سے پڑ منے تو آپ کو معلوم ہو گا کہ آپ کے اس جماد عظیم کے مقاصد اور اسباق یہ تھے:

- () كتاب وسنت ك قانون كو سح طور ير رواج دينا
  - (٢) اسلام كے نظام عدل كو از سرتو قائم كرنا
- (m) اسلام میں ظافت نبوت کے بجائے لموکیت و آمریت کی بدعت کے مقابلے میں مسلس جماد کرنا.
  - (4) حق كے مقابلے ميں كى بھى قوت سے مرعوب نہ ہونا
  - (a) حق کے لئے اپنا جان و مال اور اولاد سے قرمان کر دینا
    - (۱) خوف و ہراس اور معیبت کے وقت نہ تھیانا

(2) برجال میں اللہ پر توکل رکھنا اس کو یاد کرنا اور اس کا شکر ادا کرنا (شہید کربلا۔ مفتی محمد شقیع)

حفرات گرای!

آج بول تو امت مسلمہ کو بہت ہے چیلنجوں کا سامنا ہے لیکن سب سے برا چیلنج ہو اے در پیش ہے کہ وہ یہ ہے کہ اسلام دشمن طاقیتیں اس کے تشخص کو ختم کرنے ہے تلی ہوئی ہیں۔

الم جین رمنی اللہ عند امت سلّمہ کے وہ متفقہ لیڈر ہیں جنوں نے اپنی جان کی قربانی پیش کر کے امت کے سامنے یہ مثال پیش کی بھی کہ مسلمان کبھی اپنے وہی اصواوں پر سمجھونہ نیس کرتا اور ان کے اندر کمی تبدیلی کی اجازت نہیں وہا ہے اور اگر ضرورت پڑے تو دبنی اصواول کو قائم کرنے کے لئے جماد و قبال بھی کرتا ہے۔

آج جبکہ اسلام و بھن طاقیق مختلف طریقوں سے مسلمانوں کو اس بات پر آمادہ و مجبور کرنے کی کوشش کر رہی ہیں کہ وہ اپنے دین کے سنری اصولوں کو چینو ٹر خلاف دین اور خلاف کی اور است کے وقار کو قاتم بات کی ہے کہ امت بحیثیت مجموعی تمام فروی اختلافات کو بالائے طاق رکھتے ہوئے اسلام کی سمبلندی اور امت کے وقار کو قاتم کرنے کے لئے اسوا حمینی پر عمل کرے اور وشنوں پر خابت کر دے کہ مسلمان صرف اللہ تعالی پر بھروسر رکھتا ہے اور اس کے عطا کردہ دین کو اپنا رہنما سمجھتا ہے اور اس کا معیار زندگی اس آیت قرآنی کی عملی تغیر ہوتا ہے۔

قلن إن صلاق و ثنيي ومَجَاى ومَمَاتِي بله رَبِ العَلْمِينَ ﴿ لا شَرِبْكِ لَهُ \*

وَبِلَالِكَ أَمِرْتُ وَأَنَّا أَوْلُ الْمُسْلِمِينَ ٠٠

(ترجمہ) "کو میری نماز میرے نمام مراسم عبودیت میرا جینا اور میرا مرنا ب کچے اللہ رب العالمین کے لئے ہے جس کا کوئی شریک نمیں ای کا مجھے تھم دیا گیا ہے اور سب سے پہلے سر اطاعت جمکانے والا میں ہوں"۔ (الانعام ۱۳۳۲–۱۹۲۳)

میں ہوں"۔ (الانعام ۱۳۳۲–۱۹۲۳)
و آخہ دعو المال: الحصد للّٰه، بالعالميد:



### بهم الله الرحمني الرحيم

## سيرت وشهادت سيدنا عمرفاروق رضى الله تعالى عنه

## خطبه سنونه

اَلْحُمَدُ بِاللهِ خَسَدُهُ وَنَسَتَعِينَاهُ وَلَسَتَعَفِّهُ وَنُوءُ مِنَ بِيلَاتِ اَعْمَالِنَا مَنَ عَلَيْهُ وَنَعُودُ اللهِ وَنَعُودُ النَّسُ المُعَودِ النَّسُ المُعَودِ النَّسُ المُعَودِ النَّسُ المُعَالِدَ المُعَالِدَ اللهُ وَلَعَمَادِي لَهُ وَنَعْهُ النَّهُ اللهُ وَلَمْ اللهُ وَلَمْ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَلَمْ اللهُ وَاللهُ اللهِ وَالمُعَادِهِ وَلَهُ لِلهَ اللهُ وَاللهُ وَال

مُحَمَّدُةُ رَّسُولُ اللهِ وَالدِّنِيَ مَعَةَ آشِدَا أَهُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَّا أَهُ بَيْنَهُمُ الْكُفَّارِ رُحَّا أَهُ بَيْنَهُمُ اللهُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَّا أَهُ بَيْنَهُمُ الله وَهُو الله عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَوْ كَانَ نَبِيّ وَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَوْ كَانَ نَبِيّ وَ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَوْ كَانَ نَبِيّ وَ بَعْدِي لَكُو كَانَ نَبِيّ وَسَلَّمَ لَوْ كَانَ نَبِي وَسَلَّمَ لَوْ كَانَ نَبِي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَوْ كَانَ نَبِيّ وَسَلَّمَ لَوْ كَانَ نَبِي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَوْ كَانَ نَبِي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَوْ كَانَ نَبِي وَسَلَّمَ لَوْ كَانَ نَبِي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَوْ كَانَ نَبِي عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَوْ كَانَ نَبِي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَوْ كَانَ نَبِي عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَوْ كَانَ نَبِي عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَوْ كَانَ فَلِي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَوْ كَانَ فَيْتِي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَسَلَمْ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمُ وَاللّهِ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَال

TT

بعد كوكى ني مو يا تو وه عرم مو يا"-

وَقَالَ رَسُولُ اللّٰهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَدْكَانَ يَكُونُ فِي الْأُمْمِ مَحَدِّثُونَ فَإِن يَكُ فِي أُمَّتِنِي آخَدٌ فَعَمَرُ بْنَ الْخَطَّابِ (تَهَى)

"رسول الله صلى الله عليه وسلم نے فرمايا اگل امتوں ميں محدثين (دين كى كال قهم ركھنے والے) موتے تھے۔ ميرى امت ميں محدث ب تو عمر بن الخلاب ب"۔

حفزات گرای!

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی صحبت اور تربیت ہے جو شخصیات باریخ اسلام بیں ابحر کر نمایاں ہو تیں ان بیں ہے ایک جامع السفات مخصیت سیدنا عمر قاروق رضی اللہ تعالی عند کی ہے۔ بلاشہ آپ اسلام اور بیفیبر اسلام کے شاہکار ہیں۔ جس رئ ہے بھی آپ کی فخصیت کا مطالعہ کیا جائے اسی رئ ہے آپ کی فات گرای ہے مشل سفات کی حال نظر آتی ہے۔ تدبر و محکمت انساف و توازن ور اندیش خفی جو اس بستی میں پوری شمان کے ساتھ موجود نہ تھی۔

حفرات محرم!

آپ جب وارار تم میں واقل ہو کر قبول اسلام کا اعلان کرتے ہیں تو اسلام کی تاریخ کروٹ لیتی ہے ' کفر کے ایوانوں میں صف ماتم بچھ جاتی ہے ' کفرور ہے ہیں مسلمان اپنے آپ کو بحربور' اور کفار کے شرے بہت حد شک محفوظ سجھنے لگتے ہیں۔ اجرت کا موقع آتا ہے تو آپ گلے میں تلوار لاکا کر کعبتہ اللہ میں جاتے ہیں اور باقاعدہ اپنی اجرت کا اعلان کر کے مدند روانہ ہوتے ہیں اور کسی ویشن کو جراء ت نہیں ہوتی کہ آپ کی مزاحمت کرے۔

محرّم سامعين!

حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کی فشیات کا اندازہ لگانے کے لئے یہی ایک بات کانی ہے کہ باتی تمام صحابہ کرام تو خود طقہ بگوش اسلام ہوئے بھے گر حضرت عرائے وائرہ اسلام میں شمولیت کے لئے نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے بطور خاص وعا فرمائی تھی اور آپ کی گوناں خوبیوں کے اعتراف کے طور پر ہی نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا تھا بھکہ آگر میرے بعد آگر کوئی نبی ہو آتا تو وہ عمر بن خطاب ہو آتا لیکن میں خاتم السنبیین ہوں میرے بعد کوئی نبی شیں ہو گا"۔

جسمانی صحت و قوت کے اعتبار سے وہ قوی البو 'طویل قامت اور مضوط جم کے مالک تھے عام اوگوں کے جوم میں جب کوئی شخص باتی سب سے تین بالشت کے قریب وراز قامت نظر آ آ تو کھنے والے کہتے یہ عمر ابن خطاب ہے۔ آپ کشتی 'پیلوانی' تیر اندازی' شد سواری اور سید گری میں بے مثال تھے۔ حضرت سیدنا صدیق اکبر ان کی عمارت حملی کے محترف تھے۔ ذہنی اور تاقق پہلو سے آپ کی میں تھی کہ وہ ان سترہ قریشیوں میں سرفہرست تھے جو زمانہ جالمیت بی سے لکھنا پڑھنا جانتے تھے۔ چنانچہ آپ کا تبان وی میں شار کے جاتے ہیں۔

اسلام لانے کے بعد تمام تر نقافر خاندانی اور غود و نخوت جاتی رہی اور جبیت میں اکساری و عاجزی وین حق سے وفاداری اسلام سے مجت سرور عالم سلی اللہ علیہ وسلم سے عشق اشاعت اسلام میں جد و جد کفرو شرک کا قلع قمع عادت عامیہ بن گئے۔ سادگی کا بیا عالم کد اگر مجد میں نیند آئی تو وہیں محو خواب ہو گئے اور اگر ایک سابی دار درخت کے بیچ جگہ پائی تو این کا تکیہ رکھ کر سوگے۔ اگر کوئی آج اس محفل سے بیہ سوال اٹھائے کہ سحابہ رضوان اللہ علیم العمین اور رسول اکرم سلی

الله عليه وسلم كے بعد سب سے برا زاہد عادل فقیہ فاتح سیاستدان مدیر اور مقبول كون مخصیت بھى تو جواب بلا آبال فاروق اعظم ہو گا۔ زاہد تو اور بھى ہوں كے ليكن وہ فاتح نہيں ہوں كے۔ اگر فاتح بين تو ديگر اوصاف سے خالى ہول كے۔ ہمارى آرج فين ميں حضرت عمر رضى الله عنه وہ مخصیت بين جو كوناگوں اوصاف حميدہ كا حمين و جميل امتزاج تھے۔ آپ كا خصوصى وصف حضور صلى الله عليه وسلم سے عشق تھا اور بيد عشق حضور صلى الله عليه وسلم كى انباع و اطاعت كال كى صورت بين جلوہ كر تھا۔

ا کیس مرتبہ قیصر روم کا سفیر وارد مدینہ ہوا اور کمی ہے پوچھا کہ تمہارے بادشاہ کا محل کمال ہے۔ اس نے کما ہمارے ہاں کوئی بادشاہ ہوتا ہے نہ محل۔ البتہ ایک خاوم ضرور ہے جسے ہم خلیفہ گھتے ہیں اور وہ اس وقت سائنے کی گل میں گارا اٹھا رہے ہیں۔ سفیرنے جاکر دیکھا تو آپ کام کے بعد دیوار کے سائے میں ربیت پر سوئے ہوئے ہیں۔ سفیرنے کما!

"کیا ہے ہے وہ انسان جس کی بیت سے دنیا کے فرمازواؤں کی نیند اڑ چکی ہے۔ اے عرقا تو نے انساف کیا اور جسیں گرم ریت پر نیند آگئ ہمارے بادشاہوں نے ظلم کیا اور انسیں علین حساروں میں سمور اور کوّاب کے بسر پر بھی نیند نہیں آ سکق"۔ عوام سے محبت:

حفرات محرم!

عامت الناس نے آپ کو بے پناہ محبت تھی۔ اظام کے ساتھ ان کی فدمت وہ اپنا فرض بچھتے تھے لوگوں کے حالات معلوم کرنے کے لئے رات کا برا حصہ شراور مضافات کے گشت میں سرف کر دیتے اور بے سارا اور مفلوک الحال لوگوں کی خود فدمت کرتے آپ نے بواؤں بوڑھوں حتیٰ کہ نوزائیدہ بچوں کے وضائف مقرر کر دیتے اور الیم قانون سازی کی کہ پوری سلطنت میں کوئی بحوکا نگا نہ رہے۔ آپ فرمایا کرتے تھے کہ آگر دجلہ کے کنارے پر بکری کا بچہ بھی بھوکا مرگیا تو اس کی باز پرس سلطنت میں کوئی بحوکا نگا نہ رہے۔ آپ فرمایا کرتے تھے کہ آگر دجلہ کے کنارے پر بکری کا بچہ بھی بھوکا مرگیا تو اس کی باز پرس

عدل وانصاف:

حعزات گرای!

انسانی احترام اور عدل و انساف کے معاطے میں بھی سیدنا عمر کے قائم کئے ہوئے معیارات بے مثل ہیں۔ آپ عدل و انساف کے معاطے میں رو رعایت نمیں کرتے تھے چنانچہ آپ نے اپنے ایک بیٹے کو بھی ایک جرم میں سو کو ژوں کی سزا دی جس کے سب وہ ہلاک ہو گیا۔ آپ نے خلافت کا منصب سنبھالئے کے بعد اعلان فرایا تھا۔

"تہمارا ہر کمزور آوی میرے زویک اس وقت تک قوی ہو گا جب تک یں اے اس کا حق نہ وا ووں اور ہر طاققر اس افتح راس است کے خت نہ دا دوں اور ہر طاققر اس وقت تک کمزور رہے گا جب تک میں اس سے حق وصول نہ کر لوں چنانچہ آپ نے اپنے اس قول کو ایک ایک موقع پر عملاً " محج عابت کر دکھایا۔ کسی امیر کی مجال نہ ہوتی تھی کہ کسی کمزور پر زیادتی کر سکے۔ فاتح مصر معزت عمرو بن العاص کے بیٹے نے ایک قبطی کو کو روں سے مارا اور گرفار کر کے جیل میں ڈال ریا آپ کو پت چلا تو آپ نے اس قبطی سے گورٹر کے بیٹے کو پٹوایا اور انسانی حقوق کے ضمن میں اس موقع پر یہ تاریخی الفاظ آپ کی زبان مبارک سے اوا ہوئے۔

الله كى ماؤل في النبيل أزاد جنا ب تم في ان كوكب علام بناليا ب"-

حضرت عرظی نگاہ میں عدل و انساف کے معالمے میں حکومت کے عدمے دار اور عام شمری برابر تھے آپ نے اس اصول پر سختی سے عمل کیا۔ اگر کوئی شخص گورٹر یا کسی اعلیٰ افسر کی شکایت کر دیتا تو انساف کے تقاضے پورے کرنے کے لئے آپ اے ایک عام شمری کے برابر کھڑا کر دیتے تھے اور اگر شختی ہے وہ مجرم ثابت ہو جا آ تو پھروہ سزا سے نمیں بھ سکتا تھا۔

ایک مرتبہ حضرت محر بازار میں گشت کر رہے تھے کہ ایک محض نے کما "محر کیا عالموں کے معافے میں چند قواعد مقرر کرنے سے تم عذاب النی سے بی جاؤ گے؟ تم کو یہ خبرے کہ عیاض بن خنم ہو مصر کا والی ہے 'باریک کپڑے پہنٹا ہے اور اس کے وروازے پر دربان مقرر ہے۔ حضرت عرش نے حقیق کی تو بات درست نکل۔ آپ نے ای حال میں ان کو مدینہ طلب کر لیا اور باریک کپڑے اتروا کر کمبل کا کرے پہنایا اور بکریوں کا ایک گلہ متگوا کر حکم دیا کہ اے جنگل میں لے جاکر چاؤ۔ عمیاض کی جاتال ہوئے تو آپ نے فرمایا تھا۔ عمیاض کی جاتا تھا۔ عمیاض کی حتال ہوئے تو آپ نے فرمایا تھا۔ عمیاض نے مرانجام دیتے رہے۔
دل سے توبہ کی اور بیٹ تک زندہ رہے اپنے فرائض نمایت خوبی سے مرانجام دیتے رہے۔
شورائیت

حضرت عراصائل المارت اور انتظای امور کو بیشہ مضورے سے طے کرتے۔ اس وجہ سے مدیرین صابیہ کو ہدینے کے سوا

کیس سکونت کی اجازت نہیں ویتے تھے۔ جب کوئی بری جم درچش ہوتی تو جا۔ عام بلا کر اس بیں محاملات کو چیش کرتے۔ اوئی

سے اوئی آدی بھی کوئی مجھ رائے ویتا تو یوے آدمیوں اور بعض او قات اپنی رائے پر بھی اس کو ترجیح دیتے۔ ایک بار ایسے بی

موقع پر آپ نے فرمایا "حورتوں کے معرجی رفتہ رفتہ بحت اضافہ ہو گیا ہے۔ جس جاہتا ہوں کہ اس کے لئے کوئی حد مقرر کر

دوں"۔ جلے کے حصہ خواتین جس سے آداز آئی "اللہ تو فرمانا ہے کہ تم جس سے کوئی اپنی یوی کو بہت سامال دے دے پھروائیں

در لے "۔ یہ س کر کما "معیری بمین نے صحح کما۔ عرفطی پر قاات آپ کہ تم جس سے کوئی اپنی یوی کو بہت سامال دے دے پھروائیں

در لے "۔ یہ س کر کما "معیری بین نے صحح کما۔ عرفطی پر قاات آپ تقریروں اور خی ملاقاتوں میں آکٹر فرماتے کہ "است کے

لئے جو خیرخوادی کی بات ہو، وہ بھے بتاؤ۔ آگر جس کس معاطے جس غلطی کوں تو بھے صحح راہ سمجھاڈ اور راہ جس پہل رہا ہوں تو

میری مدو کرو"۔ ایک بار مجد جس ایسی بی تقریر گی 'خص س کر ایک صحنی اٹھا اور میان سے تلوار تھیج کر کما "اگر آپ جس سے

میری قوم جس اے لوگ جس جو میرے کاموں پر نگاہ رکھتے جس اور آگر بچ روی افتیار کروں تو جھے سدھا کرنے کے لئے مستحد

میری قوم جس اے لوگ جس جو میرے کاموں پر نگاہ رکھتے جس اور آگر بچ روی افتیار کروں تو جھے سدھا کرنے کے لئے مستحد

میری قوم جس اے لوگ جس جو میرے کاموں پر نگاہ رکھتے جس اور آگر بچ روی افتیار کروں تو جھے سدھا کرنے کے لئے مستحد

میری تو میں نے ایک صاحب نے اس سے کما "بس کر بی می تو تو کہ دیا"۔ آپ نے نا تو فریا "خسیس کوئی خیر نہیں اور آگر جو نہی لوگ ان کی بات نہ مانیں تو نہی کوئی خیر نہیں۔ کہل شورت کے دوت تو جس کوئی خیر نہیں۔ اس کوئی خیر نہیں کوئی خیر نہیں اور نہی لوگ ان کی بات نہ مانی تو نہیں کوئی خیر نہیں۔

انجم اصلاحات

حفرات محرم!

غرض جس رخ سے بھی ویکھیں جناب فاروق اعظم کی ذات گرای بیکا و منفرد نظر آتی ہے۔ آپ نے دنیا کی پہلی با قاعدہ اور کامیاب رفائی و فلامی جسوری ریاست قائم کی یہ جس مسلم فیر مسلم اور امیرو فریب کے بنیادی حقوق محفوظ سے جس میں

ro

ایک عام مرد و عورت جب جانج ب تکلفی ے خلیفہ کا محاب کر کتے تھے۔

آب نے انسان کو احرام ویا اور اس کے حقوق کی جو حفاظت فرمائی وہ ب مثال ہے۔

آپ نے متعدد شربائ بت ی سری کمدوائیں اور بیت المال اور عدلید کا نظام متحکم کیا۔ اور متعدد سحایہ کو قاضی کیا۔

اسلامی تاریخ و من کا نظام قائم کیا جو آج تک جاری ہے۔

آپ نے فوجی نظام کو با قاعدہ بنایا اور وفتری نظام بھی قائم کیا اور ساری ملکت میں مروم شاری کرائی۔

متبوضہ ممالک کو صوبوں میں تقتیم کیا اور انتظامی و قلاحی اعتبارے بے نظیراصلاحات کیں محکمہ پولیس قائم کیا' ہر شرمیں سرائیں اور مسمان خانے بنوائے' ورس گاہیں اور مدارس قائم کے اور ان میں معلمین کی تقرری کی۔ ماتر مدگ

ذاتى زندكى

علامہ این سعد اپنی مشہور کتاب "طبقات" میں لکھا ہے کہ حضرت عر بہت ساوہ زندگی گرارتے تھے اور بیت المال سے اپنے ذاتی افزاجات کے لئے بہت کم رقم لیتے تھے۔ پہننے کے لئے کروں کا جو جو ڑا آپ بنواتے تھے وہ اس وقت تک پہنتے رہے تھے جب تک وہ بوسیدہ ہو کر گلاے گلاے نکوے نہ ہو جائے اور سروی و گری میں ایک ہی قتم کے کپڑے پہنے رہے تھے جس کی وجہ سے بعض اوقات موسی تبدیلی کے باعث آپ کو خت آلکیف بھی ہوتی تھی۔ آپ کی غذا بھی بہت معمول ہوتی تھی۔ ایک مرتبہ حضرت حالی اور حضرت زیر نے آپ کی معاجزاوی ام المومنین حضرت حفظ کے ذریعے آپ سے کملوایا کہ آپ بیت المال سے حضرت حفظ کے ذریعے آپ سے کملوایا کہ آپ بیت المال سے اپنا ایل و عیال کے لئے جو وظیفہ لیتے ہیں اس سے آپ کی ضروریات پوری نمیں ہوتی الغذا اس میں کچھ اضافہ کر لیج آپ تک جب یہ بیغام پہنچا تو آپ نے فرایا "ہے کون لوگ ہیں جو مجھے ایسے مشورے دے رہ ہیں؟ کیا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے مشورے کیوں اللہ علیہ وسلم کے مشورے کیوں اللہ علیہ وسلم کے مشورے کیوں ایک تیری بیٹ گھرجب آپ نے دنیا کی طرف توجہ نمیں کی تو مجھے اس قتم کے مشورے کیوں دیے جاتے ہیں؟

#### شادت

حضرت مغیرہ بن شعبہ کے پاری غلام فیروز نے آپ سے شکایت کی کہ میرا مالک جھ سے بھاری قیکس وصول کرتا ہے۔
شکایت صحیح نہ تھی اس لئے آپ نے اس پر کوئی توجہ نہ دی اس پر وہ ناراض ہو کر چلا گیا۔ ایک دن جب آپ فجر کی نماز پڑھانے
کے لئے ممجد تشریف لائے اور جماعت کی صفیں درست کروا کر اللہ اکبر کمہ کر نیت باندھی تو اچانک اس غلام نے آگر مخبر سے
حملہ کر دیا اور متواتر کی وار سے جس سے آپ زخی ہو کرگر گئے آپ نے صفرت عبدالرحمٰن بن عوف کو نماز پڑھانے کے لئے
کما انہوں نے مختصر نماز پڑھائی۔ زخم کاری تھا لہذا آپ جانبرنہ ہو سکے۔ آپ نے شادت سے پہلے چھ ارکان کی ایک کمیٹی بنائی
کہ ان جس سے پانچ ارکان جس پر متفق ہوں اسے خلیفہ مقرر کیا جائے۔

کمیٹی کے ارکان سے تھے۔ حفرت عثمان مفرت علی حفرت طوان حفرت زیر مفرت سعد اور حفرت عبدالرحمٰن بن موف ہے۔

اس کام سے فارغ ہونے کے بعد آپ نے حضرت عائشہ سے اس بات کی اجازت جات کد مجھے حضور کے پہلو میں وفن ہونے دیا جائے حضرت عائشہ نے انہیں بخوشی اجازت دے دی۔ ۲۶ ذی الحجہ ۲۳ھ کو آپ پر حملہ ہوا اور کم محرم الحرام ۲۳ھ کو

آپ نے وفات پائی۔ حضرت ممیب روئ نے آپ کی نماز جنازہ پڑھائی۔ کو ژول سلام قاروق اعظم کی زات گرای اور روح اقدی پر۔ و آخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين! بم الله الرحل الرحيم

اسلام- الله تعالى كايبنديده دين

## خطبة سنونه.

الْحَمَّدُ بِلَهِ خَمْدُهُ وَيَسْتَعِينَهُ وَيَسْتَعَفِّوْ وَنُوءُ مِنْ بِهِ وَيَنَوَ كَلُ عَلَيْهِ وَنَعُودُ اللهِ عَلَيْهِ وَنَعُودُ الْفُرِنَا وَيُنْ سِبِنَاتِ الْعُمَالِيَا مَنَ يَعْدِو اللهُ وَيَعْدُو اللهُ عَلَامُ مُضِلَّ لَهُ وَصَنَّ بَعْدُو اللهُ فَلاَ هَادِى لَهُ وَنَشْهَدُ آتَ لَهُ اللهُ اللهُ وَخَدَهُ لَا شَرُولِكَ لَهُ وَنَشْهَدُ آتَ مُحَدَّهُ وَيَعْمَلُهُ اللهَ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

إِنَّ الذِّينَ عِنْدَ اللهِ الإسْلامُ

وَمَنْ يَنْبَتَعْ عَنْيَرَ الْاسْلَاهِ دِيْنَا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْلَاحِرَةِ مِنَ الْخَسِرِيْنَ ﴿ وَهُو فِي الْلَاحِرَةِ مِنَ الْخَسِرِيْنَ ﴿ وَهُو لَهُ اللّهِ مَانَ ٢٠٠٠ الله كَ رَويك وين صرف اسلام ب- (آل عمران ١٩١٠)
٢- اور جو مخض اسلام ك سوا كمى دوسرك دين كا طالب بوگاتو وه اس س برگز قبول نبيس كيا جائے گا اور وہ آثرت يس نقصان اتفاف والول يس بوگا- (آل عمران ١٨٥٠)

وَقَالَ رَسُولُ اللّٰهِ صَلَّى اللّٰهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ الْأَنْفِيكَاءُ اِخْوَةٌ مِّنَّ عِلَاّتٍ أُمَّهَ تُهُمُ شَتَّى وَ دِيْنُهُمُ وَاللَّهُ الْأَنْفِيكَاءُ اِخْوَةٌ مِّنَ عِلَاّتٍ أُمَّهَ تُهُمُ شَتَّى وَ دِيْنُهُمُ وَاللَّهُ مَا اللّٰهِ عَلَيْهِ مَا اللّٰهِ عَلَيْهُ مَا اللّٰهِ عَلَيْهُ مَا اللّٰهِ عَلَيْهِ مَا اللّٰهِ عَلَيْهِ مَا اللّٰهِ عَلَيْهِ مِنْ اللّٰهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ مَا اللّٰهِ عَلَيْهِ مَا اللّٰهِ عَلَيْهِ مَا اللّٰهِ عَلَيْهِ مَا اللّٰهُ عَلَيْهُ مُ اللّٰهُ عَلَيْهِ مَا اللّٰهِ عَلَيْهِ مَا اللّٰهِ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ اللّٰهِ عَلَيْهِ مَا اللّٰهِ عَلَيْهِ مَا اللّٰهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مَا اللّٰهِ عَلَيْهِ مَا اللّٰهُ عَلَيْهِ مَا اللّٰهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا اللّٰهُ عَلَيْهُ مَا اللّٰهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا اللّٰهِ عَلَيْهِ مَا اللّٰهُ عَلَيْهُمْ اللّٰهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا اللّٰمِ عَلَيْهُ مَا اللّٰمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ مُ اللّٰهُ عَلَيْهُ مَا اللّٰمُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُمُ مَا اللّٰهُ عَلْهُ مَا اللّٰهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ اللّٰهُ عَلَيْهُمْ مُنْ عَلَيْهِ مَا اللّٰمِ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهُمُ مَا عَلَيْهُمُ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهُمُ اللّٰ عَلَيْهُمْ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهُ مَا عَلَيْهِ مِنْ اللّٰمِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهُ مِنْ اللّٰهِ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مُعْلِمُ مِنْ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مِنْ مَا عَلَيْ عَلَ

ترجمہ حدیث نبوی ..... تمام انبیاء کی (مثال) علاقی بھائیوں کی طرح ہے جن کی مائیں مختلف (شریعتیں جدا جدا) اور ان کا دین ایک ہے۔

حفزات محرم!

الله تعالیٰ کا یہ انتائی فضل و کرم ہے کہ اس نے ہمیں اس دنیا میں زندگی بخشی اور انسان بنایا اور اپنی بہت می مخلوقات پر اقتدار بھی عطا فرمایا۔ جیسا کہ ارشاد اللی ہے:

وَلَقَدْ كَتَرَمْنَا بَنِينَ ادَمَرَ وَحَمَلْنَهُمْ فِي الْهَرِ وَالْبُغْرِ وَرَزَقَنَهُمْ مِّنَ الطَّيِبَاتِ وَفَطَّلْنَهُمْ عَلَى كَثِيْرِ مِّتَنْ خَلَثْنَا تَفْضِيْلًا ۞

دہم نے بنی آدم کو بزرگی دی اور انہیں منظی اور تری میں سواریاں عطا کیس اور ان کو پاکیزہ چنوں سے رزق دیا اور بہت می علوقات پر نمایاں فوقیت بخش"۔ (بن اسرائیل ۱:۵۰۷)

حزات كراي!

ان تمام نعتوں کا شکر اوا کرنے کے لئے اللہ تعالی کی بندگی و اطاعت ہماری فطرت کی پکار ہے۔ یعنی جس خالتی نے ہمیں وجود بخشا، بهترین صلاحیتیں اور قوتیں عطا کیں اور جس نے ہماری خدمت کے لئے پوری کا نکات کو لگا دیا ہم کیوں نہ اس کے بندے بنیں کیوں نہ ہم اس کا شکر اوا کریں۔ اس کی مجبت میں سرشار ہوں اور خود کو اس کی رضا میں گم کر دیں۔ ارشاد اللی ہے:

فَاقِمْ وَجْهَكَ لِلنِّينِ حَنِيقًا فِطْرَتَ اللَّهِ الَّذِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا \*

ترجمہ: پس (اے نبی اور نبی کے پیروو) یک و ہو کر اپنا رخ اس دین کی ست میں جما دو کائم ہو جاؤ اس فطرت پر جس پر اللہ تعالی نے انسانوں کو پیدا کیا ہے۔ (الروم ۲۰:۳۰)

حفرات محرم!

عملی زبان میں لفظ دین کے معنی ہیں "طریقہ اور روش" اور قرآن کی اسطلاح میں لفظ دین ان اصول و احکام کے لئے بولا جا ہے۔ جو حضرت آدم علیہ السلام سے خاتم الانبیاء حضرت محمد مصطفیٰ سلی الله علیہ وسلم تک سب انبیاء کرام میں مشترک ہیں۔ اور «شریعت اور منهاج" وغیرہ کے الفاظ ان احکام کے لئے بولے جاتے ہیں جو فروع کملاتے ہیں اور جن کی بنیاد دین کے اصولی احکام ہیں۔

ارشاد باری تعالی ہے:

شَرَعَ لَكُمْ فِينَ الدِّينِ مَا وَهِي بِهِ ثُوْمًا وَالَّذِينَ أَوْمَنِنَّا الَّيْكَ

ترجمه: الله تعالى في تهارك للي وين كا وي طريقه مقرر كيا ب جس كا تحكم اس في نوع كو ويا تها اور

ف (اے می) اب تماری طرف وی کے ذرایدے بیجا ب"۔ دانشوری ۲۳: ۱۳:

اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ وین سب انبیاء ملیم السلام کا ایک ہی تھا۔ لین اللہ تعالیٰ کی ذات کے جامع کمالات اور تمام خاتص سے پاک ہونے اور اس کے سوائی کا لا تق عبادت نہ ہوئے پر دل سے ایمان اور زبان سے اقرار کرنا اس کے بیجے ہوئے ہرتی و رسول میں حساب و کتاب بجزا و سزا اور جنت و دوز تے پر ول سے ایمان لانا اور زبان سے اقرار کرنا اس کے بیجے ہوئے ہرتی و رسول اور اس کے تعلیمات کی بنیاد تھے۔ اور لفظ الاسلام " کے اسلی معنی ہیں اپنی اپنیا ہونا اس معنی کے اختیار سے ہرتی اور رسول کے زبانے میں جو لوگ ان پر ایمان لائے اور اس کے تالیح فرمان ہونا اس معنی کے اختیار سے ہرتی اور رسول کے زبانے میں جو اور کت ان پر ایمان لائے اور اس کے لاگ ہوئے ادکام میں ان کی اطاعت کی دہ سب مسلمان اور مسلم کملانے کے مستحق تھے اور ان کا دین "دوین اسلام" تھا۔ اس معنی کے لحاظ سے حضرت نوع نے فرمانیا "واحرت ان اکون من المسلمین" (مورہ یوٹس ان کا دین "دوین اسلام" تھا۔ اس معنی کے لحاظ سے حضرت نوع نے فرمانیا "واحرت ان اکون من المسلمین" (مورہ یوٹس ان کا دین "دوین اسلام" کے دوارہ ہی کہ بی مسلم بن کر رہوں اور اس کے حضرت ایرائیم علیہ السلام نے اپنے آپ کو اور اپنی امت کو اسلام امت میں اور حضرت میں خورت ایرائیم علیہ السلام نے اپنے آپ کو اور اپنی امت کو مین خورت ایرائیم علیہ الشام کے دوارہ کی اور اپنی اسلام اسلام کے دوارہ ہی کہ اور جو تھامت بی تو میں خورت ایرائیم علیہ الشام میں اور خورت کو کر اور اپنی کے خصوص ہو جاتے ہیں (مشور حدیث جرئیل بیل نی کریم صلی اللہ در «مسلم" اور «مسلمان" کی خاص تغیر بیان فرہائی ہی)۔

رسول الله صلی الله علی الله علیہ وسلم کی بعثت کے بعد دین اسلام کملانے کا مستحق وہ دین ہے جو قرآن اور تعلیمات محری صلی الله علیہ وسلم کے مطابق ہو اور وہی اللہ کے زویک مقبول اور پندیدہ ہے۔ اس کے سواکوئی دین مقبول اور فراید نجات نہیں (وحمن ببتہ غیسر الاسلام دینا فیلن یقبل منه)..... اس وضاحت ہے اس طحدانہ نظریہ کی بھی نفی ہو جاتی ہے کہ ونیا کا ہر فدہب خواہ یہودیت و نصرانیت ہو یا بت پر تی ہر ایک ذریع نجات بن سکتا ہے۔ بشرطیکہ اعمال صالحہ اور اخان حنہ کا پابتہ ہو۔ یہ نمایت کمراہ کن بات ہے جس طرح اجالا اور اندجرا ایک نہیں ہو گئے 'یہ بات نمایت نامعقول اور نامکن ہے کہ اللہ تحالی کو اپنی نافرہائی اور بقاوت بھی ایس بند ہو جسے اطاعت و فرمانبرداری' جو مخص اصول اسلام میں ہے کی چڑ کا مکر ہو وہ کو اپنی نافرہائی اور اس کے رسولوں کا دشن ہے۔ خواہ فروگی اعمال اور رسی اظان میں وہ کتنا ہی ایچا نظر آئے۔ نجات آخرت کا مار سب سے پہلے اللہ تعالی اور اس کے رسول کی اطاعت پر ہے۔ جو اس سے محروم رہا اس کے کسی عمل کا کوئی اعتبار کیس۔ قرآن مجید میں ایسے لوگوں کے اعمال کے متعلق ارشاد ہے۔ فکلا نقیق میں کی اظام کے ساتھ بیروی کی قریق عنایت میں۔

معزات گرای!

آج تک اشانی عمل انسان کو انسان بنانے کا کوئی فارمولا دریافت نہ کر سکی۔ اس کے ول میں کوئی ایبا خوف نہ پیدا کر سکی جو اے صدود انسانیت میں رکھے اور ہر حال میں ومد دار بنائے کوئی نظام تربیت نہ وے سکی جو انسان کو باکردار اور انسانیت دوست بنا سکے جو بلا اختیاز نسل و رنگ و وطن سب انسانوں ہے مجت کرنا سکھائے اور سب کی ہے لوث فدمت ہے اے آمادہ كرے و بتيجہ يہ ہے كد آج بے بناہ سائنسى ترقی كے باوجود عالم انسانى دكھوں اور مصيبتوں سے كراہ رہا ہے انسان كى بمترين قوتمي اور بے شار ذرائع و وسائل جنگ و جدل كى نذر ہو رہے ہيں اور انسانيت تباي كے دہائے ير كمڑى ہے۔

الله كا دين وين اسلام بى انسان كو انسان بنا با ب وہ انسان ك دل ميں خدا كى عظمت و بيبت بھا يا ب اور اس ك سائة ا سائة اپنے اعمال كى جوابرى كا تصور پيش كرتا ہے۔ وہ اے نظام عبادات ديتا ہے جس سے اس كا تحلق اپنے رب كے ساتھ مضبوط ہو يا ہے۔ ايسے اخلاق كى تعليم ديتا ہے جس سے تمام بن نوع انسان كے ساتھ محبت كے جذبات پيدا ہوتے ہيں۔ اسلام سارے انسانوں كو ايك خدا كى مخلوق ايك مال باپ كى ادلاد اور ايك خاندان اور كنيہ قرار ديتا ہے اور سب كى جان و مال اور عزت و تمره كو محترم تحمرا يا ہے۔ سب كو انساف كا يكسال مستحق تحمرا با ہے۔

وہ بندوں کے حقوق کو غیر معمولی اہمیت ویتا ہے وہ بتا آ ہے کہ آخرت میں انسان کی ساری تیکیاں اور عباوت گزاریاں اکارت جائیں گی اگر اس نے بندوں کے حقوق پر ڈاکد ڈالا ہو گا اور اللہ تعالی کی عدالت میں بندے جب تک خود معاف نہ کریں گے بندوں کی حق تلفیاں معاف نہ ہوں گی۔

اسلام کی دعوت اور امت ملمہ کے فرائض

یہ ایک مسلّمہ حقیقت ہے کہ ہمارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے شیس سالہ دور نبوت میں ان تھک جد و جد کر کے دین حق کی دعوت لوگوں تک پنجائی۔ اسلام کی دعوت پنجائے کے ساتھ ساتھ اللہ تعالی کے حکم کے مطابق آپ نے ان لوگوں کو جو آپ پر ایمان لائے شے ایک امت اور جماعت کی شکل دی جس کا قرآنی یا اسطلاحی نام امت مسلمہ ہے۔ آپ نے اپنی زیر گرانی اس جماعت کی اس طرح تربیت فرمائی کہ اس گروہ کے تمام افراد دین حق کے سیج وائی اور فدائی اور اسلام کا چاتا پی زیر گرانی اس جماعت کی اس طرح تربیت فرمائی کہ اس گروہ کے تمام افراد دین حق کے بیج وائی اور فدائی اور اسلام کا چاتا لوگوں تک پہنچانے کی ذمہ واری سرد کی۔ آپ کے جو الوواع کے موقع پر صحابہ کو خلطب کرتے ہوئے فرمایا فلیسلم الشاھد الشاھد العائب بمان موجود ہر فرد فیر موجود تک میرا پیغام بانجائے۔ ایک اور روایت میں آپ کا عموی ارشاد ہے جس کے مخاطب تمام مسلمان میں بلغوا عنی ولو اید میری بات اوروں تک پنچاؤ خواوایک ہی آیت ہو۔

صحابہ کرام کی مقدس جماعت نے آپ کے ان ارشادات پر عمل کرتے ہوئے اپنی اپنی بساط کے مطابق ونیا کے اطراف و آکناف میں وین حق کا پیغام پنچایا اور بیر انٹی کی دعوت کا نتیجہ ہے کہ آج الحمد للد دین اسلام پر ایمان رکھنے والے اور اس کی تعلیمات پر عمل کرنے والے لوگ دنیا کے ہر خطہ میں موجود ہیں۔

قرآن کریم میں بھی اللہ تعالیٰ نے امت مسلمہ کی اس ذمہ داری کا ذکر جانبا فرمایا ہے کہ دین حق پر خود ایمان رکھنے کے ساتھ ساتھ دنیا کے دوسرے لوگوں تک اس دین کو پہنچانا افراد امت کے فرائض منصی میں شامل ہے۔

سوره البقره مين ارشاد اللي ب:

وَكَذَلِكَ جَعَلَنَكُمُ الْمَهُ وَسَعِنَا لِتِكُونُوا شَهَدًا أَ عَلَى النَّاسِ وَ يَكُونُ الرَّسُولُ

عَلَيْكُوْ شَهِينًا \*

"اور ای طرح ہم نے تم مطانوں کو ایک امت وسط بنایا تاکہ تم دنیا کے لوگوں پر گواہ ہو اور رسول تم پر اگواہ ہو اور رسول تم پر اگواہ ہو"- (البقرہ بیسم)

ای طرح ایک دوسرے مقام پر اس فرض مصبی کا ذکر اس طرح فرمایا گیا ہے۔

وقع میں کچھ لوگ تو ایسے ضروری ہونے چاہئیں جو نیکی کی طرف بلا کیں ' بھلائی کا تھم ویں اور برا نیوں سے روکتے رہیں۔ جو لوگ یہ کام کریں گے وی فلاح پائیں گے۔ (آل عمران ۱۰۳:۳)

سورہ الحج میں امت مسلمہ کی افزادی اور اجھائی ذمہ داریوں کا ذکر کرتے ہوئے فرایا گیا ہے کہ جس طرح رسول اللہ مسلی اللہ علیہ وسلم نے تم کو حق کی وعوت پنچائی اور اپنے اعلیٰ اور جامع کردار سے اسلام کا ہمہ جتی نمونہ چی کیا ای طرح امت مسلمہ کی ذمہ داری ہے کہ وہ دنیا کے انسانوں کے سامنے اپنے قول و عمل سے اسلام کی تجی گوائی دے۔ ارشاد التی ہے:

اللہ بھی اللہ بھی المندی القائق الد بھی اللہ بھی اللہ بھی کہ اور السام کی تجی گوائی المندی کے انسانوں کے سامنے اسلام کی تجی گوائی دے۔ ارشاد التی ہے:

(وَجَاهِدُوْا فِي اللهِ حَقَّ جِهَادِهُ هُوَ اجْتَبَاكُ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُ فِي الدِّيْنِ مِنْ حَرِيرٌ مِلْةَ آبِيكُمُ الْبُرِهِ مِنْ مَنْ حَرَيرٌ مِلْةَ آبِيكُمُ الْبُرَهِ مِنْ مَنْ مَنْ الْبُرَهُ فِي الدِّيْنِ مِنْ حَرَالِهُ الْبُرَهُ وَلَا اللهُ وَفِي الْمُدَّا لِيَكُونُ الرَّسُولُ شَهِيْدًا عَلَيْكُ وَلَا اللهُ وَفِي الْمُدَا لِيَكُونُ الرَّسُولُ شَهِيْدًا عَلَيْكُمُ وَلَاكُمُنَ وَلَا اللهُ وَلَا عَلَيْهُ وَالْمُولُ وَلَا اللهُ وَلَا عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي مَنْ اللَّهِ اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهِ اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلِي وَلِي وَلِي مَا اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَلَا عَلَيْهِ مُولِلْ وَلَا عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلِي وَاللَّهُ وَلِي وَاللَّهُ وَلِي وَاللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي وَاللّهُ وَلِي وَاللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَالِكُولُ وَاللَّهُ وَلَا عَلَيْلُولُوا اللَّهُ وَلَا عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ وَلِي وَاللَّهُ وَلِي وَاللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلِي وَاللَّهُ وَلِي وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَالِهُ وَلِي وَلِي مَا اللَّهُ وَلِي مَا اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلِي مَا لِللللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَّهُ وَلَا عَلَيْكُولُولُ وَاللَّهُ وَلِي مَا اللَّهُ وَلِي مِنْ اللَّهُ مِنْ مُولِلللَّهُ وَلَا عَلَالِمُ اللَّهُ وَلَا عَلَالِمُ وَاللَّهُ وَلَا عَلَالِهُ فَاللّذِي وَلَا عَلَالِمُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَا عَلَالِهُ مِنْ الللَّهُ وَلَا عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ وَلَا عَلَالِمُ مِلْكُولُ وَلَّالِمُ لِللَّهُ وَلَا عَلَالِمُ وَلَا عَلَالِمُ اللَّهُ وَاللّهُ فَا اللَّهُ فَا مِنْ الللّهُ فَا مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ فَالِمُ اللّهُ مِنْ الللّهُ فَاللّهُ الللّهُ فَا مِنْ الللّهُ فَا مُلّالِمُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

ترجمہ "اے لوگو جو ایمان لائے ہو' رکوع اور بجدہ کرو' اپنے رب کی بندگی کرد اور نیک کام کرو' ای ہے لوقع کی جا سکتی ہے کہ تم کو قلاح نصیب ہو۔ اللہ کی راہ میں جاد کرد جیسا کہ جماد کرنے کا بحق ہے اس نے تم کو اپنے کام کے لئے چن لیا ہے اور دین میں تم پر کوئی تنگی نمیں رکھی' قائم ہو جاؤ اپنے باپ ابراہیم کی ملت پر' اللہ نے پہلے بھی تمارا نام "مسلم" رکھا تھا اور اس (قرآن) میں بھی (تمارا یک نام ہے) آکہ رسول تم پر گواہ ہو اور تم لوگوں پر گواہ' پس نماز قائم کرو' زکواۃ دد اور اللہ سے وابستہ ہو جاؤ وہ ہے تمارا مولی' بہت ہی اچھا ہے وہ مولی اور بہت ہی اچھا ہے وہ مددگار" (الج کام کے کام کے کام کے کہارا کے کام کے کام کے کام کو کو کام کو

ان آیات سے امت مسلمہ کے بلند مقام اور اس کی عظیم ذمہ داری واضح ہوتی ہے بینی ہے کہ رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم کی رحلت کے بعد رہتی دنیا تلک تمام اہل ایمان کی ہے ذمہ داری ہے کہ وہ دین حق کی تعلیمات کو بندگان خدا تک پنچا کی اور اپنے قول و عمل سے ان کے سامنے اسلام کی مجی شمادت دیں۔

حرات!

اسلام جو الله تعالى كا پنديده دين بوه انسانيت كى سب سے برى ضرورت بيد دين اپنى كائل و كمل صورت ميں آج قرآن و حديث اسوه حديث اور اسوه صحاب كى شكل ميں موجود بـ ضرورت فظ اس انظرادى و اجتابى صورت ميں اپنانے اور اس پر عمل كرنے كى بـــ

آریخ کے اوراق گواہ بیں کہ محلبہ کرام رضوان اللہ طبیم استعین نے اسلام پر عمل کرنے کا حق اوا کیا تو وہ گوشد گلنای ے اٹھ کر متدن ونیا کے بوے جھے پر چھا گئے اور انہیں وہ تمام کامرانیاں و سرپاندیاں حاصل ہو کیں جن کا اس ونیا بیں تضور کیا جا سکتا تھا اور اس سلسلہ بیں اللہ کا یہ وعدہ بورا ہوا۔

"الله نے وعدہ فرمایا ہے تم میں سے ان لوگوں کے ساتھ جو ایمان لا کی اور نیک عمل کریں کہ وہ ان کو

14

ای طرح زمین میں ظیفہ بنائے گا جس طرح ان سے پہلے گزرے ہوئے لوگوں کو بنا چکا ہے ان کے لئے ان کے دین کو مضبوط بنیادوں پر قائم کر دے گا ہے اللہ تعالی نے ان کے حق میں پند کیا ہے اور ان کی موجودہ حالت خوف کو امن سے بدل دے گا" (النور ۵۵،۳۳)

ضرورت اس بات کی ہے کہ آج دین اسلام پر ایمان رکھنے والے تمام لوگ سے ول کے ساتھ اسلام کے اصولوں پر عمل کریں اور اپنے آپ کو اللہ کے پیندیدہ دین کا میچے پیروکار ٹابت کریں اور اپنے قول و عمل سے شمادت حق کا وہ فریضہ اوا کریں جو بجیثیت مجموعی امت مسلمہ پر عائد ہوتا ہے۔ اللہ تعالی ہمیں اس کی توفیق عطا فرمائے۔

و آخر دعواناان الحمد للهرب العالمين

## بم الله الرحن الرحيم

## توحيد 'رسالت' آخرت

# نظيم نوُز.

الحُمَدُ بِلَهِ عَنَدُهُ وَنَسَتَمِينَهُ وَلَسَتَغَفِرُهُ وَنُوءً مِنَ بِهِ وَنَسَقَ كُلُ عَلَيْهِ وَنَعُورُ الفُيْسِنَا وَمِنْ سَيِئاتِ اعْمَالِنَا مَنَ عَيْدِهِ اللهُ فَلَا مَانِ اعْمَالِنَا مَنَ اللهُ فَلَا مَانِ اللهُ فَلَا مَانِ اللهُ فَلَا مَانِ اللهُ وَنَشَهَدُ اللهُ وَنَشَهَدُ اللهُ وَنَشَهُدُ اللهُ وَاللهُ فَلَا مَانِهُ وَخَدَهُ لَا مَنْ مُعَلَدُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ و

لَيْسَ الْبِيزَ آنَ تُولُوا وُجُوهَكُمُ قِبَلَ الْمُشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَ الْبِيزَ مَنْ الْمِنَ وَالْمَالِكِ الْمِينَ الْبِيزِ وَالْمَلَلِكَةِ وَالْكِتْبِ وَالنَّبِينَ الْمِينَ الْمِينَ الْمِينَ وَالنَّبِينَ الْمِينَ وَالنَّبِينَ الْمِينَ وَالنَّبِينَ الْمِينَ وَالنَّبِينَ الْمِينَ وَالنَّبِينَ الْمُنْفِينِ وَالْمَيْفِينِ وَالْمَيْفِينِ وَالْمَيْفِينِ وَالْمَيْفِينِ وَالْمَيْفِينِ وَالْمَيْفِينِ وَالْمَيْفِينِ وَالْمَلْمِكَةِ وَالْكِتْبِ وَالْمَيْفِينِ وَالْمَيْفِينِ اللَّهِ وَالْمُؤْمِدِ اللَّهِ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُنْفِقِينِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمِؤْمِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدِ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُومِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ و

(ترجم) نیکی یہ نمیں ہے کہ تم نے اپنے چرے مشرق کی طرف کر لئے یا مغرب کی طرف بلکہ نیکی یہ ہے کہ آدی اللہ کو اور اللہ کی نازل کی ہوئی کتاب اور اس کے تیفیروں کو ول سے مائے۔ (البقرہ 201)

عاضرين كرام!

اس مختمری آیت میں اسلام کے مباویات اور بنیادی عقائد بیان کے گئے ہیں۔ جن کے بغیر ایمان مکمل نہیں ہو آ۔ ایمان کے معنی ہیں۔ جن کے بغیر ایمان مکمل نہیں ہو آ۔ ایمان کے معنی ہیں جاننا اور ماننا۔ جو محض اللہ تعالی کی وحدانیت اور اس کی حقیقی صفات اور اس کے قانون اور اس کی جزا و سزا کو جانتا ہو اور دل سے اس پر بھین رکھتا ہو وہ مومن ہے۔ انسان کے تمام افعال و اعمال کا دارومدار اس کے خیالات پر ہو تا ہے۔ اور یہ خیالات چند پختہ نغیر متزلزل اور غیر مشکوک اصولی خیالات پر بنی ہوتے ہیں۔ انہی اصولی خیالات کو عقائد کہتے ہیں۔

99

#### اسلامي عقائد

اسلام کے بنیادی عقائد یا فج بی:

ا) الله تعالى ير ايمان (توحيد)

٢) الله تعالى ك فرشتول ير ايمان

س) الله تعالى كے رسولوں ير ايمان (رسالت)

٣) الله تعالى كى كتابول ير ايمان

۵) اعمال کی جزاو سزا کے دن پر ایمان (آخرت)

آج کی اس مجلس میں ہم اسلام کے تین بنیاوی عقائد توحید ارسالت اور آخرت پر مفتلو کریں گے۔

ا) توحيد:

انسانی ونیا کے ہر صے میں اللہ کا تصور پایا جاتا ہے۔ کہیں دیو قامت پٹانوں کی پوچا کی جاتی ہے۔ کہیں چاند اور ستاروں کی پرستش ہوتی ہے۔ کہیں جانوروں کے سامنے میہ اللہ کا الخلوقات سجدہ ریز نظر آتا ہے۔ اور کہیں خود انسان 'انسان کا معبود بن بیشا ہے۔ گزشتہ اقوام بلکہ مشرکین میں بھی کسی نہ کسی انداز میں اللہ کا تصور موجود رہا ہے گراس اللہ کے اور ان گنت شرک گر لئے گئے تھے 'کسی نے کسی کو اللہ کا بیٹا سمجھ کر اس کی پرستش شروع کر دی 'کسی نے کسی کو مظر جلال اللی سمجھا اور فجائے عقیدت بنا لیا۔ کوئی اللہ کے جمال کی صورت میں پرستش کے لاکش ٹھرا۔

دین اسلام کو حضرت آوم علیہ السلام کی پیدائش ہے لے کر آج تک مختلف انبیاء کرام کے ذریعے بی نوع انسان کے لئے بدایت کا لا تحد عمل چیش کرنا تھا۔ اس نے مجم کروہ انسان کو بیشہ یمی ورس ویا کہ اس کا نتات کا خلاق و مالک ایک ہے 'وہ اپنی ذات میں بھی یکٹا ہے اور اس کی صفات میں بھی اس کا کوئی شریک نمیں۔ اس بھیسا کوئی نمیں۔ نه اس نے کسی کو جتا اور نہ اسے کسی نے جنا۔ عبادت کے لا کُق صرف وہی ہے۔ انسان کی جمین نیاز صرف اس کے سامنے خم ہونی چاہے۔ یہ کا کتات مراوط و منظم غیر منتشم ہے اور یمی ولیل اللہ تعالی اپنی وحدانیت کے ثبوت کے لئے چیش کرتا ہے۔ چنانچہ ارشاد ہوا۔

#### لوكان فيهما الهنه الاالله لقندتا

رجمہ "اگر زمین و آسان میں ایک اللہ کے سوا دوسرے معبود مجمی ہوتے تو (زمین و آسان) دونول کا نظام گرجا آ"۔ (الانبیاء ۲۲:۲۱)

یعن آگر اس کائنات میں ایک سے زیادہ خداؤں کی کارفرہائی ہوتی تو اس کا نظم و حسن تھ و بالا ہو جا آ۔ یہ موسموں کا تغیرہ تبدل ' یہ اختلاف لیل و نہار' مشس و قمر کی ضوفشانیاں' الغرض کائنات کی یہ ساری نیزنگیاں وحدہ لاشریک کے وجود اور یکنائی کا واضح بیان ہے۔

جب انسان "لا الد الا الله محد رسول الله" كمد كر كفرك تمام بند صول سے آزادى حاصل كركے مشرف بد اسلام ہو ما ہے۔ تو اس كا منطق بتیجد بد تكاما ہے كد وہ سارى دنیا كے معبودول سے روگردانی كركے ایك الد واحد ير يقين و اعماد كا اظمار كرما ہے۔ قرآن كريم كے الفاظ بيل وہ بد صدا بلند كرما ہے۔ 40

## قُلْ إِنَّ صَلَاقًا وَتُسْتَكِي وَمَعْيَاتَى وَمَمَّاتِي لِلْهِ رَبِ الْعَلْمِينَ آل

(ترجمه) "کو" میری نماز" میرے نمام مراسم عبودیت" میرا جینا اور میرا مرتا سب کچے اللہ رب العالمين كے لئے ب"\_ (الانعام ۱۹۳۹)

گویا وہ اس بات کا اقرار کرتا ہے کہ میری ہر چیز کا مالک میرا رب ہے۔ میرا نفع و نقصان ای کی رضا کے ساتھ وابست ہے۔ ارشاد ربانی ہے:۔

## فتُن لا أملِكُ لِتَفْسِي تَفْعًا وَلاضَتَّا اللا مَا شَاءُ اللهُ ا

(ترجمہ) "اے بی" ان ہے کمو کہ میں اپنی ذات کے لئے کمی نفع و نقصان کا اعتبار نمیں رکھتا' اللہ ہی جو کچھ جاہتا ہے وہ ہوتا ہے "۔ (الاعراف ١٨٨٨)

برگزیدہ ترین ہمتیوں انبیائے کرام طبیم السلام پر جب بھی بھی معیبت یا پریٹائی کا وقت آیا تو ان سب نے براہ راست اللہ تعالی ہے وہ وہ وہ وہ ایک تعلیم دیئے آئے تھے کہ ماموا اللہ وہ اللہ تعالی ہے دعا کی اس لئے کہ ان نفوس قدیبہ کو اللہ تعالی کا بھی تھم تھا اور وہ وہ اگو کی تعلیم دیئے آئے تھے کہ ماموا اللہ وہ اللہ وہ کی کوئی طاقت نفع و نقصان کی مالک نمیں۔ اس کے موا نہ کوئی فریاد رس ہے اور نہ ہی کوئی مشکل کشا۔ جب وہ کسی کو ٹوازنا چاہتا ہے تو ارادہ کو تبدیل کرنا بھی کسی کے بس میں نمیں اور جب وہ کسی پر غضب کھانا ہے تو مفضوب کو ذات و رسوائی سے نجات وانا بھی کسی کے بس کی بات نمیں۔

حفرات گرای!

ہر ہی نے اپنے اپنے زبانے میں اپنی قوم کو دعوت توحید دی اور فربایا یلقو ُم اغبلگو الله مکالکُم مّری الله غکیر ہ اسے قوم الله علائد و قوم الله کی بندگی افتیار کرد جس کے گرد تمام عقائد و عبادات حرکت کرتے ہیں۔ ہم دیگر مبادیات پر ایمان اس لئے لائے ہیں کہ اللہ تعالی نے ان پر ایمان لائے کا عظم دیا اگر اس بنیادی عقیدہ میں خرابی پیدا ہو جائے توبقول شخصے " تا ٹریا می رود دیوار کے" کی مائند کوئی عقیدہ بھی ظائص نہیں رہے گا۔

وہ صوفیائے کرام' علیائے عظام اور مشائخ اعلام جو علم و عمل دونوں نعتوں سے مالا مال ہوتے ہیں اور تقرب الی اللہ ک کئے اپنی زندگیوں کو وقف کئے ہوتے ہیں وہ بھی تصوف کی تمام منازل تک رسائی کے لئے اس عقیدہ کی پنتگی کو بنیاد قرار دیتے ہیں۔

وہ لوگ جو اسلام کے اس بنیادی عقیدہ کی روح ہے متعف ہوتے ہیں۔ ان کی زندگی بیمربدل جاتی ہے۔ وہ ایک آزاد انسان کی حیثیت سے دنیا میں باعزت زندگی بسر کرتے ہیں۔ وہ ایک اللہ کے سامنے جبک کر ساری دنیا سے بے نیاز ہو جاتے ہیں۔ الغرض عقائد اسلام کا بنیادی عقیدہ توحید ہے۔ توحید ذات ' توحید سفات اور توحید افعال پر ایمان لائے بغیر کوئی عمل اجر و ثواب کا مستحق نمیں اور کوئی دو سرا عقیدہ پائیدار نہیں۔

> توحید کے انفرادی اور اجھامی زندگی پر اثرات: حضرات محترم!

MY

توحید محض ایک علی حقیقت ہی نمیں ہے بلک یہ نمایت اہم عملی حقیقت بھی ہے۔ اس سے انسان کی انفرادی اور اجتماعی زندگی بر نمایت اہم اثرات بڑتے ہیں۔

) عقیدہ توحید انسان کو آزادی و حریت کا وہ بلند مقام بخشا ہے جس کا وہ اشرف المخلوقات ہونے کی حیثیت سے مستحق --

- - ٣) اس عقيده كاحال كبحى مايوس اور دل شكت نبيس مويا-
- س سے عقیدہ انسان میں عزم حوصلہ اور مبر و توکل کی زبردست شان پیدا کر دیتا ہے۔ اور اے قناعت پند اور ب نیاز بنا آ ہے اور حرص و ہوس اور رشک و حمد کے رکیک جذبات اس کے دل سے نکال دیتا ہے۔
- ۵) اجناعی طور پر یہ عقیدہ دنیا کے تمام انسانوں میں کائل عدل اور سیح مساوات کا تصور قائم کرنا ہے اور اس سے وحدت الد اور وحدت آدم کے تصورات پیدا ہوتے ہیں۔ جن سے ہر طرح کے ظلم و نا انسانی کا ازالہ ہو جانا ہے۔

#### رمالت

اسلام کا دوسرا بنیادی عقیدہ رسالت ہے۔ اس کے لفظی معنی سفارت کے بیں اور جو برگزیدہ ستی 'خالق و محلوق کے درمیان بے فریضہ سرانجام دیتی ہے وہ پنجبر' رسول یا نبی کہلاتی ہے۔

خالق کا نئات نے بی نوع انسان کو تخلیق فرمایا تو اس کے لئے ایک متعد بھی متعین کیا اور وہ یہ تھا کہ انسان اپنے خالق کی رضا و خوشنووی کے لئے کام کرے۔ اس کی عبادت کرے اس سے فرے اور اس کو اپنا کارساز سمجھے۔ اس کے لئے خداوند کریم نے انبیاء و رسل کا سلسلہ جاری فرمایا اور ان کے انتخاب کے لئے کوئی خاص طریقہ افتیار نہیں کیا بلکہ قرآن کے الفاظ میں اللّه اُنتخام حکیث یہ بختک رسکالیته (الانعام) الله زیاوہ بھتر جانتا ہے کہ اسے اپنی بیفیری کس کے سرو کرنا چاہئے تھی۔

احکام اللی سے بنی نوع انسان کو آگاہ کرنے کے لئے ایک روایت کے مطابق کم و بیش ایک لاکھ چوہیں ہزار پیغمبر مبعوث فرائے اور ہر قوم میں کوئی نہ کوئی پیغمبر مبعوث فرایا گیا۔ ارشاد ربانی ہے:

#### وَإِنْ فِنْ الْتُهُ إِلَّا خُلًا فِيْهَا تَذِيرُ

(رجم) اوركولى امت الى نيس كزرى ب جس مي كوئى منتبركن والاند آيا بو- (قاطر ٢٣:٣٥)
انبياء عليم السلام كى اس سارى جماعت پر بلا تغزيق ايمان لانا ضرورى ب- الله جل شاند فرا آب بان الدّنين يَتَحْفُرُونَ بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَيُونِدُونَ آنَ يُقَرِّقُواْ بَيْنَ اللهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ اللهِ يَقْدِقُواْ بَيْنَ اللهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ اللهِ يَقْدِيدُواْ بَيْنَ دَلِكَ سَينِيلاً أَوْلَيْكَ هُمُرُ لَوْمِنْ بِبَغْضِ وَتَكَفَّرُ بِبَغْضِ وَيُرِيدُونَ آنَ يَتَخْدِدُواْ بَيْنَ دَلِكَ سَينِيلاً أَوْلَيْكَ هُمُر

الكفيرون حقاا

(رجد) "بو لوگ اللہ اور اس کے رسولوں سے کفر کرتے ہیں اور چاہتے ہیں کہ اللہ اور اس کے رسولوں

## کے درمیان تفریق کریں' اور کتے ہیں کہ ہم کمی کو مائیں گے اور کمی کو نہ مائیں گے' اور کفرو ایمان کے چ بیں ایک راہ نکالئے کا ارادہ رکھتے ہیں' وہ سب کچے کافر ہیں''۔ (النساء ۱۵٬۱۵۰،۱۵۲)

الفاظ قرآنی پر خور فرمائے' منشائے ایزدی' واضح ہے کہ تمام انبیاء پر ایمان لائے بغیر عقیدہ رسالت کا نقاضا پورا نہیں ہو آ۔ تمام انبیاء پر ایمان ہو سوائے ایک ونبیر کے تو یہ گویا تمام انبیاء کا انکار ہو گا۔ اللہ کا رسول دنیا میں اللہ کا ترجمان ہو آ ہے۔ دین کے سلسلے میں جو کچھ بھی اس کی زبان حق بیان سے نکلا ہے وہ منشائے ایزدی ہو آ ہے کیونکہ وہ جو کچھ کھتا ہے وہ وحی اللی کے سوا کچھ نہیں ہو آ۔

نی کی بعثت کا مقصد ہے ہو تا ہے کہ اس کی کال اتباع کی جائے۔ اس کے فرمان کو بے چون و چرا تشلیم کیا جائے۔ اس کے عظم کو خدائی تھم سمجھ کر سر تشلیم خم کیا جائے اور یہ تشلیم و اطاعت برضا و رغبت ہو۔ اس کی تقبیل کرتے وقت نہ ول میں کوئی ملال ہو اور نہ ماتھے پر شمکن۔ چنانچہ ارشاد ہوا:

المان نبی تسارا رب گواہ ہے کہ لوگ مومن نمیں ہو سکتے جب تک کہ وہ اپنے آپس کے زاعی معاملات میں حمیس فیصلہ کرنے والا نہ بنائیں اور پھرتم جو کچھے فیصلہ کرو اس پر اپنے دلوں میں کوئی تنگی نہ پاکیں بلکہ اے فوری آمادگی کے ساتھ قبول کریں "۔

یہ بلند ترین ہتایاں جو کا کات انسانی کو راہ ہدایت و کھانے کے لئے مامور ہو کمیں۔ اپنی تمام عظمتوں کے باوجود ان کا تعلق بی نوع انسان می ہو سکتا ہے نہ فرشتہ نہ جوان۔ اس لئے اللہ تعالی نوع انسان می ہو سکتا ہے نہ فرشتہ نہ جوان۔ اس لئے اللہ تعالی نے ہر دور میں انسانوں می میں ہے بعض ختب افراد کو نی بنا کر مبعوث فرمایا۔ گرچو تک عشل انسانی ارتقا پذیر تھی اس لئے ہر تغیر کسی خاص قوم یا قبیلے یا علاقے کے لئے مبعوث ہوا یا کسی خاص زمانے تک اس کا وائرہ کار محدود رہا۔ گرجب ذبن انسانی بیغیر کسی خاص قوم یا قبیلے یا علاقے کے لئے مبعوث ہوا یا کسی خاص زمانے تک اس کا وائرہ کار محدود رہا۔ گرجب ذبن انسانی بیوغت کو پہنچ گیا اور حاکم مطلق نے یہ سمجھا کہ اب وقت آگیا ہے کہ وہ دین کہ جس کی ابتداء حضرت آدم علیہ السلام سے ہوئی تھی پایہ حکیل کو پہنچ اور نوع انسانی کو ایک ایبا لائحہ عمل عطاکیا جاتے جو قیامت تک اس کے لئے کافی ہو تو نبی آخرائنان حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو ان تمام خویوں اوصاف و کمالات کے ساتھ مبعوث فرمایا جو انبیاۓ سابقہ میں موجود تھیں۔ چنانچہ ارشاد ہوا۔

#### قُلْ يَايُهُمَا النَّاسُ إِنْ رَسُولُ اللَّهِ النَّكُمُ جَمِيْعًا

"اب محر كوك اے انسانو ميں تم سبكى طرف الله كا يغير مون" (الاعراف عدد)

اسلام کا تیمرا بنیاوی عقیدہ ' آخرت پر ایمان ہے۔ اسلام کے مطابق انسان کی زندگی موت کے ساتھ ہی ختم نہیں ہو جاتی بلکہ اس کے بعد اے ایک دوسری ابدی زندگی نعیب ہوتی ہے اور ایک دن ایسا آنے والا ہے جس میں اللہ تعالی تمام انسانوں کو از سرنو زندہ کر کے ان سے ان کے اعمال کا حساب لے گا۔ انسان جو کچھ اس دنیا میں بوئے گا اے وہ آخرت میں کائے گا۔ اس بناء پر اس سے اس کے اعمال کا صاب کتاب لیا جائے گا۔ حضوراً نے فرمایا کہ یہ دنیا آخرت کی تھیتی ہے۔ ویسے بھی ہر عمل کا ردعمل ضرور ہوتا ہے یہ حقیقت عقل انسانی کے عین مطابق ہے۔ آج کا مادہ پرست انسان بی نمیں بلکہ ہر دور کا مادہ پرست انسان تصور آخرت کو اپنے فکر کی پرواز سے ماوراء سمجھتا رہا ہے اور اس سے انکار کرتا رہا ہے۔ قرآن کریم اس قتم کے انسانوں کے خیالات کو ان الفاظ میں چیش کرتا ہے:

## وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَا ثُنَا الدُّنيَا مُونً وَغَيَا وَمَا يُفَلِّكُنَّا إِلَّا الدَّهُرُ

(ترجمه) معنی لوگ کہتے ہیں کد زعدگی اس کی حاری ونیا کی زعدگی ہے بیس حارا مرنا اور جینا ہے اور گروش ایام کے سواکوئی چر نہیں جو ہمیں بلاک کرتی ہو"۔ (الجافیہ rr:ra) اس کے برعکس قرآن کریم کا بیہ فرمان ہے:

كَنِمَتَ تَكُفُرُوْنَ بِاللَّهِ وَكُنْتُمْ أَمْوَانًا فَلَخَبَاكُمُ ثُمُّ يُمِيْتُكُمُ ثُمُّ يُخَيِّنِكُمُ ثُمُّ الَّذِيهِ تُرْجَعُونَ ﴿

(ترجمہ) تم لوگ اللہ تعالیٰ کے ساتھ کفر کا رویہ کیے اختیار کرتے ہو' طال تکہ تم بے جان تھے۔ اس نے تم کو زندگی عطاک، پھر وہی تہاری جان سلب کرے گا' پھر وہی تہیں دوبارہ زندگی عطاکرے گا' پھر اس کی طرف تہیں بلٹ کر جانا ہے''۔ (البقرہ ۲۸:۲)

لیکن اس کے باوجود بعض مادہ پرستار قرحت سے انکار کرنے والے لوگ اس بات پر مصر ہیں کہ وہ مرنے کے بعد خاک میں خلط طط ہو جا کیں گے۔ دوبارہ زندہ ہونے کا سوال ہی پیدا نہیں ہو آ۔ ایسے متحرین آخرت کو اللہ تعالی جواب دیتا ہے:

يَا يُهَا النَّاسُ إِنْ كُنْتُمْ فِي رَبِّي فِنَ البَعْثِ فَإِنَّا عَلَقْنَكُمْ فِن تُرَّابِ

(27)

لوگوا اگر حمیں زندگی بعد موت کے بارے یں کھ شک ب تو تہیں معلوم ہو کہ ہم نے تم کو مٹی سے پیدا کیا۔ (الحج arry)

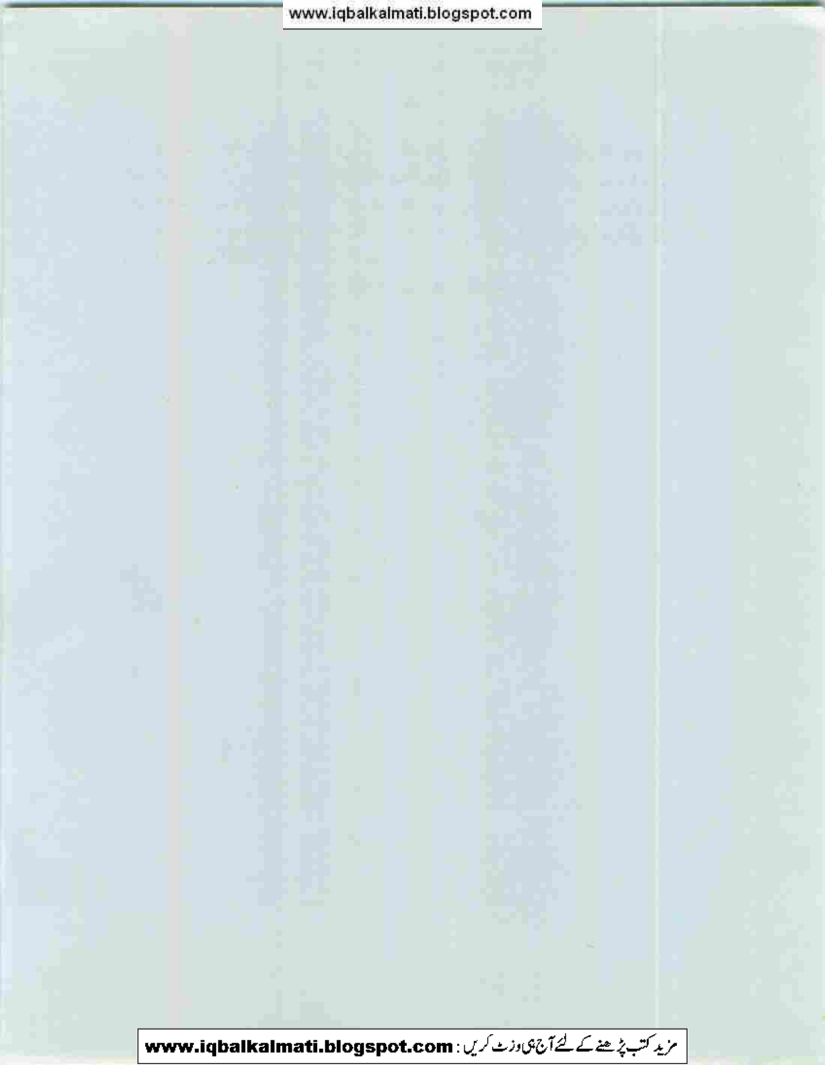
ایک عام عقل و قهم کا حال انسان بھی اس بات کا اوراک رکھتا ہے کہ سمی چیز کا پہلی مرتبہ وجود میں لانا مشکل ہو آ ہے۔ اس چیز کا دوبارہ بنایا جانا آسان تر ہو آ ہے۔ یمی وہ عام می بات ہے سے اللہ جل شانہ 'مکرین آخرت کے سامنے پیش فرما آ ہے:

وَهُوَالَّذِي يَبْدُؤُا الْغَلْقَ ثُمَّرَيُعِيْدُهُ وَهُوَ آهُوَنُ عَلَيْهُ

(ترجمہ) (اور وہی ہے جو تخلیق کی ابتدا کرتا ہے ' پھر وہی اس کا اعادہ کرے گا اور بیہ اس کے لئے آسان تر ہے"۔ (الروم ۲۷:۳۰) اس اعتقاد کی چنگی کا منطق نقاضا ہے ہے کہ انسان کا نقط نظر بکسربدل جاتا ہے۔ انسان اپنے آپ کو ذمہ دار اور جوابدہ تضور re

کرتا ہے۔ اے بیٹین ہوتا ہے کہ آئندہ زندگی میں اے اپنے تمام اعمال کا حساب دیتا ہو گا۔ جو مختص اس اخروی زندگی پر مضبوط عقیدہ کا حال ہو گا۔ اس کی نظراپنے اعمال و افعال کے صرف انمی نتائج پر خمیں ہوگی جو اس دنیا میں مرتب ہوتے ہیں۔ بلکہ وہ جان لے گا کہ اس کے جو اعمال دنیا والوں کی آئکھوں ہے او تجمل رہے 'جن کے لئے اس دنیا میں اے کوئی سزا خمیں ملی وہ علیم بنات صدور ان سب سے واقف ہے اور قیامت کے روز اس کا عدل سب پر حاوی ہوگا۔ جوابدی کا بیر تصور انسانی زندگی کی کایا بیٹ ور اس کا جرات صدور ان سب سے واقف ہے اور قیامت کے روز اس کا عدل سب پر حاوی ہوگا۔ جوابدی کا بیر تصور انسانی زندگی کی کایا

واخردعواناان الحمد للهرب العالمين



بم الله الرحن الرحيم

اسلاي تصور عبادت

# خطبة سنونه.

الحُمَدُ بِلَهِ عَمَدُهُ وَنَسَتَعِنَهُ وَلَسَكَنَفُوهُ وَنُوءُ مِنَ بِهِ وَسَقَ كُلُّ اللهِ عَلَيْهِ وَلَعَوْدُ النَّفِينَا وَمِنَ سَبِطَاتِ الْحَمَالِا مَنَ الْحَمَدُ وَلَعَوْدُ النَّهُ وَلَعَوْدُ النَّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ

لِيَالِقُتَا النَّاسُ اغْبُدُوا رَجَكُهُ

(ترجمه) لوكوا بندكى افتيار كرواب رب كي (البقره ٢٥٠٢)

وَمَاحَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ (١)

(ترجمہ) میں نے جنوں اور انسانوں کو صرف اس لئے پیدا کیا ہے کہ وہ میری عبادت کریں۔ (الذریات مدید)

آن اعْبُدُ وا اللهَ وَاجْتَنِبُوا الطّاعُونَ تَ (رَجمه) كه الله كى بندگى كو اور طافوت كى بندگى سے بچه (الني ٣٦:١١) وَ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ لِمَعَاذِ بُنَ جَبَلِ هَلْ تَنْرِيُ مَا حَقُّ اللهِ عَزُو جَلَّ عَلَى الْعِبَادِ وَالْ قُلْتُ اللهُ وَرَسُولُهُ اَعَلَمُ قَالَ فَإِنَّ حَقَّ اللهِ عَلَى الْعِبَادِ اَنُ يَتَعَبُنُوهُ وَلاَ يُشْرِكُوا بِهِ شَيْهِ " (الديث)

رسول الله صلی الله علیه وسلم نے معافی بن جبل سے قربایا "جانتے ہو الله کا بندوں پر کیا حق ہے؟ وہ کہتے بین میں نے عرض کیا الله اور اس کے رسول ہی زیادہ جانتے بین آپ نے ارشاد فرمایا بندوں پر الله کا حق بیہ ہے کہ وہ صرف ای کی عبادت کریں اور کسی کو اس کے ساتھ ذرہ برابر بھی شریک نہ کریں۔

حفرات گرای!

آج کی اس نشست میں ہم اسلامی تصور عبادت پر گفتگو کریں گے۔ وین اسلام دراصل اللہ کی بندگی و عبادت کا دوسرا نام ہے اور اس کی ضرورت اور غرض و غایت ، صرف یہ ہے کہ اوگوں کو اللہ تعالی کی عبادت کا ڈھنگ بنائے۔ عبادت ہی دراصل وہ چیز ہے جو انسانی روح کو پاکیزگی اور بلندی عطا کرتی ہے اور اللہ تعالی کی رضامندی اور خوشنووی کا مستحق بناتی ہے اور عبادت ہی وہ مقصد ہے جس کے لئے انسان کو پیدا کیا گیا ہے اور انبیاء طبیعم السلام کو بھی اس غرض کے لئے مبعوث فرمایا گیا ہے کہ وہ انسانوں کو اپنی غرض کے لئے مبعوث فرمایا گیا ہے کہ وہ انسانوں کا ایت حقیق مفہوم کے اغتبار سے عبادت اور بندگی کا ایک ممل نظام ہے۔

حفرات محرم!

اسلام کے تصور عبادت کو سیجنے کے لئے آئے ہم ب سے پہلے یہ دیکھیں کہ عربی افت کے اعتبار سے عبادت کا کیا مفہوم ب۔ اہل افت عبادت کے معنی بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں عبادت کے معنی انتہائی حد تک پست ہونے اور بچھ جانے کے ہیں"۔ (مفردات امام راغب)

عبادت کے معنی اطاعت کے ہیں۔ اس طرح عَبْدُ بنام کو اور طَرِیْنَ الْعَبَدُ اس رائے کو کہتے ہیں جو آمد و رفت کی کثرت ے روند کر بالکل بموار اور آسان گزار ہو گیا ہو (اسان العرب)

عبادت كامفهوم قرآني استعالات كى روشنى ميس

نظرات!

عبادت کا لغوی مفوم سیجھنے کے بعد آئے اب یہ ویکھیں کہ قرآن کریم میں عبادت کا لفظ کن کن معانی میں استعال ہوا ہے۔

قرآن كريم كے مطالعہ سے يہ بات معلوم ہوتى ہے كہ قرآن كريم ميں عبادت كا افظ مختلف سينول كى شكل ميں ب شار مواقع پر استعمال كيا كيا ہے۔ شكا اس سلسلہ كى بعض آيات يہ بيں۔

مَا تَعْبُدُوْنَ مِنْ دُوْيَةِ إِلاَّ النَّمَاةِ سَمَّيْتُمُوْهِمَا النَّالَهُ وَالْإِلَاَّ وَكُمُّ

"تم لوگ اللہ كو چھوڑ كريس ايے كھ (ب حقيقت) ناموں كى عبادت كر رب ہو جن كو تم في اور تممارے باپ دادا في خود تى شمرا ليا ب"- (يوسف ١١٠٠٣) ٥٣

#### قَالُوْ الْغُبُدُ أَضْنَامًا فَنَظَلُ لَهَا عُكِفْيْنَ ﴿

"ان آیات سے بید بات واضح ہوتی ہم پوجا کرتے ہیں اور اننی کے سیوا میں ہم گئے رہتے ہیں"۔ (الشعراء ۱۳۲۸) ان آیات سے بید بات واضح ہوتی ہے کہ کسی کے ساتھ پر ستش کا روید اختیار کرنا عبادت ہے کیونکہ مشرکین اپنے بتوں کے ساتھ جو کچھ کیا کرتے تھے اسے ان آیات میں عمادت قرار ویا گیا ہے اور ظاہر ہے کہ مشرکوں کا تعلق اپنے بتوں سے پوچا پاٹ اور پر ستش ہی کا ہوا کر تا تھا۔

## وَالْدِيْنَ اجْتَنْبُوا النَّا عُوْتَ أَنْ يَعْبُدُوهَا وَانَابُوا إِلَى الله لَهُ الْبُقْرَى

''جن اوگوں نے طاخوت کی بندگی ہے اجتناب کیا اور اللہ کی طرف رجوع کر لیا ان کے لئے خوشخبری ہے'' (الزمرہ ۳۰ : ۱۵) طاخوت کے معنی حد سے فکل جانے والے اور سرکش کے ہیں قرآن کریم کی اصطلاح میں ہروہ مخلوق جو اللہ کی بندگی کی حد سے فکل گئی ہو وہ طاخوت ہے اور اپنے دل کی رضامندی اور اراوے کی آزادی ہے کمی طاخوت کی اطاعت کرنا بھی ''عباوت'' ہے۔ (ج) اس طرح قرآن کریم کے نزویک وہ اطاعت بھی عباوت ہے جو یغیرول کی آمادگی ہے کی جائے۔

### فَقَالْوا الْوُمِنُ لِبَضَرَيْنِ مِثْلِنَا وَقُومُهُمَالْنَا عَبِدُونَ الْ

"تو فرعونیوں نے کہا کہ ہم اپنے ہی جیسے وو آدمیوں کی بات مان لیس اور وہ بھی اس حال میں کہ ان کی قوم حاری "عابد" ہے۔ (المومنون ۱۲۳ سے)

(د) کسی کی غیر شعوری اطاعت کاملہ بھی "عباوت" ب ارشاد اللی ب:

المر أعْهَدُ النَّكُمُ لِبَنِي الدَهَرِ أَنْ لا تَعْبُدُوا الشَّيْطِنُ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ شِينًا ﴿

اے اولاد آدم کیا ہم 2 حمیں اس بات کی تاکید نہ کی تھی کہ شیطان کی عبادت نہ کرنا بھیتا" وہ تمهارا کھلا وحمن ہے۔ ریکین اس دور)

وٹیا میں کوئی شخص نہ شیطان کی پرسٹش کرتا ہے اور نہ اے اپنا آقا تسلیم کرتا ہے لیکن فیر شعوری طور پر ہو عقائد و اعمال شیطان کی مرضی کے مطابق اعتمار کئے جا کیں ان کا شار بھی عبادت ہی میں ہوتا ہے۔

ان آیات کے مطالعہ ے یہ حقیقت واضح ہوتی ہے کہ قرآن کریم کے نزویک عبادت کے مختلف رخ اور پہلو ہیں یعنی،

- ا) پرستش و پوجا پاک بھی عباوت ہے
- ۲) کسی کی شعوری اطاعت بھی عبادت ہے
- ۳) کسی کی غیرشعوری اطاعت بھی عباوت ب

اور اس کا خلاصہ میہ ہے کہ عبادت کا مفہوم اس وقت مکمل ہو آئے جب پرستش اور اطاعت دونوں اسھی ہو جا کیں۔ گویا اسلام میں عبادت اللی کا مفہوم پرستش اور اطاعت دونوں پر حاوی ہے اور اس اختبار سے شریعت اللی کا کوئی نقط بھی ایسا نہیں ہے جو اس کے دائرے سے باہر ہو۔ DIT

نفرات!

صاحب نظر علاء نے بھی عبادت کی کی تشریح کی ہے۔

شخ الاسلام ابن تهيا ، يوچها كياكه آيت ياليها السالس اَعْبُكُواْرَيَّكُمْ مِن عبادت كاجو عَلَم ديا كيا ب اس كامنهوم و ما كيا ب- اس سوال كه جواب مين آب نے لفظ "عبادت" كى وضاحت اس طرح فرمائى:

"عبادت ایک جامع لفظ ہے اس کے اندر وہ تمام ظاہری اور باطنی اعمال اور اقوال داخل ہیں جو اللہ تعالی کو پہند ہیں اور
اس کی خوشنودی کا باعث بنتے ہیں مثلا" نماز 'زکواق' روزہ' جج' بچ بوانا' امانت واری' صلہ رحمی' ویانت' اطاعت والدین' وفائے
عمد ' امر بالمعروف و نمی عن الممکر جماو فی سبیل بلہ ' پڑوسیوں' بیبوں اور مسکینوں کے ساتھ نیک سلوک جانوروں کے ساتھ اچھا
سلوک وعا' ذکر الیی' طاوت قرآن اور ای فتم کے تمام اعمال صالح عبادت کے اجزاء ہیں۔ اس طرح اللہ اور اس کے رسول کی
مبت' رحمت اللی کی امید' عذاب اللی کا خوف' اللہ تعالی کی طرف ربوع' اخلاص' صبر' شکر' توکل اور تسلیم و رضا وغیرہ ساری
انجھی صفات عبادت کے اندر شامل ہیں'۔

سارے انبیاء طبیم السلام انسانوں کو اللہ کا دین سکھانے آئے تھے اور قرآن کریم کے بیان کے مطابق ہر نبی نے اپنے خاطب لوگوں کو اَعُبُدُنُوْ اللّٰهِ مَالَکُمْ مِیْسِ اِللّٰمِ عَنْدِرُهُ ﴿ اللّٰهِ کَى عِبادت کرو جس کے سوا تسارا کوئی معبود نسیں ) ہی کی ہدایت فرمائی۔ اس سے معلوم ہوا کہ دین اور عبادت ایک ہی معاکی دو تعبیریں ہیں۔

اسلامی تصور عبادت:

عبادت کے جو مختف رخ اس سے پہلے بیان کے گئے ہیں اس سے بیات معلوم ہوتی ہے کہ اسلام میں عبادت کا تصور محض پوجا پاٹ کا نمیں بلکہ بوجا و پر ستش کے ساتھ بندگی و اطاعت کا بھی ہے۔ اسلام کی نگاہ میں انسان اللہ وحدہ لا شریک کا بندہ ہے اور اس کا خالق رازق اور حاکم و مالک اللہ تعالی ہے۔ اللہ تعالی نے انسان کو اس زمین پر اپنے خلیفہ کی حیثیت سے کچھ اعتمارات عطا کئے ہیں اور کچھ ذمہ واریاں بھی اس کے میرو کی ہیں۔ دنیا میں رہتے ہوئے اس ظاہری طور پر بھی اللہ تعالی کے حضور سراتشایم فم کرنا ہے جس کی بھترین صورت نماز ہے جو ہر مسلمان مرد و عورت پر فرض کی گئی ہے اور مملی طور پر بھی اسے حضور سراتشایم فم کرنا ہے جس کی بھترین صورت نماز ہے جو ہر مسلمان مرد و عورت پر فرض کی گئی ہے اور مملی طور پر بھی اسے حضور سراتشایم فر کا اللہ تعالی کی بھتری ہوئی ان بدایات کے مطابق بنانا ہے جن کا اصطلاحی نام دین و شریعت ہے۔

اسلام کا تصوریہ ہے کہ انسان کی ساری زندگی اللہ تعالی کی بندگی و اطاعت میں ہرہو اور وہ اپ آپ کو وائی طور پر اللہ تعالی کا عبد و غلام سمجھے وہ بو کچھ بھی کرے اللہ تعالی کی شرعیت کے مطابق کرے۔ اس کا سونا اور جاگنا' اس کا کھانا اور چینا' اس کا چینا اور چینا' اس کا کھانا اور چینا' اس کا چینا اور پر با اللہ تعالی کے قانون شرعی کی پابندی میں ہو' وہ حقوق اللہ اور حقوق العیاد کو پوری طرح ہے اوا کرے اور وہ ہر وقت' ہر کام میں اللہ تعالی کے سامنے اپنی ذمہ واری کو محسوس کرے اور حتی الوسع اس کی نافرانی سے پیتا رہے اور اسے بید خیال رہے کہ ایک ایک ایک ترکت کا صاب دینا ہے۔ اس قسور کے مطابق اللہ تعالی کی عبادت کر کے بی انسان وہ متعمد پورا کر سکتا ہے جس کے لئے اللہ تعالی نے اے تخلیق فرمایا ہے۔ جیسا کہ ارشاد اللی تعالی کی عبادت کر کے بی انسان وہ متعمد پورا کر سکتا ہے جس کے لئے اللہ تعالی نے اے تخلیق فرمایا ہے۔ جیسا کہ ارشاد اللی

وَمَاخَلَقْتُ الْجِنِّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ (١)

(ترجمه) "يس نے جوں اور انبانوں كو صرف اس لئے پيدا كيا ہے كد وہ ميرى عبادت كريں" (الذاريات ١٥١٥)

مزید کتب پڑھنے کے لئے آئ بی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

حفرات محرم!

کنے کو تو یہ چھوٹی می بات ہے اور بوئی آسانی سے زبان بلا کر اوا کیا جا سکتا ہے گر عملاً انسان کی بوری زندگی کا اپ تمام گوشوں کے ساتھ عباوت بن جانا آسان کام نہیں ہے۔ اس کے لئے بوئی زبروست تربیت کی ضرورت ہے۔ اس کے لئے ضروری ہے کہ خاص طور پر ذبمن کی تربیت کی جائے اور عملی کروار کو ایک خاص سائج میں ڈھالا جائے۔ انسان کی اس ضرورت کو پورا کرنے کے لئے اللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ صلی علیہ وسلم نے اجتماعی فظام تجویز فرمایا ہے جے اسطلاحا ارکان اسلام کما جاتا ہے۔ ارکان اسلام یا تج بین:

(n) الحال (r) ألماذ (r) روزه (m) ذكراة (a) ع

ایمان کے رسوخ اور پہنٹی ہے اسلامی ذہیت کی تھیر ہوتی ہے۔ اور ایک مسلمان اللہ تعالی اور اس کے رسول مسلمی اللہ علی و سلم کو اپنا پاری اور رہنما تشلیم کر کے ان کے ادکام کو خوش دلی ہے تبول کرتا اور ان پر عمل کرنے کے لئے تیار ہو جاتا ہے۔ "نماز" ایک مسلمان کے ذہن میں ون رات میں پانچ وقت اللہ تعالیٰ کی یاد آزہ کرتی ہے۔ اس کا خوف ولاتی اور اس کی محبت پیدا کرتی ہے۔ اس کا خوف ولاتی اور اس کی ہمدردی اور محبت پیدا کرتی ہے۔ "روزہ" تقویٰ (اللہ تعالیٰ کا خوف' اصابی ذمہ داری اور فرض شامی) کی ہمرسال پورے ایک ماہ تعاون کا جذبہ پیدا کرتی ہے۔ اور ایمان کی بنیاد پر ایک ماہ سک ایمان کو تربیت ویتا ہے اور تج ایل ایمان میں ایک عالمی برادری کا اصابی اجاگر کرتا ہے۔ اور ایمان کی بنیاد پر ایک امت بن کر رہنے کا سبق دیتا ہے۔ اس طرح یہ ارکان اسلام ایمان اور عمل کے مختلف پہلو اپنے اندر سمیٹے ہوئے ہیں اور ان پر ایک عملہ پیرا ہونے سے اہل ایمان کی ذہنی تربیت بھی ہوتی ہے اور عملی تربیت بھی اور ان کی کما حقہ اوالیکی ان کی پوری زندگی کو عوادت میں تبدیل کرنے میں مدو معاون خابت ہوتی ہے اور عملی تربیت بھی اور ان کی کما حقہ اوالیکی ان کی پوری زندگی کو عوادت میں تبدیل کرنے میں مدو معاون خابت ہوتی ہے۔

حفزات گرای!

عبادت کے بارے میں اسلام کا تصور و فلف اس قدر جامع اور ہمہ گیرہ کہ کی بھی ند ہب اور طریقہ زندگی میں اس کی کوئی مثال نہیں ملتی۔ اس تصور میں معبودان باطل کی سرے سے کوئی انتخائش بی نہیں ہے۔ اس لئے تھم ہوا کہ

قَالُ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَاتَى وَمَمَاتِي لِلهِ رَبِ الْعُلْمِينَ ١٠ الْمُ مَرِيكِ لَهُ

کو میری نماز میرے تمام مراسم عبودیت میرا جینا اور میرا مرنا سب کچھ الله رب العالمین کے لئے ہے جس کا کوئی شریک تبیں۔ (الانعام ۱۹۲۱)

خرش اسلام نے قلب انسانی کو گداز کرنے کے لئے ول کے ساز اور روح کی صدا کے سواکسی خارجی تدبیر کا سارا نہیں لیا۔ اسلام کا افسور عیادت ہے ہے کہ آپ کی ساری زندگی اللہ کی بتدگی میں ہر ہو۔ اس ونیا میں آپ ہو چھے بھی کریں اس کی بھیجی ہوتی شریعت کے مطابق کریں آپ کا سونا جاگنا افسان میٹھنا کھانا چینا خرش سب چھے اللہ کے قانون کی پابندی میں ہو۔ چر عیادت اللی کے اسلام میں کسی جگہ اور مقام کی قید نہیں ' بلکہ حضور سلی اللہ علیہ وسلم کے قربان کے مطابق آپ کی امت کے لئے تمام روے زمین کو مسجد بنا دیا گیا ہے۔ قبلہ الی سمت اور جست ہے کہ دنیا کے کسی خطے کے مسلمان بھی اس کی طرف رخ کر سکتے

-07

### وَ لِلْهِ الْمُشْرِقُ وَالْمُغْرِبُ فَايْنَمَا لُوَلُوا فَتَ غَرَجُهُ اللهِ \*

(رجمہ) مشرق اور مغرب سب اللہ کے ہیں۔ جس طرف بھی تم رخ کرو گے 'ای طرف اللہ کا رخ ہے (البقرہ ۱۱۵:۲) اسلامی عبادات میں تصور رہانیت نہیں ہے۔ زندگی میں ہر معاطے کو اسلام کے اصولوں کے مطابق اللہ کی خانتیت و ربوبیت کے اعتراف میں انجام دینا عبادت ہے۔

اور حضور صلی الله علیہ وسلم نے ایک مختصرے فقرے میں تمام اعمال کا ایک پیانہ مقرر فرمایا ہے مین

انما الاعمال بالنيات ب فك اعمال كاوارو مدار نيول يرب

اس سے معلوم ہوا کہ اسلام نے عبادت کا جو تصور یا فلسفہ دیا ہے اس میں دل کی نیت اور اخلاص اساس و بنیادی ابھیت کے حامل ہیں اس میں کسی خاص کام اور طرز و طریقتہ کی تخصیص نہیں ہے بلکہ ہروہ کام جس سے مقصود اللہ کی خوشنودی اور اطاعت ہو عبادت ہے۔

اسلام نے در حقیقت عبادت کو دل کی پاکیزگ ، روح کی صفائی اور اخلاص عمل کی غرض و غایت بنادیا ہے اور عبادت کا ماحصل تقوی اور مقصود خوشنودی حق تعالی ہے۔

و آخر دعونا أن الحمد لله رب العالمين

بم الله الرحمٰن الرحيم

اسلامي عبادات

# خطبهٔ سنوُز.

الحُسُدُ بِلَهِ خَسَدُهُ وَنَسَتَعِينَهُ وَلَسَتَنَعِنَهُ وَنَوْءُ مِنَ بِهِ وَنَتَو كُلُ عَلَيْهُ وَنَعُودُ اللهِ وَنَعُهُدُ اللهِ وَنَعُهُدُ اللهِ وَنَعُهُدُ اللهِ وَنَعْهَدُ اللهِ وَالله وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ

يَّايَّهُمَّا الَّذِيْنَ امْنُوا انْخُلُوا فِ السِّلْمِكَّا فَأَهُ وَلا تَشَّعُوا خُطُوْتِ النَّيْطِينُ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوَّ مُثِيِّنِيُّ ⊕

"اے لوگو جو ایمان لاتے ہو تم پورے کے پورے اسلام میں آ جاؤ اور شیطان کی بیروی نہ کرو کہ وہ تمہارا کھلا وشمن ہے"۔ (البقرہ ۲۰۸۱۲)

معزات محرم!

اسلام کا تصور عبادت ہے کہ مسلمان کی ساری زندگی اپنے رب کی بندگی میں بسر ہو اور اس کی زندگی کا ایک لحہ بھی اس کی عبادت سے خالی ند ہو۔ اس دنیا میں وہ جو بھی بھی کرے خدا کی شریعت کے مطابق کرے' اس کا سونا جاگنا' اشنا بیضنا'

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

کھانا چینا فرض سب کھے خدا کے قانون کی پابندی میں ہو اس نے بو خدمات اس کے پردکی ہیں اور زندگی کے بو فراکش اس پرعائد کے ہیں ان کو نفس کی پوری رضامندی ہے ادا کرے اور اس طریقے سے کرے جس طریقے سے اللہ تعالیٰ نے اپنے رسولوں کے ذریعے اس کی طرف رہنمائی کی ہے۔

غرض اسلام انسان کی بوری دفعی زندگی کو الله تعالی کی عبادت میں تبدیل کر دینا چاہتا ہے۔ اس کا مطالب ایک مسلمان ے بے کہ اس کا کوئی لحد بھی عبادت سے بید ہو جاتا ہے۔ اس کا کوئی لحد بھی عبادت سے فالی نہ ہو۔ لا الد الا الله کا اقرار کرنے کے بعد ہی ایک مسلمان پر بید لازم ہو جاتا ہے کہ اس کا کوئی لحد بھی عبادت ہو جاتا ہے کہ اس نے جس الله کو اپنا معبود تشلیم کیا ہے وہ اس کا عبد (بندہ) بن کر رہے۔ بندہ بن کر رہے کا نام بی دراصل عبادت ہے۔

#### حفزات گرای!

انسان کی زندگی کے تمام گوشوں کا عبادت بن جانا کوئی آسان کام نہیں اس کے لئے بردی زبردست تربیت کی ضرورت ہے ایک تربیت جس کے ذریعے انسان اللہ تعالیٰ کا عبادت گزار بندہ بن جائے۔ اس غرض کے لئے اسلام میں چند الیمی عبادتیں فرض کی گئے جیں جو انسان کی پوری زندگی کو عبادت بنا دیئے میں مدد گار خابت ہوتی جیں انہیں شریعت کی اصطلاح میں ارکان دین بعنی دین کا ستون کہا گئے جی انسان کی بوری زندگی کی عمارت بھی ان ستونوں پر قائم ہوتی ہے اس طرح اسلامی زندگی کی عمارت بھی ان ستونوں پر قائم ہوتی ہے اس طرح اسلامی زندگی کی عمارت بھی ان ستونوں پر قائم ہوتی ہے۔ جو مخض ان ستونوں کو توڑے گا وہ اسلام کی عمارت کو گرا دے گا۔

ب اسلای فرائض (عبادات) چار ہیں۔

(ا) <sup>ق</sup>باز (۲) روزه (۳) وکوان (۳) غ

(ا) تماز

یہ سب سے پہلا فرض ہے جو ہر مسلمان مرد و عورت (عاقل د بالغ) پر عائد کیا گیا ہے۔ یہ آماز کیا ہے؟ یہ دن بیں پانچ مرتب ای عمد کا اعادہ ہے جس کا اقرار ایک مسلمان اپنے ایمان میں کرتا ہے۔ صبح فجر طلوع ہونے ہے کے کر رات سونے تک ایک مسلمان آماز کے دریاج بار بار اللہ کے حضور حاضرہو کر اپنی بندگی کے عمد کو آنادہ کرتا ہے۔ آماز ہی وہ عمل ہے جو دن رات میں کم از کم پانچ دفعہ ایک مسلمان کے اسلام کی بنیاد کو مضوط کرتی ہے اور اے یاد دہائی کراتی ہے کہ وہ اللہ کا بندہ ہے اور اے اس عمد کی بندگی کو ہر دفت یاد رکھنا اور اپنے ہر عمل میں اے اختیار کرتا ہے۔ آماز کی اس صفت کی بنا پر آماز کو قرآن کریم میں اس عمد کی بندگی کو ہر دفت یاد رکھنا اور اپنے ہر عمل میں اے اختیار کرتا ہے۔ آماز کی اس صفت کی بنا پر آماز کو قرآن کریم میں ذکر (یاد دہائی) قرار دیاگیاہے ارشاد التی ہے۔ واقعہ القصللوة لیدی کرتی اور میری یاد کے لئے آماز قائم کرد (سورہ طے ۱۳) حضرات گرائی!

نماز کی سے عبادت ایک بہتی یا محلہ کے لوگوں کو اجھای طور پر (باجماعت) اوا کرنے کا محم ویا گیا ہے۔ اس سے اس کے قوائد میں کئی گنا اضافہ ہو جاتا ہے۔ نماز کے چند اجھامی قوائد سے ہیں:

() یہ مسلمانوں میں اتحاد اور برادری پیدا کرنے والی چیز ہے اور ان کو طاکر ایک مضبوط جھنا اور جماعت بناتی ہے۔ جب وہ اس عبادت کو ال کر ادا کرتے ہیں۔ ایک ساتھ اٹھتے ہیں ایک ساتھ بیٹھتے ہیں اور ایک ساتھ اللہ کے حضور سجدہ ریز ہوتے ہیں تو

ان میں یہ احساس پیدا ہو آ ہے کہ وہ سب بھائی بھائی ہیں

(۲) نماز مسلمانول میں ایک سردار کی اطلاعت کا جذبہ پیدا کرتی ہے اور ان کو باضابط اور مظلم ہونے کا سبق دیتی ہے۔

(٣) نمازے مسلمانوں میں ہدردی' مساوات اور ایگا گلت پیدا ہوتی ہے۔ جب امیر و غریب' چھوٹے اور اعلیٰ عمد پدار سب ایک ساتھ کھڑے ہوتے ہیں تو ان میں اوٹج پنج کا فرق مٹ جا تا ہے۔

اس طرح نماز کا یہ فرایشہ آیک مسلمان میں اللہ تعالی کی اطاعت و بندگی کا احساس بیدار رکھتا ہے اور مسلمانوں کو اجتائی طور پر ایک منظم و مضوط اور باہمی محبت و یگا گلت رکھنے والا گروہ بن کر رہنے میں مد و معاون ثابت ہو تا ہے۔ قرآن کریم اور حدیث نبوی میں نماز کے بے شار فضائل و فوائد بیان کئے گئے ہیں جن سے عام طور پر ہر مسلمان آگاہ ہے۔

#### (۲) روزه

یہ اسلام کا دوسرا بڑا رکن ہے۔ جس سبق کو نماز روزانہ پانچ وقت یاد دلاتی ہے اے روزہ سال میں بورے آیک ممینہ کلک ہر وقت یاد ولا آ ہے۔ رمضان کا مبارک ممینہ آتے ہی صبح ے شام کلک مسلمان اپنا کھانا بینا بند کر دیتے ہیں۔ دن بھر انہیں کتنی ہی بھوک و بیاس کیوں نہ گلے وہ اپنا روزہ نہیں توڑتے۔ اور روزہ کی حالت میں وہ اللہ تعالی اور اس کے ماضرہ ناظرہوئے کا سے اپنے آپ کو بچا کر رکھتے ہیں۔ اس ساری تکلیف و مشقت کی تہہ میں اللہ تعالی کا خوف اور اس کے ماضرہ ناظرہوئے کا بھین اور آخرت کی زندگی اور اللہ تعالی کی عدالت پر ایمان ہوتا ہے۔ روزہ عبرہ مصائب کے مقابلہ کی مشق اور اللہ تعالی کی خوشتودی کے مقابلہ میں خواہشات نفس کو روکنے اور وہانے کی طاقت کا نام ہے۔ سال بھر میں ایک ممینہ کی یہ تربیت انسان کو بچا اور پکا مسلمان بنے میں مدد وہی ہے اور اس مشق کے ذریعے مسلمان اپنی بوری زندگی کو اللہ و رسول کی اطاعت میں گزارنے کی اور پکا مسلمان بنیں اپنی پوری زندگی میں اللہ تعالی کی تربیت حاصل کرتے ہیں اور ان کے اندر یہ احساس پیدا ہوتا ہے کہ بحثیت مسلمان انہیں اپنی پوری زندگی میں اللہ تعالی کی اطاعت میں بچا لائی جائے۔

روزہ کی عبادت ہی نماز کی طرح اجتماعی طور پر ایک ہی مہینہ میں تمام مسلمانوں پر فرض کی گئی ہے جس کی وجہ سے اسلای معاشرہ میں نیکی کا ایک عام ماحول پیدا ہو جا تا ہے۔ اور ہر محض دوق و شوق کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی بندگی کرتا اور اس کی نافرمانی کا ارتکاب کرتے ہوئے شرماتا ہے اس عبادت کے ذریعے گویا سال میں ایک مرجہ مسلم معاشرہ کی تطبیر ہو جاتی ہے اور اسلامی معاشرہ میں نیکی کے جذبات پروان چڑھتے ہیں اور برائی کے ارتکاب میں خاطر خواہ کی واقع ہو جاتی ہے۔

#### (r) زكواة

یہ اسلام کا تیمرا بڑا رکن ہے۔ اور ہر صاحب نصاب پر فرض ہے قرآن کریم میں ذکواۃ کا ذکر عموما" نماز کے ساتھ کیا گیا ہے جس سے اس کی اہمیت کا پت چاتا ہے۔ قرآن کریم میں جب ایک معیاری مومن کا تصور دلانا مقصود ہوتا ہے تو یہ ذکر ان کی نماز اور زکواۃ کی اوائیگی کے پہلو سے کیا جاتا ہے۔

اَتَ الَّذِيْنَ الْمَنْوُّا وَعَمِلُوا الصَّلَحْتِ وَ أَقَامُوا الصَّلُوةَ وَاتَّوُا النَّرْكُوةَ لَهُمْ آجُرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ السَّلُوةَ وَاتَّوُا النَّرْكُوةَ لَهُمْ آجُرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ (رَبِيهِ) وَهُوَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَل

4.

#### فك ان كرب كياس ب"- (القره ٢٤٧١)

حفرات محرم!

وہ انسانی معاشرہ بھی فلاح و بہود سے جمکنار نہیں ہو سکتا جس بیں اقتصادی دولت کی تقییم کا رواج فلالمانہ حد شک عدم
مساوات پر بنی ہو۔ جہال دولت چند ہاتھوں بیں جع ہو گئی ہو۔ اکثریت دن بدن غریب سے غریب تر ہوتی جا رہی ہو۔ اس خم کے
معاشرے بیں جہال دولت مندول کے ولول بیل قساوت و بے رحی خود غرضی و بخیلی گھر کر لیتی ہے۔ وہیں دوسری طرف معاشرہ
کے نادار افراد بیل بغض و کینہ اور جمعہ و عداوت کے امن سوز جذبات بھڑک اٹھتے ہیں اور آخر کار بیہ بھڑکتی ہوئی آگ اس
معاشرے کو جسم کرکے رکھ دیتی ہے۔

اسلام کا ظلام حیات جو ایک ظلام فطرت ہے اور فلاح انسانیت کا ضامن ہے اس نے اس خطرے کے سدباب کے لئے اینے نظام زکواؤ کو ایک نمایت ہی اہم رکن کی حیثیت دی ہے۔

زگواۃ کا مطلب یہ ہے کہ اسلامی حکومت مالدار مسلمانوں سے ان کی دولت کا ایک حصہ وصول کرے اور اس رقم کو معاشرے کے ضورت مند افراد میں تقییم کرے تاکہ دولت اس طرح گردش میں رہے اور اس گردش دولت سے معاشرہ کو اقتصادی استخام نعیب ہو۔

زگواۃ طومت کے عائد کردہ فیکسوں کی طرح کوئی ایک فیکس نمیں بلکہ اسلامی نظام حیات میں نماز' روزے کی طرح یہ بھی ایک فرض عبادت ہے فرض عبادت ہے جس کا اطلاق ہر صاحب حیثیت مسلمان پر ہوتا ہے۔ جو مسلمان زکواۃ ادا کرتا ہے وہ اس جذب ہے کرتا ہے کہ وہ اپنے رب کے عظم کی اطاعت کرتے ہوئے اپنی دولت کا ایک مقررہ حصد معاشرے کی فلاح کے لئے دے رہا ہے۔ نہ وہ لینے والے پر احمان جنا سکتا ہے اور نہ اس ہے توقع کر سکتا ہے کہ دہ اس کا دست گر ہو کر رہے۔

زکواۃ ہر بالغ و عاقل مسلمان پر فرض ہے جو صاحب حیثیت ہو اور اس کا اطلاق ہر مال و دولت انقذی سامان تجارت ا مویشیوں یا چھوٹے چوایوں کھل اور دیگر زرمی پیدادار پر ہوتا ہے ابرطیکہ ان کی مقدار ایک خاص حد یا نصاب سے زائد ہو اور وہ ادا کندہ کی ملکیت میں ممل ایک سال کا عرصہ رہے ہوں۔ سوائے زرعی پیدادار کے جس پر زکواۃ فصل کے موقع پر واجب الدوا ہے۔ وین اسلام نے اس نصاب کی باقاعدہ حد مقرر کی ہے اور اس طرح مصارف زکواۃ اور مستحقین زکواۃ کی نشاندی بھی کی سمنی ہے۔

زكواة كے اہم فوائد و مقاصد!

کتاب و سنت میں زکواۃ کے تین اہم مقاصد و فوا کدبیان کے گئے ہیں۔ (۱) تزکید انس (۲) امداد باہمی (۳) دین کی نصرت

() تزكيه نفس

زکواۃ کے لفظی معنی پاکیزگی اور نمو (پرموتری۔ اضافہ) کے ہیں۔ فراہنے زکواۃ کا بنیادی اور اصل مقصد بھی میں ہے کہ انسان کے دل اور نفس کا تزکیہ ہو جائے۔ یہ بات ہر محض جانا ہے کہ دنیا کی محبت ہی وہ چزہے جو انسان کو اللہ تعالیٰ کی اطاعت

و فرمانبرواری سے روک ویتی ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ "ونیا کی محبت تمام برائیوں کی بڑ ہے"۔ ونیا کی محبت مخلف شعوں میں انسان کے ول میں پیدا ہوتی ہے۔ لکن اس کی سب سے معروف اور خطرناک شکل مال کی محبت اور حرص ہے۔ اس لئے نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک حدیث میں مال و دولت کے فقتے سے اپنی است کو خردار کیا ہے۔ آپ کا ارشاد ہے "میری امت کا (سب سے برا) فقتہ مال ہے"۔

زکواۃ کا ایک اہم متعدیہ ہے کہ انسان کا دل مال و دولت کی حرص سے پاک ہو جائے اور اس کے اندر نیکی اور تقویٰ کے جذبات پروان پڑھیں ای سلسلہ میں ارشاد اللی ہے

### وَسَيُجَنِّهُا الْاتْفَى الَّذِي يُؤْتِي مَالَهُ يَتَرَقَّى الله وَسَيُجَنِّهُا

(ترجمہ) اور اس (جنم) سے دور رکھا جائے گا وہ نمایت پر میزگار جو پاکیزہ ہونے کی فاطر اپنا مال ویتا ہے (اللیل ۱۸۴۱ما)

(r) الدادياتهي

اس مدیث سے بیہ بات معلوم ہوتی ہے کہ زکواۃ ایک قرض عبادت ہونے کے ساتھ ساتھ ایک معاشی پہلو بھی اپنے اندر رکھتی ہے۔ اس کے ذریعے سے اسلام نے معاشرہ کے نادار افراد کی کفالت کا بندوبست کیا ہے۔ اور اس سے بیہ بات بھی واضح ہوتی ہے کہ اسلام دین و دنیا کے امتزاج کا داعی ہے۔

## (r) وین کی نفرت

زکواہ کا تیسرا اہم مقصد دین اسلام کی حفاظت و تصرت بھی ہے۔ قرآن کریم میں اہل ایمان سے جگد جگدیہ مطالبہ کیا گیا ہے کہ تم اللہ بن کی راہ میں اپنی جانوں اور مالوں سے جماد کرو۔ قرآن کریم میں ایک مقام پر اللہ کی راہ میں خرج کرنے کا عظم اس طرح دیا گیا ہے۔

#### وَ إِنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلا تُلْقُوا بِأَيْدِ يَكُدُ إِلَّى التَّهَلُكُةِ \*

(ترجمه) الموالله كى راه مين خرج كرو اور اپنم باتھوں اپنے آپ كو ہلاكت مين نه دُالو" (البقرہ ۱۹۵۴) اس كا صاف مطلب بيہ ب كه دين كى حفاظت و نفرت كے لئے مال خرج كرنے سے جى چرانا ہلاكت مول لينا ب ونيا مين بھى اور آخرت ميں بھى۔ واضح رب كه زكواۃ اوا كرنا تو ہر مالدار مسلمان پر فرض ہے لينى قانونى طور پر ضرورى ہے ليكن الل ايمان كو اسلام كى اصل تنظین بيہ ہے كه وہ فى سبيل الله اپنے اموال خرج كرنے ميں صرف اى قانونى حد پر بى شہ اكتفاكر ليس ملك 41

رضاکارانہ طورپر حب توفیق اور حب ضرورت اللہ کی راہ میں اپنے مال خرچ کر کے اللہ تعالی کی رضامندی اور خوشنودی حاصل کریں اور اس احسان کا شکر اوا کریں جو اس نے مال و دولت کی صورت میں ان پر کیا ہے۔ اس رضاکارانہ خرچ کو قرآن کریم کی اصطلاح میں صدقہ یا انفاق نی سبیل اللہ کی راہ میں خوشی اصطلاح میں صدقہ یا انفاق نی سبیل اللہ کی راہ میں خوشی خوشی خوشی خرج کرتے ہیں۔ ارشاد اللی ہے۔

#### وَجَا رَزَقَنْهُمْ يُنْفِقُونَ ا

(ترجم) اوروه (تقی لوگ) جو رزق جم نے ان کو دیا ہے اس میں سے خرچ کرتے ہیں (البقرہ عنہ)

E (m)

اسلام تمی خاص ملک و قوم یا تمی خاص نبل اور لسانی گروہ کا دین خیس بلکہ یہ ایک چین الاقوای اور عالمگیر نظام کا وائ ہے۔ اس لئے ضروری تھا کہ تمی ایسے ادارہ کا انظام کیا جائے جس کے ذریعہ تمام روئے زمین کے وہ انسان جو اس دین قطرت پر ایمان رکھتے ہوں ایک سلسلہ میں خسلک ہو جائیں۔ ج کی تقریب اسی ضرورت کو پورا کرتی ہے۔

ج اسلامی براوری کا ایک عالمگیر سالاند اجتماع ہے جو مکد کرمد میں منعقد ہوتا ہے۔ اس تقریب میں شرکت ہر اس مسلمان پر فرض ہے جس میں اتنی طاقت اور مالی استطاعت ہو کہ وہ اس تقریب میں شرکت کے اخراجات برداشت کر سکے۔ جو نہی ج کا موسم آتا ہے۔ ہر اسلامی بستی اور ونیا کے ہر ملک ہے اسلامی نظام حیات کے پیروکار اپنے رب کے گھر کی زیارت کے لئے گھروں سے نگل پڑتے ہیں۔ یہ سفر کسی ونیاوی فائدے یا سیرو تفریح کی خاطر اختیار شیس کیا جاتا بلکہ صرف اپنے مالک و مولا کی خوشنودی حاصل کرنے کے لئے کیا جاتا ہے۔

کتنا روح پرور اور ایمان افروز منظر ہو آ ہے جب مختف رنگ و نسل اور مختف خط ہائے زین سے تعلق رکھنے والے افراد ایک ہی لباس اور ایک ہی انداز میں جو واکساری کا اظہار کرتے ہوئے اپنے شہنشاہ حقیق کے دربار میں حاضر ہوتے ہیں۔ اس طرح یہ تقریب معاشرہ کے اسلامی افراد میں مین الاقوامیت اور عالمگیریت کا احساس پیدا کرتی ہے اور ہر قتم کے نسلی مدنی و ملی اور قوی تعقیبات کو بخ و بن سے اکھاڑ چینکتی ہے۔

ج کی فرضت برصاحب استظاعت پر ب اس کے بارے میں ارشاد باری تعالی ب:

وَلِلْهِ عَلَى النَّاسِ حِنْجُ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعٌ النَّهِ سَنِيلًا وَمَن كَفَرَ قات الله عَذِي عَن العُلَمِينَ @

ع کی فضیلت و اہمیت کے بارے میں حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے بے شار مقابات پر احکابات دیتے ہیں۔ ابوم رمیناً آخضرت کے روایت کرتے ہوئے فرماتے ہیں: 400

سمعت رسول الله يقول من حج لله فلم يرفث ولم يفسق رجع كيوم ولدته امه شريق ني رجع كيوم ولدته امه شريق ني رسول الله كويه فرمات مناكه آپ فرمات يول عن من الله ك لئي ج كر يركوئي فحق بات نه كرك اورنه كناه كر تو وه كنامول ع ايبا پاك و صاف مو كرلوئ كا يهي اس ون تقاجس ون اس كي مال في جنا تحاد حضرت ابو جرية من آپ كايد فرمان روايت كرت بي كه فرمايا رسول الله ك:
الحاج والعمار وفد الله ان دعوه اجابهم و ان استغفر وه غفر له جي اور اگر مغزت مان بي آگر وعام كلت بين تو الله ان كي وعا قبول كرتا به اور اگر مغزت بها تو و دان كو بخش ديا به

## عج ایک جامع عباوت ہے:۔

حترات گرای!

ج کے مناسک پر خور کرنے سے بیات معلوم ہوتی ہے کہ کھنے کو تو یہ عبادت ہے لیکن فی الواقع اس میں ہر عبادت اور مبر ممل خبر کی روح موجود ہے۔ مثلا"

وہ نماز بھی ہے اس لئے () نماز کی حقیقت ذکر یا یادوہائی ہے اور جج میں آوی مسلس زبان سے "لبیک الھم لبیک" "خاضر ہوں میں اے اللہ حاضر ہوں" کا ذکر کر آ رہتا ہے اور ان مقامات کی زیارت کر آ ہے جو اس کے احساس عبدیت کو ایھار تی جن۔

(٢) وہ روزہ بھی ہے اس لئے کہ اس میں جنسی خواوشات اور زیب و زینت وغیرہ پر بہت می پابتدیاں عائد ہو جاتی ہیں اس طرح نفس کی خواہشوں پر قابو پانے کی مشق جس طرح روزے میں ہوتی ہے اس طرح تج میں بھی ہوتی ہے۔

(٣) وہ زکواۃ بھی ہے اس لئے کہ اس میں مال کی خاصی مقدار سفر خرج اور ویگر ضروریات پر صرف کرنی پڑتی ہے اور زکواۃ کی حقیقت بھی میں ہے کہ اللہ تعالی کی خوشتووی کے لئے اپنا مال صرف کیا جائے۔

حفرات محرم!

اسلای عبادات کے افغرادی اور ابھامی قرائد پر غور کرنے ہے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ ان عبادات کی فرضیت کا اصل متصد اسلام کا انسان مطلوب تیار کرتا ہے۔ ان عبادات کے ذریعہ انسان کی سرت و کردار کی تغییر بھی ہوتی ہے اور اس کی روحانی ترقی اور اخلاقی بالیدگی کی راہ ہم بھی ہموار ہوتی ہے۔ ان عبادات ہے انسان اپنے نفس کا تزکید کر کے ایک متنی اور باعمل مسلمان بن سکتا ہے۔ اس طرح یہ عبادات انسان کے افغرادی اور اجھامی کردار کی تفکیل کر کے اسے معاشرہ کا بمترین فرد بنتے میں مدد معاون طابت ہوتی ہیں۔

الله تعالى بمين أن عبادات كوان كى سمح روح كرماته اداكرني كى توفق نصيب فرائد آين! و احر دعوانا ال الحمد لله رب العالمين www.iqbalkalmati.blogspot.com

بهم الله الرحمٰن الرحيم

پیغام رسالت

# خطبه سنؤنه

اَلْحُمَدُ بِلَّهِ خَلَدُهُ وَلَسُتَعِيْنَاهُ وَلَسُتَنَعُوهُ وَنُوءُ مِنَ بِهِ وَلَنَّوَكُلُ عَلَيْهُ وَلَاهُ مِنْ اللهِ مِنْ شَكُولُو اَلْفُرِنَا وَمِنْ سَيِئَاتِ اَعْمَالِنَا مَنْ تَعَلَيْهِ وَلَمُ اللهُ وَلَمُ اللهِ وَلَمْ اللهِ وَاللهِ وَلَمْ اللهِ وَلَمْ اللهُ اللهِ وَلَمْ اللهِ وَلَمْ اللهِ وَلَمْ اللهِ وَلَمْ اللهِ وَلَمْ اللهُ ولِهُ اللهُ وَلَمْ اللهُ وَلَمْ اللهُ وَاللهُ وَلَمْ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ

اليَوْمَ اَكْتَلْتُ لَكُمْ وِيُنْكُمْ وَالْمَمْتُ عَلَيْكُمْ يَعْمَتِى وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْعُمَّتِي وَرَضِيْتُ لَكُمْ الْإِسْلَامَ وَيُنَا

(رجمه) "آج یل نے تمارے دین کو تمارے لئے کمل کر دیا ہے اور اپنی نعت تم پر تمام کر دی ہے اور اپنی نعت تم پر تمام کر دی ہے اور تمارے لئے اسلام کو تمارے دین کی حیثیت سے قبول کر لیا ہے"۔ (المائدہ ۲۰۰۵)

حضرات گرای!

قانون اللی اور سنت اللہ یمی ہے کہ جب ایک قوم گراہی کے اندھرے میں جنگئے لگتی ہے اللہ اور اس کی نازل کروہ تعلیمات سے مند پھیرلیتی ہے تو اللہ تعالی اتمام جمت کے لئے ان کی ہدایت کا انتظام کرتا ہے یمی وجہ ہے کہ قرآن پاک میں ہے وَ اللّٰهِ خَلَا فِيْهَا مَلِيْهِ کَوْلَى ابتی اللہ کا جمیع ہوا ڈرانے والا نہ آیا ہو۔ وہ ڈرانے والا

صرف ڈرانے کا کام نیس کرتا بلکہ وہ اس قوم کے لئے زندگی کا ضابط بھی پیش کرتا ہے جو ان کی دنیاوی اور اخروی بھلائی پہ مضمل ہوتا ہے اور واضح الفاظ میں بار بار اعلان کرتا ہے کہ یہ اللہ کا بتایا ہوا راستہ ہے آگر اس پر گامزن رہو تو کامیابی سے ہمکنار ہوگے ورنہ دنیا اور آخرت دونوں میں ناکای کا سامنا ہو گا اور خصوصی طور پر آخرت میں شدید عذاب میں بہتلا ہوگے۔

اللہ کا بھیجا ہوا رسول ان کو جو پیغام 'زندگی گذارنے کے لئے ویتا ہے اس کو پیغام رسالت کہتے ہیں۔ اس پیغام میں عقائد کی ورستی 'اعمال کی اصلاح 'عمل صالح کی پختہ عاوت ڈالنے اور انسانوں کے آپس کے معاملات اسلای اور فطری قانون کے مطابق کی درستی 'اعمال کی اصلاح 'عمل صالح کی پختہ عاوت ڈالنے اور انسانوں کے آپس کے معاملات اسلای اور فطری قانون کے مطابق خمات کی رہنمائی ہوتی ہے۔ زندگی کے تمام شعبوں شاہ 'خوارت' زراعت' طازمت ہر ضم کا پیشہ اختیار کرنے اور تمام احوال و کیفیات زندگی کے لئے ہدایت اس پیغام میں موجود ہوتی ہے گویا ایک مکمل نظام حیات اس پیغام رسالت کی شکل میں جھلکتا نظر

حضرات! شروع میں جو آیت علاوت کی گئی ہے آیت ججۃ الوداع کے موقع پر نازل ہوئی' جس کے مطابق اللہ تعالی نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو جس آخری پیغام' جامع منشور حیات اور کائل وین کے ساتھ بجیجا تھا وہ متصد پورا ہو گیا۔ گر آپ کا لایا ہوا پیغام ہدایت اماری راہنمائی کے لئے موجود ہے۔ چو نکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کو دوام حاصل ہے اس لئے آپ کا پیغام بھی عالمی ہے' پوری نوع انسانی کے لئے ہے' قیامت تک کے لئے ہے اور ہر شعبہ پر محیط ہے۔ یہ پیغام اپنی طوالت اور تفصیل کے باوجود اجمالی طور پر سات حصوں میں تقیم کیا جا سکتا ہے۔ یعنی (۱) ایمانیات (۲) عبادات (۳) مناکلت (۳) محاملات (۵) تعزیرات (۱) اظارت (۵) عموی رہنما اصول جمال تک سورہ بقرہ میں ارشاد ہوا:

امَنَ الرَّسُولُ بِمَا أَمْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ زَيْهِ وَالْمُؤْمِنُونَ ۖ كُلُّ امِنَ بِاللهِ وَمَلْبِكُتِهِ وَكُثْبِهِ وَرُسُلِهِ " لا نُفْرِقَ بَيْنَ آخِدِ فِنْ رُسُلِه " وَقَالُوا سَمِعْنَا وَاطْعَنَا " عُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَالْيَكَ الْمَصِيْرُ ﴿

(ترجمہ) "رسول اس ہدایت پر ایمان لایا ہے جو اس کے رب کی طرف سے اس پر نازل ہوئی ہے۔ اور جو
لوگ اس رسول کے مانے والے جین انہوں نے بھی اس ہدایت کو ول سے تنگیم کر لیاہے۔ یہ سب اللہ
اور اس کی کتابوں اور اس کے رسولوں کو مانے جین اور ان کا قول یہ ہے کہ ہم اللہ کے رسولوں کو ایک
دوسرے سے الگ شیں کرتے ہم نے حکم نا اور اطاعت قبول کی۔ مالک ہم تجھ سے خطا بخش کے طالب
جی اور ہمیں جیری بی طرف بالٹنا ہے "۔ (سورالبقرہ ۲۸۵۲)

اس آیت کے مطابق ایمان یا اسلام کے پانچ بنیادی عقائد ہیں لین اللہ تعالی کو وحدہ لاشریک ماننا فرشتوں کو اس کی فرمال بردار علاق شایم کرنا اللہ تعالی کی نازل کی ہوئی کتابوں کو ماننا اس کے تمام رسولوں کو بلا اشتناء شلیم کرنا اور یوم قیامت پریقین رکھنا۔ ان بنیادی عقائد کو قبول کرنے کے بعد ہر صاحب ایمان پر یہ لازم آنا ہے کہ اللہ تعالی کی طرف سے جو تھم پنچ اس کے سامنے سر شلیم ٹم کر دے۔

وایمان باللہ "اسلامی عقائد کی وہ بنیاد ہے جس پر بوری حیات انسانی کی عمارت استوار ہوئی ہے جب خالق و مالک وی ہے، معبود و مجود وہی ہے رازق و مالکم وی ہے اور پوری کا نتات اس کے دائرہ تصرف میں ہے تو اس کی اطاعت بھی ہونی چاہئے۔

"ایمان بالملا مکد" ورحقیقت غیب پر ایمان لانا ہے 'کیونکہ ملا محکد کا اور اک اور ان تک رسائی حتی طور پر ہدایت ربائی کے بغیر ممکن نمیں۔ اس لئے مومن کو اس بات پر اقرار کرنا پر تا ہے کہ ملا محکد ربائی پیغام کو اس کے رسولوں تک پوری حفاظت و ویانت کے ساتھ پہنچاتے ہیں اور مختلف امور کو فرمان اللی کے مطابق سرانجام دیتے ہیں۔

"ایمان بالرسل اور ایمان بالکتب" ہے مقصود ہے کہ اللہ تعالی کا وہ پیغام جو براہ راست یا فرشتوں کے ذریعے اس کے برگزیدہ رسولوں تک پنچا ہے وہ اللہ تعالی کی نازل کروہ کتب میں نوع انسانی کی ہدایت کے لئے موجود ہے۔ قرآن کریم چو کلہ ان صحائف آسانی میں سب سے آخری صحفہ ہے اور اپنے روح و جو ہر اور متن کے لحاظ سے بالکل سمجے صورت میں قائم ہے اس لئے اس پر پائٹ بھین ضروری ہے۔

ان عقائد کا منطق طور پر بیہ نقاضا ہے کہ مومن بلا ٹائل اپنے خالق حقیق کے ہر تھم پر لبیک کے اور خندہ پیشانی کے ساتھ اس کی تغیل کرے۔ پوری زندگی کو اوامر و نواہی کے نقاضوں کے مطابق ڈھال لے۔ خواہ نظام معاشرت ہو یا نظام معیشت' نظام تعلیم و تربیت ہو یا نظام اضاق و تانون ہو۔

"ایمان بالیوم الاثر" کا نقاضا ہے کہ انسان کے حس عمل پر بڑاء اور انعام اور انجواف پر سزا اور عقوبت دی جائے۔ آخرت کا تصور چو تکہ انسان کے اندر مسئولیت اور بواب وہی کے احساس کو ابھار تا ہے اس لئے اس سے احساس ومہ داری پیدا ہوتا ہے۔ تصور عدل اجاگر ہوتا ہے۔ انسانی ضمیر کو بیدار رکھنے میں مدد دیتا ہے اور انسان کو اطاعت النی کی طرف مائل کرتا ہے۔

رسول الله سلی الله علیہ وسلم نے اس مور اور فکری پہلو کے بعد انسان کی عملی زعدگ کے لئے سب سے پہلے نظام العبادات کا پیغام ویا ہے جے عرف عام میں نماز' روزہ' تج اور زکوہ کی مال' بدنی اور روحانی عبادات کا نام ویا جاتا ہے۔ اس کے ساتھ شمادت توجید و رسالت کے ذریعہ سے پوری انسانی زعدگ کے جملہ امور میں اسلام کی سربلندی اور سرفرازی کو طحوظ رکھنے کی سلقین کی گئے۔ یہ عبادات گویا عملی تربیت کا ذریعہ بنتی ہیں جس سے ایک طرف بندہ مومن اپنے آتا و مالک سے اپنی بندگ کے سلقین کی گئے۔ یہ عبادات گویا عملی تربیت کا ذریعہ بنتی ہیں جس سے ایک طرف بندہ مومن اپنے آتا و مالک سے اپنی بندگ کے رشتے کو استوار رکھتا ہے تو دوسری طرف زعدگ کے تمام شعبوں میں الله تعالی کے احکام کو نافذ کرنے کی تحریک پاتا ہے۔ دوسرے لفظوں میں ارکان اسلام اور نظام العبادات سے روحانی اور اظافی فوائد کے ساتھ ساتھ بے شار معاشرتی' معاشی' سیای اور طی فوائد حاصل ہوتے ہیں جو حیات انسانی پر گرے ارثات مرتب کرتے ہیں اور انسانی کردار کو تکھارتے ہیں۔

پیغام رسالت کے ان دونوں پہلوؤں ۔۔۔ ایمانیات اور عبادات کا انسانی اعمال پر مرا اثر پر آ ہے۔ عقیدہ توحید اور عمل صلوة ایک طرف انسان کو برائیوں سے روکتے ہیں تو دوسری طرف در در کی سجدہ ریزی سے منع کرتے ہیں اور قلوب و افہان ہیں خوف اللی پیدا کر کے انسانی زندگی کو متوازی بناتے ہیں۔ عقیدہ رسالت کی وجہ سے انسانوں ہیں باہمی محبت و اخوت کے جذبات پیدا ہوتے ہیں۔ جبکہ عقیدہ آخرت اور دوسری عبادات اعلی اخلاق پیدا کرتی ہیں جن کی وجہ سے ایک صالح معاشرہ وجود ہیں آتا

پیام رسالت کی تیسری کڑی"مناکات" ہے یہ ایک ایسی حقیقت ہے جس سے انکار ممکن نہیں انسانی تدن کا سک بنیاد "نکاح" ہے اس سے ایک خاندان وجود میں آتا ہے۔ خاندانوں پر مشتل قبیلہ بنآ ہے، قبائل سے قوم اور اقوام سے انسانی معاشرہ تشکیل پاتا ہے۔ گویا نسل انسانی کی بقا اور نشو و نما اس اوارہ کی وجہ سے قائم ہے اس کی ابھیت اجاگر کرنے کے لئے حضور

صلی الله علیه وسلم کایه ارشاد سحیحن میں موجود ہے۔

يا معشر الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوج فانه اغض للبصر و احصن للفرج و من لم يستطع فعليه بالصوم فانه له وجاء

یعنی اے جوانوں کے گروہ تم میں ہے جو بھی نکاح کی استطاعت رکھتا ہو تو وہ ضرور نکاح کرے کیونکہ نکاح ا نگاہوں کو جھکانے والا ہے اور عزت و ناموس کی حفاظت کے لئے بنزلہ قلعہ ہے اور جو استطاعت نہ رکھے تو اے چاہے کہ وہ روزہ رکھے کیونکہ روزہ اس سلط میں ڈھال ہے۔

چونکہ نکاح کی خوشگواری پر خاندان کا استخام اور خاندانوں کے استخام پر انسانی معاشرے کا استخام ہے' اس لئے دین فطرت اسلام میں عائلی اور خاندانی زندگی کو سازگار اور خوشگوار بنانے کے لئے متعدد آواب اور احکام بیان کئے گئے ہیں۔

نیز قرآن محیم اور صاحب قرآن صلی الله علیہ وسلم کے ارشادات گرای میں عائلی زندگی کے مخلف پہلووں کے بارے میں صراحت اور وضاحت سے کام لیا گیا ہے۔ ہی نمیں بلکہ آپ کی ازدواجی زندگی کا پورا نقشہ ہمارے سامنے ہے جو آپ کے ماننے والوں سے اس بات کا متقاضی ہے کہ آپ کے اسوہ حنہ پر عمل کرتے ہوئے اپنی عائلی زندگی کو خوظکوار بنایا جائے تاکہ اسلای معاشرہ سمجے خدو خال پر قائم و دائم رہے۔

پیام رسالت کا ایک اور اہم پہلو "معاملات" ہیں۔ یہ ناقائل تروید حقیقت ہے کہ انسانی تهن اور معاشرت کا بدار افراد کے باہمی تعاون پر ہوتا ہے اور ماہرین عمرانیات کا یہ کہنا ہے کہ انسان بدنی الطبع ہے ' اس لئے زندگی کے مختف شعبوں میں ایک فرد کمی نہ کسی معاطے میں دوسرے کی بدد کی احتیاج رکھتا ہے جس کی وجہ یہ ہے کہ خالق حقیق نے اپنی حکمت بالغہ ہے مختف اوگوں کو مختف حتم کی ذہنی اور جسمانی صلاحیتوں ہے توازا ہے۔ اس لئے حسن معاشرت کے لئے افراد کو لازما" ایک دوسرے تعاون کی ضرورت ناگزیر طور پر چیش آتی ہے اس لئے کار گھ دہر میں قائدانہ صلاحیت ہوتی ہے تو دوسرا احکام کی اقلیل میں مستعد ہوتا ہے۔ صنعت تجارت ملازمت وراعت غرضیکہ زندگی کا دائرہ جمال جنگ وسیح ہوتا جائے۔ مثالاً بین الاقوامی معالم نے دسمان اللہ علیہ وسلم نے رہنما اصول دیے معالم نہ دوسرے ندایس کے حتی اللہ علیہ وسلم نے رہنما اصول دیے ہیں۔ جو حقوق العواد کے حتین میں آتے ہیں۔

یہ حقوق صرف مسلمانوں یا ہم وطن شریوں تک ہی محدود نہیں بلکہ اسلامی معاشرے میں رہنے ہے والے غیر مسلم حق کہ بین الاقوامی سطح پر تمام انسان اس زمرے ہیں آتے ہیں۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے تعلقات ہر سطح کے انسانی گروہوں کے ساتھ قائم ہوئے۔ بٹا" یہود مکہ و نیبر نجران کے عیسائی اور ریاست مدید سے ملحقہ حکومتیں۔ جرہ بخسان اران معراور شام وغیرہ کے ساتھ آپ نے سفارتی تعلقات بھی پیدا ہوئی۔ وغیرہ کے ساتھ آپ نے سفارتی تعلقات بھی پیدا ہوئی۔ بنیاوی طور پر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے تمام انسانی براوری کو صلح و امن کا پینام دیا الیکن مخاصمانہ اور جارحانہ عرائم کی صورت میں ان سے بٹل مجی کی۔ اس پیغام کا مطلب ہے ہے کہ اسلام غیر مساموں کے ساتھ محاطات و تعلقات کے لئے بھی لائحہ عمل مرتب کرتا ہے جس کی روشتی میں ہم بیرونی ونیا ہے بھی اپنے اعظات استوار کر سکتے ہیں۔

پیغام رسالت کا ایک انتهائی اہم پہلو ''اخلاق'' ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت سے قبل انسانی معاشرے کی اخلاق حالت نمایت پست تھی حالانکہ اس زمانے میں وہ قومی بھی آباد تھیں جو خود کو نمایت مدنب اور متدن سجھتی تھیں۔ ان میں معلمین اخلاق ہونے کے دعویدار بھی گذر کیکے تھے۔ ایکن اس کے باوجود انسانی معاشرہ مختلف طبقات میں بٹا ہوا تھا جن میں سب ے کمتر طبقہ کے افراد کی حالت نمایت تاکفتہ بہہ بھی۔ ان کے لئے نہ کوئی اخلاق ضابطہ تھا نہ قانون۔ اعلیٰ طبقے کے لوگ بدے بدے جرائم کے مرتکب ہوتے تھے۔ خدا تری عدل و انساف جیسی اقدار مفقود تھیں۔ جب حضور تشریف لائے تو آپ نے اپنی بدئت کا مقصد ہی مکارم اخلاق کی شکیل بتایا:

بعثت لاتمم مكارم الاخلاق

خود قرآن كريم من آپ ك بارے من فرمايا كيا:

وَإِنَّاكَ لَعَلَّى هُلُقِ عَظِيْمٍ ()

(رجم) اور ب شک تم اظال کے برے مرتب یر ہو۔ (اللم ١٠٠٨)

آپ کی حیات طیبہ کا مطالعہ کیا جائے تو معلوم ہو گا کہ عرب کے معاشرہ جالی میں جب اخلاق حد کے بارے میں لوگ جانے تک نہ تھے۔ آپ کو امین و صادق کے القابات سے نوازا گیا۔ اعلان نبوت کے بعد آپ کے اخلاق جوہر روشن سے روشن رجو گئے۔ عدل ' کھم الغیق' عنو' اصان' رحم و کرم' ایفائے عمد' خوش گفتاری' قناعت' توکل' مبر' رضا وغیرہ جملہ اخلاق حند نوش گفتاری نقاعت نوکل ' مبر' رضا وغیرہ جملہ اخلاق حند کے ادرات اور سے آراستہ تھے۔ اور آپ کی میرت پاک میں اوصاف اخلاق بورے طور پر آبناک نظر آتے ہیں۔ آپ کے پیغام رسالت اور فیضان نبوت می کا یہ خوشکوار افر آبر آبر کے کاوراق میں ثبت ہے کہ ورندہ صفات انسان فرشتہ میرت بن گئے اور آپ کے صحابہ کرائے ماری دنیا کو اخلاق کا درس دیتے رہے۔

حضور صلی الله علیہ وسلم کے دور مدینہ منورہ میں جب ایک ریاست اسلامی وجود میں آئی او آپ نے اسلامی معاشرے کے لئے ایک قائم کے دور مدینہ منورہ میں جب ایک ریاست اسلامی وجود میں آئی او آپ نے اسلامی معاشرے کے مثال نظر آئے ایک قرائر کے معاشرے کے افراد کے آبا ہے۔ آپ کے پیغام اور تعلیمات کے مطابق مجرم کو مزا ویتا اس کے اپنے حق میں بھی بھتر ہے اور معاشرے کے افراد کے لئے بھی رحمت ہے۔ ورنہ بربریت اور درندگی جنم لیتی ہے۔ اس لئے قصاص کی ابھیت کو بوں اجاگر کیا گیا:

وَلَكُدُ فِي الْيُصَاصِ حَيُورٌ يَا وَلِي الْأَلِبَابِ لَمُلَكِدُ مُثَنَّونَ ﴿

(ترجمہ) عقل و خرد رکھنے والو' تمہارے لئے قصاص میں زندگی ہے' امید ہے کہ تم اس قانون کی غلاف ورزی ہے پر پیز کرو گے۔ (بقرہ ۲۵۴)

قرآن كريم مين ووسرى جكد تورات كے حوالے سے قصاص كے واضح احكام بيان كے گئے ہيں۔

وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيْهَا آنَ التَّفْسَ بِالتَّفْسِ وَالعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالاَنْفَ بِالاَنْفِ وَالاَذُنَ بِالاَدُنْنِ وَالسِّنَ بِالسِّنِ وَالْسِنِ وَالْجُرُوحَ قِصَاصُ

اور اے قرآن میں عدل کما گیا ہے بین ایک برائی کے عل برائی عدل ہے۔ (اکتسیتے بالتسیسی (عدل) قرآن كريم

میں علین جرائم، چوری، ڈاک، زنا اور قذف کے لئے بھی سزائیں مقرر کی گئی ہیں۔ جو حدود کے زمرے میں آتی ہیں۔ ان کا مقد یہ ہے کہ مجرم کی اصلاح ہو اور عام لوگ اس سے عبرت حاصل کریں ٹاکہ معاشرے میں اصلاح ہو۔

ان کے علاوہ ویگر جرائم اور شری و قانونی ظاف ورزیوں پر اسلامی حکومت کے مقرر کردہ قاضی و منصف اپنی صوابدید کے مطابق سزائیں دے سکتے ہیں۔ جنمیں تعزیرات کہا جاتا ہے۔ گویا حدود و تعزیرات کا نظام' اخلاقی قدروں کو پامال ہونے سے بچانے اور جرائم کی روک تھام کے لئے نافذ کیا گیا۔

آخر میں پیغام رسالت میں سے چند انتہائی اہم اور عموی رہنما اصواوں کا تذکرہ ضروری معلوم ہو آ ہے۔ ان میں سے ایک اہم اصول اخوت ہے کہ تمام مسلمان آپس میں بھائی ہیں جس کاعملی مظاہرہ حضور سلی اللہ علیہ وسلم نے ہجرت مدید کے فوراً بعد اصوافاۃ" کے ذریعے کیا۔ اور قرآن کریم میں ارشاد ہوا:

وَاغْتَصِمُوا بِحَيْلِ اللهِ جَمِيْعًا وَلا تَفَرَقُوا -

(ترجمه) سب ال كرالله كي ري كو مضبوطي ع كالواور تفرقه بين نديرو (آل عمران ١٠٣٠٠)

یعنی آپس میں انفاق و انتخارے رہو۔ پیغام رسالت کا دوسرا عموی اصول "مساوات" ہے اور قرآن کے حوالے ہے ججنہ الوواع کے خطبے میں فرمایا۔ لوگوا ہم نے تم کو ایک مرد اور ایک عورت سے پیدا کیا اور پھر تمہیں قبائل و شعوب میں بانٹ دیا اکد تم ایک دوسرے کو پھچانو ہے شک اللہ کے نزدیک سب سے زیادہ محترم وہ ہے جو سب سے زیادہ متق ہے نیز آپ نے فرمایا کہ تم سب آدم کی اولاد ہو اور خالق کی نگاہ میں برابر ہو۔ کی گورے کو کالے پر اور کمی عربی کو تجی پر فضیلت نمیں۔

تيرا اہم اصول عدل و انصاف كا قيام ہے:

ات الله يَا مُكر بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَايْتَآفِيْ ذِي الْفُرْلِي وَيَنْعَلَى عَنِ الْفَحْقَالِ

وَالْمُنْكِرِ وَالْبَغِيُ

(ترجمه) الله عدل اور احسان اور صله رحى كا علم ويتا ب اور بدى و ب حيائى اور ظلم و زيادتى س مع كرتا عد (النق ٢١٠ه)

یہ ایک روشن حقیقت ہے کہ حضور علیہ السلام کے پیغام رسالت میں اتن جامعیت اور کا ملیت ہے کہ زندگی کے ہر شعبہ اور ہر موڑ پر زریں اصول عطا کے گئے ہیں۔ ب فک:

لقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ السَّوَّةُ حَسَنَةً

(ترجمه) ورحقیقت تم لوگوں کے لئے اللہ کے رسول میں ایک بھڑن فمونہ ہے۔ (الاجزاب ۱۳۳۳) یقیقا "تم لوگوں کے لئے اللہ کے رسول میں ایک بھڑن فمونہ ہے۔ و'اخر دعوانا ان الحمد لِلله رب العالمين بم الله الرحمٰن الرحيم

رحمته للعالمين

# خطبة سنوز

اَلْحَمَدُ بِلَّهِ خَمَدُهُ وَنَسَتَهِيْنَهُ وَلَسَكَنَفِرَهُ وَنُوءُ مِنُ بِهِ وَنَتَوَكُلُ عَلَيْهُ وَبَعُونُ بِاللّهِ مِنْ اَعْمَالِنَا مَنْ عَلَيْهِ وَبَعْوُدُ اللّهُ وَبَعْنُ اللّهِ مِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ ولَا اللّهُ وَاللّهُ ولَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

## ومًا ازسَلنك إلا رَخْمَة لِلعَلْمِينَ ٠

(رجمہ) اے نی ایم نے قوتم کو دنیا والوں کے لئے رحمت بنا کر بھیجا ہے۔ (الانبیاء ۱۳۵۱) حفرات گرای!

یہ آیت کریمہ اپ محانی و مفاہیم کی روے اتن جامع ہے کہ اس میں نبوت و رسالت کے علاوہ تحریح و عقائد کے بہت
اہم نکات بھی آگئے ہیں۔ اس میں رحمت کا تذکرہ رسالت و نبوت کے تعلق ہے بھی ہے۔ اور رحمت کی عالمگیریت اور
آفاقیت کا بیان بھی ہے۔ "رحمت" علی زبان کا لفظ ہے جس کے بنیادی معنی نرم دلی اور محبت ہیں۔ اس کے اضافی معانی بھی بے
شار ہیں۔ بعض ماہرین لسانیات نے اس کے لغوی معنی رحم ماور سے اخذ کئے ہیں جس کی وجہ سے رحمت کے ایک معنی صلہ رحمی
لیمن عزیزوں اور رشتہ داروں سے تعلق اور نیکی کے بھی بیان ہوئے ہیں۔ گویا رحمت دراصل اس جذبے اور احساس کا اظسار ہے

جو اپنی انتمائی شکل میں مال اور میچ کے تعلق میں نظر آتا ہے۔ اسی جذب کے تحت انسان ووسرے کی تکلیف وکھ اور درویر رئب المتا ہے۔ جو رحم ولی اور جدردی پر منتج ہو تا ہے اس رعایت سے افت عرب میں رحمت کا لفظ اصطلاحی طور پر کئی ایے معنول میں استعال ہو آ ہے جن میں یہ مفہوم پایا جا آ ہو قرآن کریم میں رحمت کالفظ مغفرت اور پخشش کے طور پر بھی استعال ہو آ ہے اور اطف و احسان کے معنول بیل بھی۔ قرآن نے رزق' نبوت' بدایت اور علم وغیرہ کو بھی "رحمت" کے نام سے وکارا ہ۔ قرآن مجید خود رحمت ہے بقول امام راغب وحمت ایس فری اور رقت کو کہتے ہیں جس سے کمی دوسرے کے لئے احمان اور شفقت کے جذبات پیدا ہوں۔ ان تقریحات کو سامنے رکھتے ہوئے زیر بحث آبت پر غور کریں تو بات واضح ہو جاتی ہے کہ اس جگ لفظ "رحمت" این معانی کے دولوں پہلوؤں کے ساتھ استعال ہوا ہے۔ چونک صفور کو اللہ تعالی نے رحمت کا اللب عطا فرمایا اس لئے اللہ تعالی کی صفات احمان و لطف آپ کی ذات گرای میں اپنے ممل معانی کے ساتھ جلوہ گر ہیں۔ نیز نرم دلی ا مجت عفقت اور ای قتم کے ووسرے رسمانہ اور کرمانہ اوساف آپ کی سرت طیبہ کا خاصا ہیں۔ جو آپ کے علق عظیم کی نشاندی کرتے ہیں۔ اب لفظ "رحمت" کو اس آیت کے سیاق و سباق کے ساتھ بغور ویکھیں تو رسول اللہ کی صفت "رحمت للعالمين" الله تعالى كى صفت "رب العالمين" كى طرح تمام كائنات ك تمام طبقات ير محيط ب خواه ان كا تعلق عالم جنات سے مو یا عالم ملکوت سے' عالم حیوانات سے ہو۔ یا عالم نباتات سے' یا پھر انسانوں میں خواہ ان کا تعلق اسلام سے ہے یا نہی اور ند بب مسلك ياكيش سے نيس- علائے تغير كے بال أكرچ اس بات ير اختلاف رہا ہے كہ آيا آپ كى ذات كر اند روئے زين كے تمام انسانوں کے لئے بلا استفاء رحمت ہے یا نمیں اس بحث میں برنے کی ضرورت اس لئے نمیں کہ جب ہم اللہ تعالیٰ کی صفت ربوبیت کا اطلاق سب جمانوں اور انسانوں پر بکسال دیکھتے ہیں تو پھر حضور علیہ السلام کی صفت رسمت میں عمومیت کیول شین ہے اس طمن میں معرت عبداللہ این عباس کی توجید مجی بیش کی جا سکتی ہے جو فرماتے ہیں کہ اللہ تعالی نے اپنے بی صلی الله علیہ وسلم کو جو رحمت بنا کر مبعوث کیا تو اس میں مومن بھی شامل ہیں اور کافر بھی۔ مومنوں کے لئے رحمت ہونے کا مطلب یہ ب کہ انہیں آپ کے ذریعے صراط متنقم نصیب ہوئی۔ اللہ تعالی کی طرف ے جو کھ نازل ہوا اس پر ایمان اور عمل کی وجہ ے جنت كا استحقاق ميسر ہوا۔ جبكه كافرول كے لئے رحمت ہونے كا مطلب ہے كه ان يرے وہ عذاب بٹا ديتے ہيں جو آپ سے حبل امتوں ہر ان کے رسولوں کو جھٹا نے مسلط ہوتے تھے۔

الله تعالی نے فرمایا:۔

لَقَدْ مَنَ اللَّهُ عَلَى المُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيْهِ فَرَسُوْلًا فِنْ اَنْشَيهِ مِ يَتْلُوّا عَلَيْهِمْ النِيهِ وَيُتَزَكِينِهِمْ وَيُعَلِمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَانْ كَانُوْا مِن قَبْلُ لَغِن صَلَّلَ مُهَنِينِ

(ترجمہ) ''دور حقیقت اہل ایمان پر قو اللہ نے یہ بہت برا احمان کیا ہے کہ ان کے ورمیان خود ان ہی میں سے ایک ایسا یغیر افعایا جو اس کی آیات احمیں شاتا ہے' ان کی زندگیوں کو سنوار آ ہے اور ان کو کتاب اور وانائی کی تعلیم ویتا ہے حالا تکہ اس سے پہلے یمی لوگ صریح سے گراہیوں میں پڑے ہوئے تھے۔
وانائی کی تعلیم ویتا ہے حالا تکہ اس سے پہلے یمی لوگ صریح سے گراہیوں میں پڑے ہوئے تھے۔
(آل عمران ۱۳۳۲)

باالفاظ ویگر رسول رحمت کا وجود مومنوں کے لئے اصان عظیم ہے اس لئے کہ ایمان لانے ہے جبل وہ کھی گراہی میں تھے۔ گویا کہ یہ اصان کافروں کے لئے نہیں۔ کیونکہ وہ گراہی ہے باز نہیں آئے۔ البتہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے سایہ رحمت میں مرور جین کہ ان پر امم سابقہ کی طرح آزائش اور عذاب نہیں بجیجے گئے۔ رسول آئرم صلی اللہ علیہ وسلم کی صفت رحمت کے جملہ پہلوؤں کو دیکھنا ہو تو آپ کی میرت طیب کا مطالعہ بجیجہ ایک صاحب نے آپ ہے کسی پر بدوعا کرنے کی ورخواست کی تو آپ نے خضبتاک ہو کر فرمایا۔ میں دنیا جس العن ایک مطالعہ بجیجہ ایک صاحب نے آپ ہوں اس لئے آپ نے اپنے اپنے والوں کو آپ نے فوالوں کو ایک اور صدیت میں دوسرے پر بغض و حمد نہ کرو' ایک دوسرے ہے منہ نہ پھیرو اور اے خدا کے بردوا آپی میں بھائی بھائی بن جاؤ۔ ایک اور صدیث میں علمی جو تب مسلمان ہو گے۔

حضرت الن " بن مالک سے مروی ہے کہ آپ کے فرمایا تم میں سے کوئی ہی اس وقت تک مومن نہیں ہو سکتا جب تک وہ لوگوں کے لئے وہ وہ لوگوں کے لئے وہ دو سرل سے بے غرض صرف فدا کے لئے بیار نہ کرے۔
ایک ہی مجد نبوی میں وافل ہوا اور اس نے وعا ماگلیا خدایا (مجھ کو اور مجر صلی اللہ علیہ وسلم) کو مغفرت عطا فرما۔ آپ نے فرمایا خدا کی رحمت کو تم نے تک کر دیا۔ ایک اور روایت ہے کہ ایک اعرابی مجد نبوی میں آیا اور آپ کے بیجھے نماز پڑھی۔
اپنے اونٹ پر سوار ہوا اور بولا خداوندا! مجھ پر اور مجر صلی اللہ علیہ وسلم پر رحمت بھیجے اور ہماری رحمت میں کسی اور کو شریک نہ کرا آپ نے صحابہ کو خطاب کر کے فرمایا بتاؤ یہ زیادہ بھولا ہوا ہے یا اس کا اور شد۔

حضور سلی الله علیہ وسلم نمایت درجہ رجیم اور رقیق القلب تھے۔ حضرت زین کا بچہ مرفے لگا تو انہوں نے حضور علیہ السلام کو بلا بھیجا 'آپ تشریف لے گئے 'حضرت سعد بن عبادہ معاد بن جبل 'ابی ابن کعب زید بن عابت بھی ساتھ تھے 'اوگ بچ کو ہاتھ میں لے کر سامنے آئے تو وہ دم توڑ رہا تھا۔ ب افتیار آپ کی آنکھوں سے آنسو رواں ہو گئے حضرت سعد کو تعجب ہوا کہ یا دسول اللہ یہ کیا؟ آپ نے فرمایا خدا ان بندوں پر بی رحم کرتے ہیں۔ یی وجہ ہے کہ قرآن کریم آپ کی صفت رحمت کی گوائی دیتے ہوئے کہتا ہے

فَيَمَا رَحْمَةً فِنَ اللَّهُ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظَّا عَلِيْظَ الْقَلْبِ لَا نَفَضُّواْ مِن حَوْلِكَ"

(ترجم) (اے پیغیر) یہ اللہ کی بڑی رحمت ہے کہ تم ان لوگوں کے لئے بہت ترم مزاج واقع ہوئے ہو۔ ورند اگر کمیں تم تد خواور منگدل ہوتے تو یہ سب تمارے گردو پیش سے چھٹ جاتے (آل عمران ۱۵۹۲)

آپ کی رقیق انقلبی کی شیادت قرآن دے رہا ہے کہ موشین کو کمی طرح کی کوئی تکلیف پہنچے تو آپ پر انتہائی شاق گذرتی ہے۔

### لَقَدْ جَاءَكُهُ رَسُولُ فِنَ الْشَيِكُةُ عَزِيْرٌ عَلَيْهِ مَا عَنِثُهُ خَرِيْفِينَ عَلَيْكُمْ عَلِيْكُمْ بِالسُّؤْمِنِيْنَ رَوْفِكُ رَجِيْدٌ ﴿

(ترجمہ) ویجوا تم لوگوں کے پاس ایک رسول آیا ہے جو خود تم ہی میں سے ہے تہمارا نفسان میں برنا اس

یر شاق ہے تہماری فلاح کا وہ حریص ہے ایمان لانے والوں کے لئے وہ شفق اور رحیم ہے۔ (التوبہ ۱۳۸۶)

آپ کی یہ شفقت اور ممیانی دوست و شمن اپنے برگائے مسلم و کافر بو رصے بچے عورت مرد کا قافلام سب پر برابر تھی۔

ایک وفعہ ایک نمایت غریب عورت حضرت عائشہ کے پاس آئی اس کے ہمراہ دو چھوٹی چھوٹی بچیاں بھی تھیں۔ اس وقت حضرت عائشہ کے باس کو دے دی۔ عورت نے کچور کے دو محلوے کے اور حضرت عائشہ صداحتہ نے اس کو دے دی۔ عورت نے کچور کے دو محلوے کے اور دونوں بچیوں میں برابر تقسیم کر دیے۔ حضرت عائشہ صداحتہ نے یہ واقعہ آپ کو سایا تو آپ نے ارشاد فرمایا اللہ تعالی جس کو اولاد کی آزمائش میں برابر تقسیم کر دیے۔ حضرت عائشہ صداحتہ نے یہ واقعہ آپ کو سایا تو آپ نے ارشاد فرمایا اللہ تعالی جس کو اولاد کی آزمائش میں ڈالے اور دو ان کا حق بجا لائے وہ دونرخ سے محفوظ رہے گا۔

حضرت النس" بروایت بی کہ حضور علیہ السلام فرماتے ہیں کہ بین نماز شروع کرتا ہوں ارادہ ہوتا ہی کہ دیر بین ختم
کروں۔ و نستا سف بی کئی ہے کے رونے کی آواز آتی ہے اور بین نماز مختم کر دیتا ہوں کہ اس کی مال کو آکلیف ہو گی۔
رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی یہ محبت اور شفقت صرف مسلمان بچوں تک محدود نہ تھی بلکہ مشرکین کے بچوں پر بھی
آپ اس طرح الطف فرماتے تھے۔ ایک وفعہ ایک فروہ بیں چند بچے جھیٹ بین آکر مارے گئے۔ آپ کو خر ہوئی تو نمایت آذردہ
ہوئے ایک سحالی نے کما رسول اللہ وہ مشرکین کے بچے تھے۔ آپ نے فرمایا مشرکین کے بچے بھی تم سے بہتر ہیں۔ خروار بچوں
کو قتل نہ کرو اور جان غدا ہی کی فطرت بر پیدا ہوتی ہے۔

معمول تھا کہ جب فصل کا نیا میوہ کوئی خدمت اقدی میں چیش کرتا تو حاضرین میں ہے جو سب سے کم محریجہ ہوتا اس کو عایت فرماتے اور پیار کرتے۔ حضور صلی علیہ السلام غلاموں پر خصوصیت کے ساتھ شفقت فرماتے تھے۔ فرمایا کرتے تھے کہ غلام تمہارے بھائی ہیں۔ ہو خود کھاتے ہو ان کو کھلاؤ۔ جو خود پہنتے ہو ان کو پہناؤ جو غلام بھی حضور کی خدمت میں پیش کیا جاتا آب اے فورا "آزاد کر دیتے۔ دو سرے مسلمانوں کو بھی اس عمل کی تاکید فرماتے تھے۔

غلاموں کی لوگ شادیاں کر ویتے تھے پھر جب چاہتے تھے جرا" ان میں تفریق کر دیتے تھے۔ چنانچہ ایک مخص نے اپنی لونڈی سے اپنے غلام کا عقد کیا اور پھر ان میں علیحدگی کرنا چاہی۔ غلام نے خدمت نبوی میں حاضر ہو کر شکایت کی آپ نے منبرپر خطبہ دیا اور فرمایا کہ نکاح و طلاق کا حق صرف شوہر کو ہے اس کے آتا و مالک کو نہیں۔

ای رحمت و شفقت کا اثر تھا کہ کافروں اور مشرکوں کے غلام بھاگ بھاگ کر حضور سلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوتے تھے اور غلای کی زنجروں سے رہائی پاتے تھے۔ مال ننیمت جب تقتیم ہوتا تو آپ اس میں غلاموں کو بھی حصد دیتے تھے۔

حضورً نے اسلامی معاشرے میں اپنے ارشاد و احکام سے خواتین کے حقوق قائم کئے۔ آپ نے نرم بریکؤ اور رحمت و شفقت نے طبقہ نسواں کے وقار کو پہلی بار بلند و ارفع کیا۔

هزات محرّم!

آپ کے رحت للعالمین ہونے کا عظیم مظاہرہ ہمیں طائف میں نظر آتا ہے۔ جب آپ کی تیلغ کے جواب میں اہل طائف

نے آپ پر پھر پرسائے جس سے آپ الوامان ہو گئے۔ طائف سے باہر لکل کر ایک باغ میں آئے۔ آپ نے خدا کے حضور ہاتھ۔ اشائے جس میں اپنی کمزوری اور وشینوں کے غلج کا تذکرہ تھا۔ اس پر فرشتہ خدمت اقدس میں عاضر ہو گیا اور عرض کیا یا رسول اللہ اجازت ہو تو طائف کی اردگرد کی میاڑیوں کو آپس میں طا دول جس سے آپ پر مظالم وُحانے والے ایس جا کیں۔ آپ نے فرمایا: یہ نہیں ہو سکتا ہے شاید ان کی اولاد میں سے کوئی مسلمان ہو جائے۔

حفرت ابو ہررہ روایت کرتے ہیں کہ آپ سے عرض کیا گیا کہ مٹرکین کے لئے بدعا کیجٹ "آپ نے فرمایا۔ میں اس لئے نیس بیجا گیا کہ لوگوں پر احت بیجوں۔ میں تو رحمت بنا کر بیجا گیا ہوں"۔

نی کریم نے مکہ فتح کیا تو "ل شریب" کا عام اعلان کر دیا۔ پھر بھی چند لوگ ہے جنوں نے یہ امان قبول نہ گی۔ اور مسلمانوں کے خلاف بگواں میں بیش بیش بیش رہتے تھے۔ کچھ مسلمانوں کے خلاف بگوں میں بیش بیش رہتے تھے۔ کچھ مسلمانوں کے خلاف بگوں میں بیش بیش رہتے تھے۔ کچھ مدت بعد ورتے ورتے ورائے ورائے ورائے وو ایمان کے مدت بعد ورتے ان کی سے روایت ہے کہ انہوں نے خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھاکہ آپ کو اتنی از تینی دی گئی کیکن آپ کے کہ مدت بنا کر بھیجا گیا ہوں۔

آپ انسانوں کے مختف طبقات کے علاوہ حیوانات پر بھی نمایت رقم فرہاتے تھے 'ب زبانوں پر جو ظلم مدت سے پلے آ
رہ تھے۔ آپ نے موقوف کردیے' اونوں کے گلے میں قادہ ڈالئے کا عام رواج تھا۔ اس کو روک ریا زندہ جانوروں کے جم
سے گوشت کا لو تھڑا کاٹ لینتے تھے۔ آپ نے منع فرہایا جانوروں کی دم اور ایال کائے سے بھی منع فرہایا۔ جانوروں کو دیر تک ساز
میں کھڑا رکھنے کی بھی ممافعت فرہائی۔ جانوروں کو ہاہم لڑانا بھی ناجائز قرار ریا۔ ایک گدھا نظر آیا جس کا چرہ واقدار تھا۔ فرہایا
جس نے اس کا چرہ واقدار کیا اس پر فدا کی احت۔ ایک بار آپ کس سر میں جا رہے تھے لوگ ایک جگد تھرے وہاں ایک چڑیا
نے انڈا ریا۔ ایک سحابی نے انڈا اٹھا لیا۔ چڑیا بے قرار ہو گئی۔ آپ نے فرہایا جس کا انڈا اٹھایا ہے وہیں رکھ دے۔
ایک بار رائے میں ایک اونٹ نظرے گزرا۔ جس کے پیٹ اور چڑھ گر تھی سے ایک ہو گئے۔ آپ نے فرہایا ان بے زبانوں
کے متعلق ضدا سے ڈرد ایک وقعہ ایک انساری کے باغ میں تشریف لے گئے۔ ایک گرسنہ اونٹ نظر پڑا آپ کو دیکھ کر بلبایا۔

س تم خدا سے فرد ایک وقعہ ایک انساری کے باغ میں تشریف لے گئے۔ ایک گرسنہ اونٹ نظر پڑا آپ کو دیکھ کر بلبایا۔

س تم خدا سے فرد ایک وقعہ ایک انساری کے باغ میں تشریف لے گئے۔ ایک گرسنہ اونٹ نظر پڑا آپ کو دیکھ کر بلبایا۔

س تم خدا سے فرد ایک وقعہ ایک انساری کے باغ میں تشریف کے گئے۔ ایک گرسنہ اونٹ نظر پر اس جانور کے معالے میں خدا سے فیوں کے متعلق خدا سے فرد ایک کا نام بوچھا پھر اس انساری سے کمانہ اس جانور کے معالے

آپ کی اس بیکرال رحمت و رحل شفقت اور ب پایال محبت کے واقعات پڑھ کریے گمان ہونے لگتا ہے کہ آپ کی ہتی مافق البشر تھی۔ آپ نظرت فصد اندھا انقام کے جذبات سے آگاہ نہ تھے۔ نہیں۔ ہر گز نہیں یہ آپ کی شان رحمت کی شخیص ہوگا۔ جس کو خصد پر قدرت نہ ہو وہ اس سے فروز ہے جو خصد رکھتے ہوئے بھی خصد کو منبط کرنے کا مظاہرہ کرے حضور سلی اللہ علیہ وسلم بیل یہ جذبات موجود تھے۔ گر آپ کو ان پر قدرت حاصل تھی اور بھی آپ کی شان رحمت تھی۔

ذاتی زندگی میں آپ کی رحمت و شفقت زیر بحث آیت کا صرف ایک رخ ہے۔ اس کا دوسرا رخ یہ ہے کہ آپ رسالت و لقلیمات کی بنا پر بھی رحمت اللعالمین نے اور میں جس کا اجمالی خلاصہ سے ہے کہ حضور کے قبل قدمب کے وعویداروں نے خدائی پیغام میں تضرفات کر کے دین اور عبادات کو رسم و رواج کی شکل دے دی تھی۔ قواعد و ضوابط اور عبادت و عقائد کی ویجید گیاں اتن بردہ گئیں تھیں کہ دین و فدہب کی روح فنا ہو گئی تھی۔ دین کا انسانی معاشرے کی قلاح سے کوئی تعلق نہ تھا۔ اس روحانیت اور قطعہ اور مابعد اللبیعات کے پردوں میں اتنا لیسٹ دیا تھا کہ عام آدی کی اس تک وسٹرس نہ تھی۔ جس کے نتیج میں رہانیت اور قطعہ

44

تعلقی عام ہو گئی تھی۔ رحمت عالم نے دین کے مفہوم پر ان تمام جالوں کو صاف کیا۔ رہبانیت کو ختم کیا۔ دنیا کی بے متصدیت کے تصور کی نفی کی کاروباری معیشت میں حصہ لینے کو فضل و رحمت قرار دیا دنیا میں عائلی اور معاشرتی ذمہ داریوں کو پورا کرنے پر زور دیا بلکہ مادی دنیا کو روحانی دنیا تک چنجے کا زینہ قرار دیا۔

حفرات محرم!

وین کا یکی فطری تھور تھا جس نے باریخ عالم میں ایک نے دور کا آغاز کیا بادرائی قوتوں کے انتقام کے خوف پر جنی سیاد تیں ختم ہو کیں ایک ایسا فلاجی اور متوازن معاشرہ وجود میں آیا جس میں اخوت 'مساوات 'مروت ' مجبت ' عدالت ' ابانت ' صدافت کی خوبیاں ابھر کر تکلیں۔ پھر علم کے حصول کی طرف توجہ دی۔ جس کی وجہ سے علم کا شوق عام ہوا۔ فکر و جحقیق کے میدان میں وسعت ہوئی اس کا متجہ یہ تھا کہ اسلام کا پیغام بری برق رفاری کے ساتھ ساری دنیا میں پھیلا اور علم کی شمع سے تمام جمان میں نور پھیلا یورپ کی تمذیب کو اس چراغ مصطفوی سے روشنی ملی اور وہ قرون وسطی کی تاریکیوں سے فکل کر دور جدید میں واضل ہوا۔ جو دراصل جمیجہ تھا رحمت عالم کی تعلیمات کتاب و حکمت کا اور آپ کی شان رحمت و رافت کا۔

رسول اکرم کی صفت رحمت اللعالمینی آپ کے بائے والوں سے نقاضا کرتی ہے کہ وہ اشرف المخلوقات ہونے کے ناطے اللہ تعالی کی مخلوق سے رحمت و شفقت کا سلوک کریں۔ یکی وجہ ہے کہ آپ کے وصال کے بعد مسلمانوں کے اخلاقی اوصاف کی وجہ سے اسلام نمایت برق رفتاری اور سرعت کے ساتھ پھیلا۔ حقیقت یہ ہے کہ اس عقیدہ رحمت پر انسان کا جتنا ایمان و ابقان ہوگا ات ای اس کی زندگی پر یہ عضر غالب نظر آئے گا۔ اگر اسلام معاشرے کے تمام افراد اپنی مخلف بیشتوں بی اس صفت کا مظاہرہ کریں تو کوئی وجہ تبیں کہ وہ نہ صرف اسلامی معاشرے کو متوازن اور فعال بنانے بی مر و معاون ثابت ہوں گے اور یہ مسلمان گوانہ بنت کا نمونہ نظر آئے گا بلکہ تمام روئے زبین کے انسانوں بیں امن و سلامتی کا دور دورہ بھی ہوگا۔ جو آئے کہ مسلمان گوانہ بنت کا نمونہ نظر آئے گا بلکہ تمام روئے زبین کے انسانوں بی امن و سلامتی کا دور دورہ بھی ہوگا۔ جو آئے کے انسان کے لئے ناگزیر ہے۔ آخر بین ایک اور بات کی وضاحت کر وی جائے کہ جس طرح صحت مند جم بین نامور کو ختم کرنے انسان کے لئے ناشر لگانا ضروری ہوتا ہے۔ ای طرح معاشرے بین باغیانہ اور مضدانہ عناصر کی اصلاح کے لئے عفو و کرم اور عدل و رحم کی بجائے مختی کرنی پڑتی ہے۔ یہ مختی بھی مصنت رحم کا ہی حصہ ہے کیونکہ اس کی وجہ سے فرد کی اصلاح بھی ہوتی ہوتی ہو کی بھلائی بھی۔ جیسا کہ بی کریم نے فرمایا۔

انصراحاك ظالمالو مظلوما

العنى اين بهائيول كى برحال من مدكرو خواه وه ظالم بويا مظلوم

اس پر سحابہ کرام نے عرض کیا۔ یا رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم فالم کی دو کس طرح کی جاسکتی ہے آپ نے فرمایا اس کا ہاتھ روگ کر بالفاظ ویکر فالم کے ظاف سختی کے نتیج میں عدل فلاہر ہو آ ہے جب دو افراد یا دو گروہوں کے درمیان مسئلہ ہو تو عدل ہی سفت رخم ہے لیکن جب دو افراد کا ہاتھی محالمہ ہو تو عدل کی بجائے عنو و احسان کرنا چاہتے اور یہ دونوں صفات رحمت کا حصہ ہیں۔ گویا حالات کے تحت فالم اور مضد کے ظاف سختی فریقین کے درمیان عدل و ہاتھی تعلقات میں عنو و کرم اور احسان و مروت ب رحمت کے اجزائے ترکیمی ہیں۔ جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں بدرجہ اتم موجود تھے۔ اور آپ کے مانے والوں پر اثر انداز ہو کر تھیر کروار تھیر بیرت اور تھیر انسانیت کرتے ہیں۔ و النجو دعواناان الحمد للله رب العالمين!

بم الله الرحن الرحيم ختم نبوت

# نظير نوز

اَلْحُمَدُ بِلَٰهِ بَخْمَدُهُ وَنَسُتَعِينَاهُ وَلَسُتَنَفِرَهُ وَنُوءُ مِنَ بِهِ وَنَتَوَكَلُكُ عَلَيْهِ وَنَعُودُ إِللَّهِ مِنَ شُرُودِ اَنْفُرِنَا وَمِنَ سَيِئاتِ اَعُمَالِنَا مَنَ عَلَيْهِ وَنَعُودُ إِللَّهِ مِنَ شُرُودِ اَنْفُرِنَا وَمِنَ سَيِئاتِ اَعُمَالِنَا مَنَ يَعْمُدِهِ اللَّهُ فَلَا مَادِى لَهُ وَنَشَهَدُ اَتَ الْحَمَادِى لَهُ وَنَشَهَدُ اَتَ مُعَمَّدًا عَبُدُهُ و يَعْمُولُهُ مَلِلَهُ اللَّهُ وَخَدَهُ لَا تَعْمُولُولُ لَهُ وَلَمَعُهُ اللَّهِ وَلَعُمَالِهِ وَلَهُلِ بَيْتِهِ وَيَادَلُهُ وَسَلَمَ وَلَهُ وَسَلَمَ وَمَعَلَى اللَّهِ وَلَعُمَالِهِ وَلَهُلِ بَيْتِهِ وَيَادُلُهُ وَسَلَمَ وَعَلَى اللَّهِ وَالْعَمَالِهِ وَلَهُلِ بَيْتِهِ وَيَادُلُهُ وَسَلَمَ وَمَلَى اللَّهِ وَلَعُمَالِهِ وَلَهُلِ بَيْتِهِ وَيَادُلُهُ وَسَلَمَ وَمَلَى اللَّهِ وَلَعُمَالِهِ وَلَهُلِ بَيْتِهِ وَيَادُلُهُ وَسَلَمَ اللَّهُ مِن النَّهُ مِن النَّهُ مِنْ النَّهُ مِن النَّهُ مِن النَّهُ مِن النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن النَّهُ مِن النَّهُ مِن النَّهُ مِن النَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن النَّهُ مِن النَّهُ مِن النَّهُ مِن النَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمِن النَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمِن النَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ

مَا كَانَ مُتَمَقَدُ آبَآ آمَدِ فِنْ رَجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النِّينَ وَكَانَ اللهُ يَكُلُّ شَيْعً عَلِيْمًا ۞

(ترجم) (اوگو) محر تمهارے مردول میں سے کی کے باپ تمیں ہیں، مگر وہ اللہ کے رسول اور خاتم النین ہیں اور اللہ ہر چیز کا علم رکھنے والا ہے۔ (الاجزاب ۲۰۰۰) محرّم سامعین!

جاری آج کی مختلو کا موضوع ختم نبوت ہے یہ ایک اہم موضوع ہے جس پر دین محمدی کی اساس قائم ہے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ نے انسانیت کے آغاز بی سے بنی نوع انسان کی ہدایت کے لئے پیغیر بھینے شروع کر دیے۔ اور یہ سلسلہ اخر تک جاری رہا۔ ہر پیغیر کے دور کے بعد دوسرے پیغیر بھینے کی ضرورت اس لئے محسوس ہوتی کہ زمانہ ترتی کر جاتا ہے ہے مسائل پیدا ہو جاتے یا حالات تبدیل ہو کرنی اور مباول محل اختیار کر لیتے۔ اننی پیدا شدہ مسائل کے عل کے لئے یا بدلے ہوئے حالات میں انسانوں کی ہدایت کے لئے سے بغی برایت کے لئے سے بغی برایت کے لئے سے بغی ناورہ مہان ہے۔ اینا ایک برگزیدہ بغیر بجیج کر ان مسائل کا عل ان کے ذریعے بیش کرنا۔ ای طرح مرور ذانہ کے ساتھ ساتھ حالات بدلتے گئے اور سے نئے مسائل پیدا ہوتے رہے۔ اور مختلف ادوار میں اللہ رہ العزت اپنی بندوں کی رہنمائی کے لئے بغیر بھیج رہے۔ یہاں تک کہ اللہ کی رہت ہوش میں آئی اور اس ذات ہے بہتائے انسانوں کی تعمل رہنمائی کے لئے اور زندگی کے تمام شعبوں میں انسانوں کی ہدایت کے لئے ایک تعمل دین اور کال ضابط حیات کے ساتھ جناب محمد بن عبداللہ کو اپنا رسول بنا کر بھیجا۔ ان پر قرآن خظیم بازل فرمایا اور قرآن و سنت کے ساتھ حیات کے ساتھ جناب محمد بن عبداللہ کو اپنا رسول بنا کر بھیجا۔ ان پر قرآن خظیم بازل فرمایا اور قرآن و سنت کے ساتھ حیات کے ساتھ جناب محمد بن عبداللہ کو اپنا رسول بنا کر بھیجا۔ ان پر قرآن خظیم بازل فرمایا اور قرآن و سنت کے ساتھ حیات کے ساتھ جناب محمد بن کر دیے جن کی رہنا کہ کہل وستور العمل بن کے ساتھ ایک ساتھ قرآن نے ایسے اصول اور بنیاوی قواعد وضع کر دیے جن کی روشنی میں انسانیت کے آئیدہ ادوار میں بنتے مکانہ مسائل ساسے آنے والے بین سے کا عمل معلوم کیا جا سکتا ہے۔ قرآن سنت کے قرآن میا معلوم کیا جا سکتا ہے۔ قرآن سنت کی ذمہ داری قرار دی اور فرمایا لیور اس کے قائم کروہ بنیاوی اصول سے منت سے مسائل کا عل معلوم کرنا علائے جبتدین امت کی ذمہ داری قرار دی اور فرمایا لیور کیا کہ المان فرمایا گیا کہ

اَلْيَوْمَ اَكْمَلْكُ لَكُنْرُ وِيْنَكُنْرُ وَالْمَسْتُ عَلَيْكُمْ يَمْمَيْنَ وَرَضِيْتُ لَكُمُ الاسْلامَ وَيْنَا

(ترجمہ) آج میں نے تمہارے دین کو تمہارے لئے مکمل کر دیا ہے اور اپنی نعت تم پر تمام کر دی ہے اور تمہارے لئے اسلام کو تمہارے دین کی حیثیت سے قبول کر لیا ہے (المائدہ ۲:۵)

اور اس حقیقت کو اقوام عالم کے سلیم العقل طبقے نے تسلیم کیا۔

اس دور میں قیام پاکستان کے اوائل میں ایک مشہور مقدمہ جو بہاولیور کی عدالت میں ساعت ہوا اور اس عدالت نے فیصلہ ویا کہ مرزا غلام احمد قادیاتی نے جو نبوت کا دعویٰ کیا وہ باطل اور لغو ہے۔ حضور کے بعد کوئی ٹی تھی یا بروزی کی شکل میں نہیں آسکتا۔ اور جو مخص یہ عقیدہ رکھے اس کو خارج از اسلام سمجھا جائے۔ یہ "مقدمہ بماولیور" کے نام سے مشہور ہے۔

اس طرح تا بجریا ک مین الاقوامی عدالت نے بھی قادیا نیول کے خلاف فیصلہ سنا کر بین الاقوامی عدالتی نظام میں بھی اس امر کا اعتراف کیا کہ حضور نبی کریم سلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے آخری نبی بین ان کا دین مکمل ہے۔ اس کے بعد کسی نبی کے آئے کی ضرورت نبیں۔

محرم سامعين!

جو آیت کرید شروع میں علاوت کی گئی۔ اس کی روشنی میں لفظ "فتم" کی تشریح بیش کی جاتی ہے۔

فتم کے معنی ہیں مر لگانا، بند کر دینا آخر تک پہنچ جانا یا کسی کام کو پورا کر کے فارغ ہو جانا۔ اور نبوت کا مطلب ہے اللہ تعالیٰ کی طرف سے کسی کو بذراید وہی فبرس یا احکام ملنا۔ لیعن نبی ہونا۔ اس طرح ختم نبوت کے افظی معنی ہوئے نبوت کا ملنا بند ہو جانا۔ میں نبی کا پہنچ جانا۔ اور آئندہ کسی نبی کے ہوئے کے امکانات یکسر ختم ہو جانا۔

اصطلاحی معنوں کے لحاظ ہے اب فتم نبوت کا مطلب سے عقیدہ رکھنا ہے کہ ہمارے آقا و مولا رسالتماب مطرت محمد صلی الله علیہ وسلم الله تعالی کے آخری نبی اور رسول بیں۔ اور سے کہ آپ کے بعد اب قیامت تک کوئی اور کسی متم کا نبی نبیس آئے گا۔

آنحضور کے بعد نبوت کے وروازے کو بیش بیش کے لئے بند شلیم کرنے پر زمانے میں تمام سلمانوں کے ہر سلک ہر كتب قر اور برايك فرقے كا اتفاق رہا ہے كہ جو مخص محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم كے بعد رسول يا نبى يا صاحب وحى ہونے کا وعویٰ کرے وہ اور جو کوئی اس کے وعویٰ کو مانے وہ بھی دائرہ اسلام سے خارج ہے "فقم نبوت" وحدت ملت کی معتبوط اساس بلک طانت ہے۔ کسی مدی نبوت کے وعویٰ کی صورت میں اس اساس پر ضرب لگانے والے کو بیشہ صرف باغی ہی شین بلك مرة كافر اور برترين وعمن ملت قرار وے كر اے سزائ موت كا مستحق كردانا كيا ہے۔ عقيده ختم نبوت ايے قوى اور ناقابل تردید ولاکل سے ظابت ہے کہ یہ مسلمانوں کے ہاں مسلمات میں شار ہوتا ہے۔ حق کہ محض عوام کو سجھانے اور خردار كے كے ان دلاكل كو يجاكر نے كى ضرورت بھى محسوس نہيں كى سئى۔ ليكن انيسوس صدى عيسوى بيس جب برطانوي استعار ك زير سايد يروان يرجع والى البوت" ك فتد عظيم كم مركزى كردارول في مسلمانول كى على ب خبرى كا فائده المات بوت کچھ ایسے دلائل بھی گھڑ لیے جن کے ذریعے لوگوں کو بمکایا اور الجھایا جا سکتا ہے تو ختم نبوت کے لئے اصلی اور عقلی دلائل کو جمع كرنے كى يمى كوشش كى كئے۔ يس كى ترجيى ترتيب يول ب قرآن مديث اجماع صحابة اجماع امت اور ويكر عقلى ولاكل-یہ ایک حقیقت ہے کہ ان مصاور ٹن سے ہر ایک میں واضح اور دو لوک ولا کل موجود ہیں لنڈا ب سے پہلے قرآن مجید کو لیجے۔ قرآن کریم کی متعدد آیات میں سے دو آیات اس سئلہ پر ایس واضح اور قطعی دلالت کرتی ہیں کہ اس کے بعد سمی اور وليل كي ضرورت عي تبين ره جاتي- اليوم أكملت لكم دينكم و الممت عليكم نعمني و رضيت لكم الاسلام دينا" آج میں نے تمہارے لئے تمہارا وین ممل کرویا اور تم برائی نعت بوری کروی اور تمہارے لئے اسلام کو بطور وین کے بیند کر لیا۔ یہ اتمام نعت اس دین کی عجیل سے ہوا۔ اس کے بعد دین میں کی ترمیم تفرف یا اضافہ کی مخبائش نہ رہی اور نہ کسی تی کی بعثت کی حاجت رہ گئے۔ اگرچہ محیل وین کا یہ اعلان بھی صرف قرآن اور اسلام ہی کی خصوصیت ہے اویان عالم کی کت مقدمہ میں اس متم کے اعلان کی کمیں مثال نہیں ملتی اور بید اعلان خود فتم نبوت کو متلزم ہے۔ لیکن اس غرض سے کہ آکدہ سرى محص كے لئے وعوى نوت كى اولى مخوائش بھى باتى ند رے قرآن كريم نے محد رسول اللہ صلى اللہ عليه وسلم كے خاتم المنبيين ہونے كى تقريح كروى اور بتايا كه نبوت آپ يہ ختم ہو گئے۔ چنانچہ فرمايا ماكان محمد آبا احد من رجالكم و لكن رسول الله و خاتم النبيين محا تمارے مروول من ے كى كے باپ نين بن البت اللہ كے رسول بن اور ب عیوں کے ختم پر ہیں۔ لفظ خاتم اور خاتم دونوں کے معنی افت میں آخر کے ہیں۔ اور اس معنی کے لحاظ سے آیت زیر بحث میں خاتم النبيين كم معنى عبول يس سب سے آخر آنے والا علم فيت كو حتم كرنے والا اور آخرى في بھى بين قرآن كريم كى كى دور اور کمی ملک بیں لکھی گئی تغیر اٹھا کر دیکھ لیج ب بی اس آیت کے تحت ہر جگدند صرف خاتم النبیین کے معنی آخری ني آخر الانبياء اور لاني بعده لكح بيل بلك برجك آب كو ساته بن يه نصريح بحي ملے كى كد اب بريدى نبوت با تفريق زنديق مرة وطن اسلام اور واجب التل ب اور يه خيال رب كه خاتم المنبيين ك معنى آخرى ني كى ووراز كار كاول يا الخت ب محروم استداال كالمتيد سين ب- بلك لفت اور سنت بروو ، ثابت معنى مي اور صرف مي بين خاتم النين كم معنى ب ي افتل و بهتر لينا ايك مفالط مجى ب اور جمالت مجى-

اب ذرا سنت رسول کی طرف آئے تو ہمیں ہمحضور صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث اور اقوال میں اتنا زیادہ اور اتنا واضح مواد ماتا ہے جو ختم نبوت کے بارے میں ہر طرح کے شک و شبہ کو بالکل دور کر دینا ہے۔ چند اہم احادیث حق طلب لوگوں کے غور و قکر کے لئے چیش کی جاتی ہیں۔ ا) آخصور کے فرمایا۔ میرے اور انبیاء کی مثال ایک کل ک ہے جو اتھی طرح تقیر کیا گیا گر ایک اینٹ کی جگہ چھوڑ وی گئے۔ ویکھنے والے اے گھوم پھر کر دیکھنے اس کی شاندار اقیر (افارت) سے جران رہ جاتے گرید اینٹ والی جگہ (محکلتی تھی) پس میں نے آکر اس آخری اینٹ والی جگہ کو برد کر ویا۔ میرے ذریعے افارت شخیل کو پہنچ گی اور میرے (آنے کے) ساتھ بیفیروں کا سلسلہ ختم کر دیا گیا۔ دو سری روایت میں یہ الفاظ آئے ہیں۔ میں ہی وہ آخری اینٹ ہوں اور میں ہی انجیاء میں سب سے آخری ہوں اس مضمون کی اصادیث الفاظ کے تھوڑے تھوڑے فرق کے ساتھ حضرت ابو ہریرہ حضرت ابی بن کعب حضرت جابرہ اور حضرت ابو سعید کی روایت کردہ اصادیث بخاری و مسلم کے علادہ سند احمد اور ترفدی میں بھی موجود ہیں۔

۳) ایک اور موقع پر آپ نے فرمایا جھے سب انبیاء پر چھ باتوں میں فضیلت دی گئی ہے جھے کلمات جامع عطا کے گئے۔ مجھے رعب سے مدو دی گئی۔ میرے لئے مال فغیمت حلال کیا گیا۔ روئے زمین کو میرے لئے مبعد اور ذریعہ طمارت بنایا گیا۔ مجھے تمام محلوق کے لئے رسول بنا کر بھیجا گیا اور میری ذات پر انبیاء کا خاتمہ ہو گیا۔ یہ حدیث مسلم احمد ترفدی میں آئی ہے اور اس میں ختم نی النسیون کے الفاظ بالکل واضح ہیں کہ آپ پر نبوت ختم ہو گئی۔

) بخاری مسلم اور مند احد می حضرت جیر بن مطعم اور حضرت ابو موی الا شعری کی روایت کرده احادیث میں بید مضمون آیا ہے کہ آمخصور صلی اللہ علیہ وسلم صحاب کے سامنے خود اپنے ذاتی اور عرض صفاتی اساء مبارکہ بیان قرمایا کرتے تھے ان میں سے المای اللہ علیہ وسلم سے بی بید خابت ہے کہ الذی لیسس بعدہ نبسی جم کے بعد کوئی نبی شیں ہے اور آخر الانبیاء مجول میں سب سے آخری نبی۔

م) متب بن عامر ، روایت ب جو که ترزی نے بیان کی ب که ایک وقعد آپ نے فرمایا۔ لوکان بعدی نبی لکان عمر بن الخطاب "اگر میرے بعد کوئی نبی بونا ہو آ تو عمر بن خطاب ہوئے۔

۵) آنحضور کے صرف اپ آخری نی ہونے کی وضاحت بار بار "لا نہی بعدی" اور لیس بعلی نبی اور انقطعت النبوہ سے واضح لفظوں میں فرائی بلکہ بعض جموٹے بیوں کے ظہور پذیر ہونے کے بارے میں فردار بھی کیا۔

قرآن کریم کے ارشادات اور احادیث نبوی کی تصریحات کے بعد کی اور ماخذ یا مصدر ہے کی مزید جوت کی ضرورت محبوس نبین ہوتی تاہم اس مللے بین ہر هم کے شکوک و شبهات کو رفع کرنے کے لئے اس مسئلہ پر صحابہ کرام کا اجماع موجود ہے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی عرکے آخری جے بین اور آپ سلی اللہ علیہ وسلم کے وسال کے فوراً بعد عرب بین جھوئے بدعیان نبوت پیدا ہوئے۔ ان بین مسیلہ کذاب خاص طور پر قابل ذکر ہے کیونگہ وہ وہ رسرے بدعیان نبوت کی نسبت زیادہ قوی بھی تھا اور حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت کا اقرار بھی کرتا تھا' اس کے باوجود تمام سحابہ کرام نے اس کے خلاف جہاد کیا اور اس کے ساتھ اور عمل اللہ علیہ وسلم کی رسالت کا اقرار بھی کرتا تھا' اس کے باوجود تمام سحابہ کرام نے اس کے خلاف جہاد کیا اور اس کے ساتھ بنگ والے احکام چیش نظر رکھے گئے۔ کسی ایک سحابی نے بھی تھا کہ حضورہ کے بعد اب اور کوئی نبوت کی حقیقت اور صدافت کو پر کھ لوہ کیونکہ انہیں اس بات کا بھین تھا کہ حضورہ کے بعد اب اور کوئی نبوت کی حقیقت اور صدافت کو پر کھ لوہ کیونکہ انہیں اس بات کا بھین تھا کہ حضورہ کے بعد اب اور کوئی نبی نبین آئے گا۔ یک وجہ ہے کہ انہوں نے ایسے تمام فواس میں اضافوں کے ساتھ بھی جب کوئی محض ایسان حکومت بیں ہو گا اس کے خاف بھی کی جائے گی۔ قرآن و سنت اور اجماع سحابہ رضوان اللہ آل ایسا کوئی محض اسلای حکومت بیں ہو گا اس کے خاف بھی کی جائے گی۔ قرآن و سنت اور اجماع سحابہ رضوان اللہ اگر ایسا کوئی محض اسلای حکومت بیں ہو گا اس کے خاف بھی کی جائے گی۔ قرآن و سنت اور اجماع سحابہ رضوان اللہ المعین کے علاوہ اس مسئلہ پر گذشتہ بچودہ سوسال سے جبور فتھا، مشرین 'حکامین اور محدثین کا انقاق رہا ہے کہ حضرت محمد مصطفیٰ المعین کے علاوہ اس مسئلہ پر گذشتہ بچودہ سوسال سے جبور فتھا، مشرین 'حکامین کا اور اس ساتھ کے کہ حضرت محمد مصطفیٰ المعین کے علاوہ اس مسئلہ پر گذشتہ بچودہ سوسال سے جبور فتھا، مشرین 'حکامین کا انقاق رہا ہے کہ حضرت محمد مصطفیٰ المعین کے علیہ کے مصوب سال سے جبور فتھا، مشرین 'حکامین کا انقاق رہا ہے کہ حضرت محمد مصطفیٰ المعین کے علیہ کے حضرت محمد مصطفیٰ کے مصوب کے علیہ کے حضرت محمد مصطفیٰ کے مصوب کے مصوب سال سے جبور فتھا، مشرین 'حکام میک کومین کی کا دور کوئی کے مصوب کا کومین کی کومین کی کومی کے کی دور کوئی کیور کے کوئی کے کی کومی کی کومی کومی کے مصافی کی کومی کی کومی کیا

صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کے بعد ممی متم کی نبوت عظلی یا بروزی تشریعی یا غیر تشریعی کی ضرورت باتی نبیں رہتی ان خاکق و شوابد کے باوجود حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد مختلف اوقات اور مختلف مقامات میں متعدد جموٹے بجیوں اور مهدیوں نے وعوے کیے جن میں سے اکثر کا بختی کے ساتھ رو کیا گیا اور ان کا انجام بہت برا ہوا۔ البتہ ان میں سے تین جماعتوں کو خاصی یدرائی طی اور وہ آج تک اپنا تشخص قائم رکھنے میں کامیاب ہیں۔ ہماری مراد بمائیوں وکریوں اور قادیانیوں سے ہے۔ بمائی غرب این بازاللہ کے نام کی نبت سے گیارہویں صدی جری میں ایران میں رونما ہوا۔ یہ غرب اس عقیدہ کی پیداوار ب ك بر بزار سال ك بعد يراني شريعت منسوخ موكى اور امت اسلاميد بي ايك مجدد بيدا موكا جوئي شريعت لائے كا اس كا آغاز تو محد علی باب نے کیا جس نے مدی ہونے کا وعویٰ کیا اور ساتھ ہی اس بات کا اظہار کیا کہ میرے بعد مسیح رونما ہو گا۔ جس کا فائدہ مرزا حامد حسین القب بماؤ اللہ نے اٹھایا اور تبوت کا واعی ہوا۔ ختم نبوت کے علاوہ اس جماعت نے بنیادی عقائد اسلام سے لئے البت احکام شریعت میں اور بہت ی تحیفات کردیں۔ شا" نماز صرف ایک ہے مین صرف انیس روز کا ہوتا ہے ای لئے رمضان کے روزوں کی تعداد بھی انیس ہے۔ خانہ کعب کے بجائے نماز میں مکہ کی طرف رخ کرتے ہیں عالمی براوری کے تصور کی وجہ سے تمام زاہب کے ساتھ مناکت کی اجازت ہے عورت کے لئے بردے کی ضرورت محسوس تیں کرتے۔ ان کی تمام فلاسفی "اصل پرسی" پر جن ہے اس سلسلہ میں ان کے بانی کا قول ہے۔ ندجب باید کہ بمطابق سائنس باشد دو سرے گروہ کی بنیاد تصور مدیت پر ہے۔ جس کا بانی مدی جو پوری تھا جس نے اپنے وعوی مدیت کا آغاز بیکراں سے کیا اور چند شعیرے و کھا کر ساوہ ول عوام کو مراہ کیا اور ساری اسلامی شریعت کو پال کیا۔ ان کا کعب تربت (بیکران) کے قریب کوہ مراد کے دامن میں ب جمال تمام ذکری سال کے خاص ایام میں جمع ہو کر ج کرتے ہیں۔ نماز کی بجائے اپنی عبادت گاہ میں جمع ہو کر ذکر کرتے ہیں اس نسبت سے ذکری کملاتے ہیں۔ ان کی تعداد زیادہ نیس ساحل محران اور کہیں کمیں غلیج کے علاقوں میں بود و ماند رکھتے ہیں۔ ان کی تعداد میں روز بروز کی واقع ہو رہی ہے۔ ان میں سے تیری جماعت میں شائل لوگ اینے بانی ترجب کے نام مرزا غلام احمد کی نبت سے مرزائی اور احمدی کملاتے ہیں اور اس کی جائے ولادت قادیان کی نبت سے قادیانی کملاتے ہیں۔ یہ غیب اسلام کے لئے ب ے زیادہ خطرتاک ہے۔ کیونکہ ان کے تمام بنیادی عقائد بظاہر وہی ہیں جو اسلام کا طرح اتمیاز ہیں لیکن اس کے باوجود مرزا صاحب نے نبوت کا اعلان کیا اور اس کے مانے والے اے نبی سیجھتے ہیں۔ وہ "تجلیات الیہ" میں اس بات کا دعویٰ یوں کرتے

میرے نزدیک نی اس کو کتے ہیں جس پر خدا کا کلام بھنی و قطعی بکثرت نازل ہو جو غیب پر مشتمل ہو۔ اس لئے خدا نے میرا نام نی رکھا۔

ایک اور جگ ان کا وعوی اس طرح ہے۔ میں رسول اور نبی ہوں۔ بعنی باعتبار علیت کاملہ کے میں وہ آئینہ ہوں جس میں محدی شکل اور محدی نبوت کا کامل انعکاس ہے ایک متام پر انسوں نے فرمایا:

منم مسيح الزمان و منم كليم خدا منم محمد واحمد كه مجبتي باشد

یعنی «میں بی میح زبال ہوں میں کلیم اللہ ہوں میں بی محمد و احمد ہوں جو مقبول ہوا "۔ فرضیکہ انہوں نے اپنی نبوت مسیحت اور مهدیت سے متعلق وعوے کئے اور اپنے نئے فد ہب کا پرچار شروع کیا۔ انگریز کے سایہ عاطفت میں اسے خاصی مقبولیت بھی ہوئی۔ اس کے باننے والوں کی تعداد میں دن بدن اضافہ ہوتا رہا ہے اور آج برصفیریاک و ہند کے علاوہ دنیا کے اکثر ممالک میں ۸۲

اس کے مانے والے موجود ہیں۔

ان تین بہاعتوں کے بانیوں کے وعوں کے سامنے اکیلے قرآن کریم کی آیت الدوم اکسلت لکم دینکم پر فور فرائے کہ جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر دین اپنے کمال کو پہنچ گیا تو پھر کی اور نبی کی ضرورت کیے باتی رہ جاتی ہے۔ بی کی بحری ہوئی قوم کی اصلاح ہی کی فرض ہے نہیں آتا بلکہ اس لئے مقرر ہوتا تھا کہ دمی النی کے ذریعے گذشتہ پیغام کی شخیل کرے یا نیا پیغام دے یا پھر اس پیغام کو تحریفات ہے پاک کرے قرآن کریم کی موجودگی کی دجہ ہے وہی النی کی مکنہ ضرور تین ختم ہو جاتی ہیں۔ اس لئے بیات قاتل فور ہے کہ جو لوگ حضور علیہ السلام بی خاتم السین ہونے کے باوجود کی بھی مخض کے دعویٰ نبوت کو تشلیم کرتے ہیں۔ انہیں دائرہ اسلام ہے کیوں خارج نہ سمجھا جاتے اور ایسے مدعیان نبوت کو حضور علیہ السلام کی حدیث مبارک کی روشنی میں ان تمیں جھوٹے نبیوں میں کیوں شار نہ کیا جاتے ہیں کہ متعلق آپ نے فرمایا! میری امت میں تمیں جھوٹے نبی پیدا ہوں گے جن میں سے ہر ایک بی کے گا کہ میں نبی جوں۔ حالا نکہ میں خاتم الشین ہوں اور میرے بعد کوئی نبی نہیں ہو سکا۔

الندا علی محمد باب ہویا بہاؤ اللہ مدی جونوری ہویا مرزا غلام احمد قادیانی یا ان کے علاوہ کوئی اور جو بھی نبوت کا دعویٰ کے گاوہ کاذب اور مرتد ہے۔

واخر دعوانا ان الحمد لله رب العلمين

بم الله الرحن الرحيم

اسوه حسنه

## خطبه سؤنه

اَلْحُمَدُ بِلَهِ خَلَمَدُهُ وَنَسُتَعِينَهُ وَلَسُتَنَعُوهُ وَنُوءُ مِنَ بِهِ وَسَتَوَكُلُ عَلَيْهُ وَنَعُونُ بِإِلَهِ مِنَ شَمُورِ اَنْشِنَا وَمِنَ سَيِطاتِ اَعْمَالِنَا مَنَ يَعْدِهِ اللهُ وَلَا مَاتُ اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا

لَنَّذُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لِمَنْ كَانَ يَرْجُوا اللهَ وَالْيَوْهِرِ الاَخِرَوَذَكِرَ اللهَ كَثِيرًا ﴿ اللَّهِ وَالْيَوْهِرِ اللَّهِ وَالْيَوْهِرِ اللَّهِ وَالْيَوْهِرِ اللَّهِ وَالْيَوْهِرِ اللَّهِ كَانَ يَرْجُوا اللَّهِ وَالْيَوْهِرِ اللَّهِ مَا اللَّهِ وَالْيَوْهِرِ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا الللَّهُ اللّ

(ترجمہ) "درحقیقت تم لوگوں کے لئے اللہ کے رسول کی ذات میں بھڑی نمونہ ہے ہر اس فض کے لئے ہو اللہ اور ہوم آخر کا امیدوار ہو اور کثرت ہے اللہ کو یاد کرے"۔ (الاجزاب ۱۲۳۳)

اس آبت کریمہ میں لفظ "اسوہ" پر زور دیا گیا ہے۔ اسوہ کے لفوی معنی نمونہ کے ہیں۔ علامہ ابن منظور صاحب اسان العرب لکھتے ہیں: الاستوۃ گوالا سَوۃ گالہ اللہ تُوۃ گالہ سُتوۃ گالہ سُتہ دل تمل صاحب کر سے۔ کوئی غزوہ اور دل شکتہ دل تمل صاحب کر سے۔ کہ اللہ بنان فرمائی۔ جکہ کہ اللہ بنارک و تعالی نے صرف "اسوہ" کا تما کلہ استعال نمیں فرمایا بلکہ اس کی صفت صنہ بھی ساتھ بیان فرمائی۔ جکہ

اسوہ کی اور صفات بھی آ عمقی تھیں جیسے اسوہ کالمہ 'اسوہ عالیہ اور اسوہ فاضلہ وغیرہ لیکن ان تمام صفات کو چھوڑ کر حند (بھترین اور حسین ترین) صفت بیان کی۔ جس کا مطلب سے ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ بھترین 'بیاری حسین ترین و پسند اور مجبوب ترین نمونہ ہے۔ ایما نمونہ ہے جو مومن کے لئے و پسند ہے 'جے مومن خوشد کی' محبت اور چاہت سے افتیار کرنا ہے اور اے اس انداز و اطوار سے افتیار کرنا بھی چاہئے اور میں ایمان بالرسول کا نقاضا ہے۔ حضرات گرائی!

انسان اپنی عملی و اظافی زندگی میں اپنے روزمرہ کے مطالمات میں اور اپنی زندگی کے وظائف میں کسی شرکسی نمونے کا طالب رہتا ہے۔ وہ چاہتا ہے کہ میں جو کام کروں اور جو کارنامہ سرانجام دوں اس میں میرے لئے کوئی بھڑن نمونہ سامنے ہو ماکہ اے دیکھ کر' اے سامنے رکھ کر' اے مثال بنا کروہ کام کروں۔ چنانچہ جالمیت کے معاشروں میں ہم دیکھتے ہیں کہ لوگ اپنے باپ واوا اور بروں کو اپنے لئے نمونہ بناتے ہیں اور ان کے نقش قدم پر چلتے ہیں۔ البتہ مسلمانوں کے لئے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو نمونہ بنایا گیا ہے۔ چنانچہ آپ مومنوں کے لئے زندگی کے تمام معالمات میں چاہے یہ زندگی کے کسی گوشہ سے اور انظرادی و اجماعی زندگی کے کسی پہلو سے تعلق رکھتے ہوں' آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو نمونہ بنانے اور آپ کی پوری طرح چروی کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔ اور اس میں کی بیٹو کرنے اور افراط و تفریط برستے سے منع کیا گیا ہے۔

پر اسلام ایک عملی و پر یکنیل نظام ہے اور صرف نظری اور علی نہیں ہے۔ اس لئے کہ نظریات جب تک صرف نظریات ہوں اس وقت تک نہ ان کے حسن و فیج کا مجھے اندازہ لگایا جا سکتا ہے اور نہ ان میں یہ کشش اور جاذبیت پائی جا سکتی ہے کہ وہ کسی کو عمل پر ابھار سکیں۔ ولا کل کے آپ انبار لگا دیجئے فصاحت و بلاغت کے دریا ہما دیجئے۔ لوگ تحسین و آفرین ضرور کریں گئن ان نظریات کو انہائے ' اور انہیں اپنانے کی جو ذمہ داریاں ہیں اور ان ذمہ داریوں کو نباہنے کی راہ میں ہو خطرات ہیں ان کو وہ انھائے کے لئے آمادہ نہیں ہوں گے۔ اسلام فلسفیانہ نظریات کا مجموعہ نہیں ہے کہ آپ اپنی ڈرائگ روم میں آرام وہ صوفوں پر بیٹے کر انہیں موضوع بحث بنا کیں۔ مجلس نداکرہ منعقد کر کے مقالے پرحیں اور پر اوشہ تعمیں کہ ہم نے اپنا فرض ادا کر دیا۔ بلکہ بیہ تو ایک نظام حیات ہے جو زندگی کے ہر موڑ پر راہنمائی کر آ ہے اور ہر گوشہ زندگی کے لئے ہدایات دیتا ہے اور ہر مراح پر پیغام دیتا ہے۔ اس کی تعلیمات پر کاربند ہونا اس وقت تک آسان نہیں ہے جب تک محمل نمونہ محمارے پاس نہ ہو۔ اس کئے اللہ تعالی نے اپنی تطوق کے لئے صرف قرآن نازل کرنے پر اکتفا نہیں کیا۔ بلکہ اس کی تعلیمات کی محملی میں جو اس کے لئے اپنی تعلیمات کی محملی تصور دیکھ کرنے دیائش اور کھار پریدا ہو آ ہے اس کا عملی نمونہ چیش کرے متاب تی متابئی ہیں وہ قرآنی تعلیمات کی محملی تصور دیکھ کر اس کوانے سینے ہے نگا تھالیمات کی محملی تصور دیکھ کر اس کوانے سینے ہے نگا لیں اور اس پر یک سوئی اور خوشمیل سے عمل چرا ہو جا کیں۔

حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ کا ہر درق کھلی ہوئی کتاب کی طرح روش و عیاں ہے جمال سے ہر شعبہ حیات سے متعلق انسان اپنی ذہنی و قلبی تسکین کر سکتا ہے۔ حیات سے متعلق انسان اپنی ذہنی و قلبی تسکین کر سکتا ہے۔

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت کا یہ نمونہ جتنا خوبصورت اور وکش ہے اس قدر وسیع اور کشارہ بھی ہے۔ انسانی زندگی کا کوئی شعبہ ایسا نہیں جس کے لئے اس میں پروگرام نہ ہو۔ انسانیت کا کوئی روگ ایسا نہیں جس کے لئے اس میں تریاق نہیں۔ اس کی برکت سے آلائش دور ہوتی ہیں' روح کو پاکیزگی' ول کو طمارت اور ذہن کو صفائی کمتی ہے اور سیرت و کردار میں نہیں۔ اس کی برکت سے آلائش دور ہوتی ہیں' روح کو پاکیزگی' ول کو طمارت اور ذہن کو صفائی کمتی ہے اور سیرت و کردار میں

AD

وہ استواری اور استقلال نمایاں مو آ ہے سے کوئی طاقت اپنی جگد سے بلا نہیں سکتی۔

صفور کے اسوہ سنے کے تمام پہلوؤں کا اختصار ہے جسی جائزہ لیا جائے آت کی دفتر ورکار ہوں گے۔ اس لئے ضمنا" صرف چند گوشوں کو بی اجاگر کیا جا سکتا ہے۔

كرداركى بلندى:

باکمال فخص کے لئے ضروری ہے کہ وہ تمام اوصاف عالیہ ہے ' متصف ہو اور اس کا کردار ہے واغ ہو' دوست آؤ دوست و در متن ہی اس کے کردار پر شک و شیر نہ کر سکیں۔ اس رخ ہے جب ہم حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی پر نظر والتے ہیں آؤ آپ کا کردار آئینہ کی طرح شفاف نظر آ آ ہے۔ وشنوں کو یہ جراء ہت نہیں ہوتی تھی کہ آپ پر آنگشت نمائی کر سکیں۔ ایجی آؤ حضور کا زبانہ شباب می تھا اور آپ نے اعلان نبوت بھی نہیں فربایا تھا کہ اہل مکہ آپ کو الاجن اور الصادق کے القاب سے بکارتے تھے۔ اعلان نبوت کے بعد بھی آپ کے وشن آپ کے اوصاف کے معرف تھے اور آپ پر اتا اعماد کرتے تھے کہ اپنی ابانتیں آپ می کیاں جمع کراتے تھے۔

اعلى اخلاق:

آپ کے اظال عالیہ کا خود قرآن گواہ ہے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالی ہے "آنگُ لَعَلیٰ خُلُق عَظِیرِم " "بینک آپ تو اظال عقیم کے مرتبہ پر فائز ہیں" اور خود آپ کا ارشاد ہے "وَانَّما بعثت لا نَمْ مَكُارُم الا خُلَاق" اور جُھے تو اظال کی عقیم کے مرتبہ پر فائز ہیں" اور جُھے تو اظال کی عقید کے اتمام کے لئے مبعوث کیا گیا ہے۔ اور آپ نے جس طرح اظال کی عائد کی جمیل کی وہ سب پر واضح ہے۔ آپ نے قرآن کریم پر حرف بحرف علی بیرا ہو کر ہمارے لئے ایک بھڑین نمونہ چھوڑا ہے۔ اس لئے جب حضرت عائشہ رضی اللہ عنها سے آپ کے اظلاق کے بارے میں وریافت کیا گیا تو انہوں نے فرمایا: کان خُلُقُهُ الْقُدُ آنُ "آپ کا اظلاق تو قرآن ہے"۔ استقامت و استقلال:

تقرات!

کوئی بھی معاشرتی اور اصلاحی و ذہبی تحریک یا دعوت' اس وقت تک کامیاب شیں ہو سکتی جب تک کہ اس کے وائی کے بواغ کردار کے علاوہ اس میں صدق و اظام ' عزم و استقال اور استقامت نہ ہو۔ اس ناظر میں جب ہم حضور صلی اللہ علیہ و سلم کے کردار و بیرت کا جائزہ لیتے ہیں تو ہا بات روز روش کی طرح عیاں لمتی ہے کہ آپ تمام عمر اپنے موقف پر ؤٹے رہے۔ آپ عمر بحر مخالفتوں میں گھرے رہے' اعلان حق کے بعد' قریش کی مخالفت کرنا' آپ پر ویاؤ ڈالنا' آپ کو کائن اور جادوگر کمنا' آپ کو اپنے خاندان سمیت شعب ابی طالب میں محصور کرنا' طائف کی گھیوں میں مجمور کرنا' آپ کے رائے پر کانٹول کا بھیانا' آپ پر گندگی کا چینکنا' آپ اور آپ کے رفقاء پر ظلم و تشدہ کرنا' آپ کو ترک وطن پر مجبور کرنا اور پھروہاں بھی چین سے بچھانا' آپ پر گندگی کا چینکنا' آپ اور آپ کے رفقاء پر ظلم و تشدہ کرنا' آپ کو ترک وطن پر مجبور کرنا اور پھروہاں بھی چین سے نہ بیضن مینا اور مدینہ کے بعودیوں کے ساتھ ساتھ مضوط چنان کی طرح قائم رہنا۔ آپ کے اعلیٰ کردار اور سیرت کا بمترین نہ باتوں کے باوجود آپ کا اپنے اراوے اور عزم و صدق و اظام کے ساتھ مضوط چنان کی طرح قائم رہنا۔ آپ کے اعلیٰ کردار اور سیرت کا بمترین شک نے وقون اولی کی مسلم سوسائٹی کا طرح اخیاز ہے۔

معاشرتی زندگی

عوى اسوه صرف يمى نيس 'آپ ك اخلاق وسيرت ك القداد نمون جارے لئے مطعل راه يى۔ اگر سمى كو مثال باپ

کا نمونہ ریکنا ہو تو سیدہ فاطمتہ الزحرا کے والد کو دیکھے جو اپنی بٹی کی آمد پر اپنی نشست سے اٹھ کر اپنی بٹی کے لئے جگہ دیتا ہے۔
اگر کمی کو ایک شوہر کا کردار دیکھنا ہے تو سیدہ خدیجہۃ الکبرٹی کے شوہر کو دیکھے کہ وہ اپنی رفیقہ حیات کے ساتھ کس قدر مروت '
مجبت اور حسن سلوک کے ساتھ بٹی آتے تھے۔ اگر مثالی آجر کانمونہ درکار ہو تو سیدہ خدیجہۃ الکبرٹی کے مال تجارت کے ایمن اور اس کے منافع میں اضافہ کرنے والے کی سیرت کو طاحظہ کرے 'جن کے کردار سے متاثر ہو کر مکہ کی شریف ترین اور امیر ترین خاتون آپ کو شادی کا پیغام بیج میں فخر محسوس کرتی ہے۔ اگر ایک مزدور کی زندگی دیکھنا ہو تو مجد نبوی کی تقییراور میدان خدرت کے واقعات کو یاد کیجے' جب نبی محرم صلی اللہ علیہ وسلم این ہاتھ میں کدال لے کر اپنے سحابہ کے ساتھ بھی پھریلی زمین کھود رہے ہیں اور بھی مٹی سے بھری ہوئی ٹوکری اپنے سرایا سعادت سریر اٹھا کر باہر پھینگ رہے ہیں۔

اگر فوتی قیادت سے سالار اور سپانی کی زندگی کا جائزہ لینا ہو تو فوزوات نبوی کا مطالعہ کیجئے۔ آپ کے سامنے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی عشری زندگی کے بارے میں محمل تفسیل آ جائے گی۔ کمیں آپ صفول کی تر تیب درست کرتے ہوئے نظر آتے ہیں میدان جگ میں افکر گاہ کے لئے جگہ کا انتخاب فرما رہ ہیں۔ کمیں جنگی حکمت عملی کا مظاہرہ فرما رہ ہیں۔ حضرت علی فرماتے ہیں کہ میدان جگ میں آپ سب سے آگے ہوتے تھے اور ہمیں جب کمیں بناہ لینے کی ضرورت ہوتی تو آپ تی کے پاس آ جاتے تھے۔ فروہ بدر میں آپ سے مفی بحر ساتھیوں کے ساتھ ایک بوے لئکر کے ساتھ نبرہ آزما ہونے کے بعد اے کلست فاش دی۔ فروہ احد میں آپ مرف چند جاناروں کے ساتھ میدان جگ میں رہ گئے تھے۔ گر آپ اپنی جگہ سے نہیں حلے۔ حتی کہ آپ کے دیمان مبارک شبید ہوئے اور آپ زخی ہو گئے۔

غزوہ حنین میں جب الکر اسلامی کو بزیت اٹھانا پری تو آپ میدان جنگ میں تن تما ڈٹے رہے اور یہ رجز پڑھتے رہے: اناالنبی لاکذب اناابن عبدالمطلب

آخر کار ثابت قدی اولوالعزی استقامت نے مسلمانوں کی فلست کو فتح میں بدل دیا اور وحمن بری طرح فلست سے ووجار ہوا۔

ای جگ کا ایک دوسرا رخ بھی ہے فتح کے نتیج میں آپ کے پاس وحمن کے اسیوں کی بری تعداد قبضہ میں آئی جن میں بنو ہوازن کی مستورات بھی تحمیل۔ دوسرے روز مفتوجین میں سے پچھ لوگ آپ کی خدمت میں طاخر ہوگے اور عرض کی کہ ان اسیوں میں تمہاری ظالا کیں 'پھو جمیاں اور ان کی اولاء بھی ہے۔ اس کی وجہ سے تھی کہ آپ نے اسی قبیلہ کی ایک ظافون دھرت طلعہ سعدیہ کا دورہ بیا تھا۔ آپ نے ان سے فرایا کہ جھے اپ جھے کے اسیوں پر حق طاحل ہے میں انہیں آزاد کر سکتا ہوں ' باتی تعداد کے لئے دوسرے تجاہدین کی مرضی ہے۔ آہم تم لوگ ظہر کی نماز کے فورا "بعد آ جانا 'پھر پچھ نہ پچھ انتظام ہو جائے گا۔

حسب وعدہ وہ سب بروقت آ گئ آپ نے سب کے سامنے اپنے حصہ کے قیدیوں کی رہائی کا تھم صادر فرہا ویا اور دوسرے لوگوں سے ان کی مرضی دریافت کی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع میں تمام انسار اور مماجرین نے اپنے اپنے جھے کے مربراہ مملک میں مارس کی مرضی دریافت کی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع میں تمام انسار اور مماجرین نے اپنے اپنے جھے کے مربراہ مملک مارس کی مرائی طاحل کی۔

مدیند منورہ میں آمد کے بعد آپ کی حیثیت ایک سربراہ مملکت کی بھی تھی۔ اس حیثیت میں آپ کی ذات گرای دنیا بھر کے تعمرانوں سربراہوں اور بادشاہوں کے لئے ایک تمل نمونہ تھی۔ آپ نے جس طرح متلفہ عدلیہ اور انتظامیہ کا اہتمام فرمایا۔ سحابہ کرام رضوان اللہ اعتصن سے جس طرح مشاورت کی اہل معاہدہ سے معاہدوں کی پابندی کی سفارتوں کا بندواست کیا اور سربرونی سفارتوں کے لئے اصول و قوانین وضع فرمائے اس سے آج کی مهذب ونیا

14

کے ترقی یافتہ تھران بہت کچھ حاصل کر سکتے ہیں۔ ذاتی زندگی:

آپ کی ذاتی زندگی میں خاوت و ایٹار' ایفائے عمد' زہد و تناعت' عنو و حلم' شرم و حیاء' شفقت و رجمت اور خوش طبعی کے لئے بے شار مثالیں ہیں۔ ایک مرتبہ ایک محض نے آپ سے سواری کے لئے کچھ طلب کیا تو آپ نے فرمایا کہ میں حسیس او نمنی کے بنچ پر سوار کرا کر بھیج دوں گا۔ اس پر اس مختص نے عرض کیا' یا رسول اللہ! وہ بچہ میرا بوجھ کیو تکر سار سکے گا؟ آپ انے فرمایا کہ آخر ہوا اونٹ بھی تو او نمنی کا بچہ بی ہوتا ہے۔

ا کیک مرتبہ ایک بوڑھی عورت نے عرض کیا کہ میرے لئے جنت کی دعا فرمائے۔ آپ نے فرمایا کہ بوڑھی عورتی جنت میں داخل نمیں ہول گی۔ اس پر دو بوڑھیا رونے گی۔ تو آپ نے فرمایا کہ اس سے کمو کہ جنت میں بوڑھیوں کو بھی جوان بناکر داخل کیا جائے گا اور تم بھی جوان ہو جاتا گی۔

ان دو مخترے واقعات ہے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ آپ خوش طبعی میں بھی سنجیدگی اور و قار کا لحاظ رکھتے تھے۔ حضرات محترم!

حضور علیہ السابة والسلام کی عملی زندگی کی ہی دلمضویبیاں تھیں 'جنوں نے عرب کے بدوؤں کو اسلام کا گرویدہ بنا ویا تھا۔ آج بھی اگر ہم یہ چاہتے ہیں کہ اسلام کی دعوت کی پذیرائی ہو اور یہ پیغام حق دلوں کی دنیا ہیں پلچل پیدا کر دے تو اس کی صرف ہی صورت ہے کہ قرآن کی تعلیمات کے حمین خد و خال کو بیرت مصطفوی کے شفاف آئینہ ہیں دکھایا جائے آگہ جمال حق کو وہ اپنی آئکھوں سے دکھے لیں اور اس کی فطرت کے آگ سرتیلیم فم کر لیں۔ جب تک ہم حضور کے اسوہ حنہ کے مختلف پہلوؤں کو لوگوں کے سامنے اجاگر نہیں کریں گے اور خود اس پر عمل پیرا نہیں ہوں کے اور عملی شکل میں اے پیش نہیں کریں گے اس وقت تک ہم نہ اپنے قبیلہ خیدہ برآ ہو سکتے ہیں اور نہ اپنی بات کو لوگوں سے منوا سکتے ہیں۔ نوع انسائی کو دین اسلام کی جس قدر آج نہیں ہوں گے اور خود اس پھی جس مورت ہو بھی ہیں۔ اسلام کی جس قدر آج نہیں ہوں گے اپنی ہو بھی ہیں۔ اسلام کی جس قدر آج نہیں انسانیت کے لئے انسیں ضرورت ہے کہ وہ اسلام کی جس شریں سے اپنی بیاس بچھا تیں۔ اس لئے ہروہ مختص جس کے دل جس انسانیت کے لئے انسیں ضرورت ہے کہ وہ اسلام کی خود اسلام کی خود اور دعوت کے کال و درد ہے۔ جو اپنے بھائیوں کی صلات و گرائی پر بچ و آب کھائی رہتا ہو بھی والی محلوق کی رہنمائی کے لئے صفور کے اس محل ہونے کا لیجین تکام ہے۔ اس کا بیہ خوشوار فریضہ ہے کہ اندھیروں میں جسکنے والی محلوق کی رہنمائی کے لئے صفور کے اس محد کو بڑے مدلل اور دکش انداز میں جیش کرے اور عملی نمونہ ان کے سامنے رکھے۔

یاد رکھے! آخضرت سلی اللہ علیہ وسلم کا سب سے بردا اعجاز آپ کا پاکیزگی کردار تھا۔ چنانچہ جب کفار کمد نے آپ سے آپ آپ کی نبوت کی دلیل جابی تو آپ نے بلا آبال جو جواب دیا۔ اسے قرآن مجید نے ان الفاظ میں بیان کر کے آپ کی پاکیزگی کردار پر مرتصدیق عبت فرا دی:

فقد لبفت فيكد عُمُرًا مِن قبله افلا تَعْقِلُون (١)

(زجمہ) آخر اس سے پہلے میں ایک عمر تسارے درمیان گزار چکا ہوں کیا تم عمل سے کام نمیں لیے؟ (یائن ۱۹:۱۰)

میرا بھین 'میری جوانی' میری ساری عمر تمهاری آکھوں کے سامنے گزری ہے جمیس بھی اس میں کوئی لغزش دکھائی دی ہے؟ ظاہر ہے کہ اس سوال کا جواب کفار کے پاس سوائے ظاموشی کے چھے نہ تھا۔ می وجہ ہے کہ خالق کا نکات نے بنی نوع AA

انبان کے لئے آپ کی حیات طیبہ کو نمونہ عمل قرار دیا اور ارشاد فرمایا: کَفَدُ کَانَ لَکُمُ فِی رَسُتُولِ اللَّهِ الْسُوَوَ وَحَسَنَةُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ تعالى على الله اللهُ تعالى على الله الله الله الله تعالى على الرحم الرحمين و الله الله تعالى على الرسول خير خلقه محمد و اله اصحابه اجمعين برحمنك يا ارحم الرحمين و صين و صلى الله تعالى على الرسول خير خلقه محمد و اله اصحابه اجمعين برحمنك يا ارحم الرحمين و

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

بم الله الرحن الرحيم

ستيذاابو بكرصديق رضى الله تعالى عنه

# خطبة سنؤنه

اَلْحُمَدُ بِلَهِ عَلَمَدُهُ وَنَسُتَعِبْنَهُ وَنَسُتَنَعُوهُ وَنُوهُ مِنُ بِيهِ وَمَنَوَ كُلُ عَلَيْهِ وَنَعُونُ إِللَهِ مِنُ شَمُوهِ اَنْسُنِنَا وَمِنْ سَيِناتِ اَعْمَالِنَاسَ يَهُهُوهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمِنْ تَيْسُلِلُهُ فَلَا هَادِي لَهُ وَنَشَهَدُ اَنَ اللَّهُ اللَّهُ وَلَشَهْدُ اَلَّهُ وَلَيْتُهُ اللَّهُ اللَّهُ وَخَدَهُ لَا مَشْرُيكِ لَهُ وَنَشَهُدُ اَنَ مُحَتَدًا عَبُدُهُ و لَا الله إلا الله عَلَيْه وَعَلَى اللهِ وَاصْحَابِهِ وَلَهُلِ بَيْتِهِ وَبَارَكُ وَسَلَّمَ : رَسُولُهُ صَلَى الله عَلَيْه وَعَلَى اللهِ وَاصْحَابِهِ وَلَهُلِ بَيْتِهِ وَبَارَكُ وَسَلَّمَ : امّا بعد ! أعُوذُ بِالله مِن الشَّيْطِينَ الرَّجِيعُوهِ بِسُولِتُهُ الْحَرَافِ وَسَلَّمَ : قَالَ الله تَعَالَى الله عَلَيْهِ مِن الشَّيْطِينَ الرَّجِيعُوهِ بِسُولِتُهُ الرَّصِينَ التَّحِيمُ وَ

إلا تنضرُوه فقد نصرَهُ الله إذ الخرجة الذِينَ كَفَرُوا عَالِى النَّذِينِ إذ هُمَتَ فِي الغَامِي اللهُ مَكِينَة عَلَيْهِ وَالمَيْنَ فِي الغَامِي اللهُ مَكِينَة عَلَيْهِ وَالمَيْنَة بِجُنُودِ لَمْ تَرْوَهَا وَجَعَلَ كَلِيهُ وَالْمَدَة اللهِ هِيَ العُليا وَاللهُ عَزِيْرٌ تَحْفَرُوا السُّفْلُ وَكَلِمَة اللهِ هِيَ العُليا وَاللهُ عَزِيْرٌ حَكِيْمُ العُليا وَاللهُ عَزِيْرٌ حَكِيْمُ الْمَليا وَاللهُ عَزِيْرٌ حَكِيْمُ الْمُليا وَاللهُ عَزِيْرٌ حَكِيمُ الْمُليا وَاللهُ عَزِيْرٌ حَكِيْمُ الْمُليا وَاللهُ عَزِيْرٌ مَنْ الْمُليا وَاللهُ عَزِيْرٌ اللهُ اللهِ هِيَ العُليا وَاللهُ عَزِيْرٌ مَنْ الْمُليا وَاللهُ عَزِيْرٌ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِي المُليا وَاللهُ عَزِيْرٌ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

(ترجم) "تم ف اگر بی کی مدون کی او کھ پروا جمیں اللہ اس کی مدو اس وقت کر چکا ہے جب کافروں نے اس نکال دیا تھا جب وہ صرف دویس کا دوسرا تھا ،جب وہ دونوں غاریس تھے ،جب وہ اپنے ساتھی سے کمد

9.

رہا تھا کہ معفم نہ کر اللہ ہمارے ساتھ ہے" اس وقت اللہ نے اس پر اپنی طرف سے سکون قلب نازل کیا اور اس کی مدو ایسے لشکروں سے کی جو تم کو نظرنہ آتے تھے اور کافروں کا بول نیچا کر دیا اور اللہ کا بول تو اونچا بی ہے 'اللہ زیردست اور دانا و بینا ہے"۔ (التوبہ 1909)

عاضرين كرام!

۔ آج اس بستی کا تذکرہ کیا جا رہا ہے جو اسلام کے السابقون الاولون کے سرخیل' اسلام کے سب سے بوے محسن' اسرار نبوی کے بوے محرم' آپ کے سفر و حصر' بھپن و جوانی کے ساتھی' خلیفہ اول اور پہلے امیر الموسنین سیدنا ابو بکر الصدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہیں۔

حضرت ابو برکا نام عبداللہ کنیت ابوبکر اور لقب صدیق و هیق تھا۔ صدیق لقب آپ کو اس وقت طا جب آپ نے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے واقعہ معراج کی خبر سفتے ہی ول سے تعدیق کی اور برسرعام معراج کی حقانیت و صداقت کا اعلان کیا۔ هیق کے بارے میں روایت ہے کہ حضور اکرم نے فرایا "ابو بکر هیتی اللہ من النار "لیمنی ابوبکر اللہ کی طرف سے دونے کی آگ سے آزاد ہیں"۔ آپ کا تعلق قبیلہ ہو تھی ہے تھا اور چھٹی پشت میں سلملہ نب حضور علیہ السلام سے مل جاتا ہے۔ ان کے والد کا نام عثان بن عامر اور کنیت ابو تعاقد تھی۔ والدہ محرّمہ کا نام سلمنی اور کنیت ام الخیر تھی۔ آپ کے گرانے میں چار پشتوں کو شرف صحابیت کا حاصل ہے۔ یہ شرف اور کسی گرانے کو حاصل نہیں ہوا بعنی ان کے والد کو وہ فود ان کے بیٹے اور پوتے سب کو صحابیت کی سعاوت لمی۔ حضرت ابوبکر عام الفیل سے دو سال بعد پیدا ہوئے۔ جوان ہوئے تو تجارت کا پیشہ اختیار کیا۔ حسن معالمہ کے باعث اکثر لوگ ان کے باس آتے۔ قریش کے انساب کا بھی بہت علم رکھتے تھے۔ ظبی اور فرم ول تھے اور ہر ایک ساک کرتے تھے۔ فابق اور فرم ول تھے اور ہر ایک ساک کرتے تھے۔ فابق اور دیگر اخلاقی خرابیوں سے ایک ساک کرتے تھے۔ زبانہ جالمیت میں بھی گراہ کن اعتقادات و رسوم "شراب نوشی اور دیگر اخلاقی خرابیوں سے بالکل الگ تعلگ رہے تھے۔

حضرت ابو بر کو بھین می سے حضور علیہ السلام کے ساتھ انس تھا اور دونوں کی اکثر طاقات رہتی تھی۔ اسلام لانے کے بعد یہ تعلق اور مضوط ہو گیا۔ حضرت عائشہ روایت کرتی ہیں کہ کوئی دن ایسا نہیں گزرا' جب حضور ہمارے ہال تشریف نہ لائے ہوں۔ جب پہلی وہی آئی اور حضور اکرم نے حضرت ابو بر کو دعوت اسلام دی تو انہوں نے بلا ججبک اس پر لبیک کما اور دائرہ اسلام میں داخل ہو گئے۔ اس حضن میں آپ کا ارشاد ہے کہ میں نے جس کسی کو بھی اسلام کی دعوت دی' اس کے قبول کرنے میں اے ایک طرح کا آبال' آخیر اور سوچ و بچار تھا بجو این ابی تعافہ کے کہ جب میں نے اس سے ذکر کیا تو اس نے تردد اور اس ویش نہیں گی۔

اسلام کا ابتدائی زمانہ تھاکہ مسلمان اسلام کا علائے اظہار نہ کرتے تھے۔ حضرت ابو بکر صدیق نے اجازت طلب کی کہ اب کل کر اظہار کیا جائے۔ ان کے اصرار پر حضور رضامند ہو گئے اور مسلمان دار ارقم سے نکل کر جرم شریف بی بیٹھ گئے اور حضرت ابو بکر انھیار کیا جائے۔ ان کے اصرار پر حضور گوب تھا تو انہوں نے وہیں آکر سب کو زد و کوب کرنا شروع کیا۔ عتبہ بن رہے نے حضرت ابو بکر پر ظلم کی انتہا کر وی اور اتنا مارا کہ چرہ ابو لمان ہو گیا اور ب ہوش ہو گئے۔ ان کے قبیلہ کے لوگ انہیں گھر حضرت ابو بکر پر ظلم کی انتہا کر وی اور اتنا مارا کہ چرہ ابو لمان ہو گیا اور ب ہوش ہو گئے۔ ان کے قبیلہ کے لوگ انہیں گھر لائے۔ بوش وی زرا ہوش آیا تو اپنی والدہ سے دریافت کیا کہ حضور آکرم کیے جیں؟ اور جب انہیں مطوم ہوا کہ خربت سے جی تو تخول سے چور ہونے کے باوجود والدہ کے سارے دار ارقم کا رخ کیا اور حضور کا رخ انور دکھے کر مطمئن و شاد کام ہوئے۔ آپ کی تبلیغ اسلام کے نتیجہ جی جن متندر اسحاب نے اسلام قبول کیا ان جی سے پائج کا شار عشرہ جی ہو جی ہوتا ہے۔ یعنی عثان جین

عفان ويرزين العوام عبدالرحل بن عوف سعلة بن الى وقاص اور طية بن عبيد الله رشوان الله المعين-

جب کے میں کفار کا ظلم و سم انتہا کو پیچے گیا اور صفور علیہ السلام نے مسلمانوں کو بجرت جبٹ کا سخم دیا۔ حضرت ابو پر ایس بھی رفت سفر باندھا اور جبٹ کی جانب روانہ ہوئے کہ راست میں ابن الدغنہ ہے مانا تات ہوئی تو اس نے سفر کے کا جب پوچھا تو انسوں نے کہا کہ تمہاری قوم مجھے اپنے رب کی عبادت کرئے "قرآن پڑھنے اور کے میں رہنے نہیں دیتی۔ اللہ کی زائن کا داو ہو کہ اللہ المحدوم و تحمل الکل و تکسب المعدوم و دکھاتی ہیں۔ مشلک لایخر جولایخر جلانک لنصل السرحم و تحمل الکل و تکسب المعدوم و تقری النصیف و تعین علی نوائب الحق "آپ صلارحی کرتے ہیں' بے سارا اوگوں کا بوجھ اٹھاتے ہیں' فریوں کو کا کر کھاتے ہیں' ممان نوازی کرتے ہیں اور حق کی راہ کی تکالف میں لوگوں کی مدد کرتے ہیں ہو آپ جی انسان کو تہ تو (کے کما کر کھاتے ہیں' ممان نوازی کرتے ہیں اور حق کی راہ کی تکالف میں نوگوں کی مدد کرتے ہیں ہو آپ جی انسان کو تہ تو (کے کما کہ کا کر کھاتے ہیں' ممان نوازی کرتے ہیں اور حق کی راہ کی تکالف میں نودیجہ رضی اللہ عملہ خور آکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی کا کر کھاتے ہیں' ممان کو تہ تو رہ کہ اور خور میں اللہ علیہ حس کہ کا کہ جمیں تماری ہے امان اس شرط پر منظور بے کہ اور گرا جبیں تماری ہے امان اس شرط پر منظور ب کہ اور گرا جو کہ عرصہ تو گرا ہو گرا ہو جو تا آب اور آن کریم کی آیات کی تعاوت کرتے رہ کی تو ایس کے کہا کہ جمیں تماری ہے امان اس شرط پر منظور ب کہ و جانہ اور عور تیں ان کے اور عور تیں کہ سے تو گرا نہ تیں کہ سکر کہا تھے تماری طاری خور سے نواز کر خوج ہو جائیں۔ قریش کی این الدغنہ سے شرک کے ایک نورت نہیں۔ میرے کے انش اور اس کا رمول کانی ہیں''۔

ابتداء میں جو لوگ مسلمان ہوئے ان میں خاصی بری تعداد کنیزوں اور غلاموں کی تھی۔ ان کے سرک آتا وعوت حق قبول کر لینے کے جرم میں انسیں شدید ظلم و ستم کا نشانہ بناتے۔ حضرت ابو بکڑنے اپنی فطری نیکی اور اسلام سے گری محبت کی وجہ سے ایسے کئی غلاموں کو خرید کر آزاد کیا۔ ابن حجرنے ان کی تعداد پانچ غلام اور دو لونڈیاں بتائی ہے۔ جن میں حضرت بلال مصرین فیرڈ اور ام عزر کے نام شامل ہیں۔ اس کے علاوہ بھی حضرت ابو بکڑ افغان فی سبیل اللہ میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیتے تھے۔ ساحب اصابہ لکھتے ہیں کہ جب حضرت ابو بکڑ ایمان کی دولت سے مالا مال ہوئے۔ تو اس وقت ان کے پاس چالیس ہزار در ہم تھے۔ لیکن جب جرت کر کے مدینہ منورہ چنچے تو صرف پانچ ہزار در ہم باتی تھے۔

 بیعت عقب اولی اور عقبہ ثانیہ کے بعد جب بیرب (مدینہ) میں اسلام کی اشاعت ہونے گئی اور مکہ میں کفار کے مظالم کی ر رفآر برصنے گئی تو حضورًانے اپنے صحابہؓ کو جبرت کی اجازت وے دی۔ صدیق اکبرؓ نے بھی اجازت جاتی تو حضور ؓ نے فرمایا: "ابھی ایسا نہ کرو۔ شاید اللہ تعالیٰ تمہارا کوئی ساتھی بیدا کر دے"۔

ای واقعہ کو چار ماہ گزر گئے تو ایک روز حضور علیہ السلام صدیق آکرا کے گھر تشریف لے گئے اور فربایا جو لوگ ای وقت موجود جوں انہیں بٹا دو۔ صدیق آکرا نے عرض کیا: میرے ماں باپ آپ پر فدا ہوں 'صرف میری بیٹیاں ہیں۔ حضور نے فربایا کہ اللہ تعالیٰ نے جھے ہجرت کا حکم دے دیا ہے۔ صدیق آکرا نے عرض کیا یا رسول اللہ! کیا جھے رفاقت کی سعادت حاصل ہو گی۔ حضور کے فربایا "ہاں" رات کا آیک حصہ گزر جانے کے بعد آپ نے حضرت علی کو اپ بہتر پر استراحت کا حکم دیا اور خود گرانی کے والے مشرکین کے آئھوں کے سامت سے گزرتے ہوئے صدیق آکبرا کے گھر تشریف لائے۔ وہاں سے پا بیادہ مدینہ کی طرف روانہ ہوئے۔ راستہ میں زیردست چرحائی تھی۔ صدیق آکبرا نے حضورا کو اپ شانوں پر سوار کرا کے منزل طے کی اور بھر سے تین کویں کے فاصلہ پر غار قور تک پنچے۔ پہلے خود وافل ہوئے 'اسے درست کیا۔ جتنے سوراخ نظر آئے بند کے اور پھر حضورا سے اندر آنے کی درخواست کی۔ آپ رفیق غار کے زانوؤں پر سر رکھ کرمجو استراحت ہو گئے۔ اس رفاقت کے سب صدیق آکبرا کے گھرے تمام صدیق آگبرا کے گھرے تمام

- ا) حضرت عبداللہ بن ابوبکڑ غار ٹور میں قیام کے دوران میں ہر روز اہل مکد کی جملہ سرگر میوں کے بارے میں تفصیلی خریں پینھاتے تھے۔
- عدیق اکبر کے غلام عامر بن فیرہ اس علاقہ میں بحریاں چاتے ہوئے حضرت عبداللہ بن ابوبکر کے قدموں کے نشان مثانے ریامور تھے۔
- ٣) سنر بجرت كے لئے اونشيوں كا بندويت صديق أكبر في كر ركھا تھا جس كى قيت باصرار نبي عليه الساوة والسلام نے اوا فرمائی۔
  - م) عار ثور میں قیام کے دوران میں طعام کا اہتمام صدیق آکبر کے اہل خاند کے ذمہ تھا۔

Ë

عبداللہ بن ار قط کو معقول معاوضہ دے کر راستہ بتلانے کے لئے خود صدیق آکبڑنے مقرر کیا۔

غرضيك ان نازك ترين لحات مين صديق اكبر اور ان ك الل خاندان يوى بيليان علام اور بينا ب برابر ك شريك

جب تین راتیں خیریت سے گزر گئیں اور خدشہ کی کوئی بات نہ رہی تو جبرت کی تمام منزلیں طے کرتے ہوئے سرکار رسالتماب سلی اللہ علیہ وسلم اپنے رفیق سفر صدیق اکبڑ کے ہمراہ پہلے مقام قبا پہنچے اور پھر کچھ روز وہاں قیام کرنے کے بعد مدینہ سنورہ تشریف لائے۔

مدید منورہ پینج کر مسلمانوں کو آزادی کا سائس لینا نعیب ہوا تو اجتماعی طور معبود حقیق کی عبادت کا خیال آیا۔ حضور علیہ السلام نے فورا" سمجد کی ضرورت محسوس کی۔ اس کے لئے آپ نے جو زمین ختنب کی وہ سمل اور سمیل نای وہ بیتم بچوں کی محقی۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی ایماء پر صدیق آکبر" نے اس زمین کی قبت اوا کر کے مسجد کے لئے زمین وقف کر وی۔ حضور علیہ السلام صدیق آکبر"کو بہت عزیز جانے تھے۔ ان سے محبت کے رشتہ کو مزید استحکام بخشے کے لئے آپ نے ان کی

صاجزادی سیدہ عائشہ صدیقتہ رضی اللہ عضا سے شادی کی جن کی رخصتی مدینہ پنج کر ہوئی۔

مدید منورہ میں جب آیک مثال ریاست وجود میں آئی تو اس کے تحفظ اور بقاء کے لئے مسلمانوں کو متعدد جنگیں کرتا پڑیں۔
حضرت ابو کر ان تمام غزوات میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ایک سپای اور ایک مثیر کی حیثیت سے شریک رہے۔
غزوہ بدر میں جب حضور مصوف وعاضے تو صدیق اکر آپ کی حفاظت کے لئے تکوار لئے کھڑے رہے۔ فتح کے بعد جب سر قیدی ہاتھ گئے تو صدیق اکبر کی رائے تی سے انہیں فدید لے کر آزاد کر دیا گیا۔ غزوہ احد میں بعض مجاہرین کی فلطی کی وجہ سے فتح کا تعدد میں بعض مجاہرین کی فلطی کی وجہ سے فتح کے سب بدل گئی تو صدیق اکبر آخری وقت میں طابت قدم رہے۔ مروہ خدق بیعت رضوان غزوہ خیبر فتح کمد نفروہ خیبر فتح کمد نفروہ خوب کر قالت التھ حنین غرضیکہ سب جنگوں میں فعال کروار اوا کیا۔ غزوہ تبوک کے زمانے میں خشک سالی کے سب مسلمانوں کے مالی طالت التھ نہ حضور کے جنگی اخراجات کے لئے صحابہ کرام رضوان اللہ سے کہا تو صدیق اکبر نے اپنا سارا اطافہ رسول اللہ کے قدموں میں لا کر ڈال دیا۔ اور جب آپ نے دریافت فرمایا کہ تم نے اہل و ممیان کے لئے بھی کچھ چھوڑا تو علامہ اقبال کی زبان میں انہوں نے فرمایا:

پوائے کو چراغ ہے بلیل کو پیول بی صدیق کے لئے ہے خدا کا رسول بی

اس جنگ میں حضور کے انہیں اپنا بوا پر جم بھی عطا فرمایا۔ اس سال حضور علیہ السلام نے صدیق اکبر کو امیر جج بھی مقرر فرمایا۔

۱۰ جری یں ج سے واپس تفریف لانے کے بعد حضور علالت کے سب صاحب فراش ہو گے۔ حق کہ آپ مجد میں تفریف لانے سے بھی معذور ہو گئے۔ چنانچہ آپ نے ارشاد فرمایا: کہ صدیق اکبر امامت کے فرائض ادا کریں۔ وہ حسب ارشاد نبوی اس دوران میں امامت کی ذمہ داریاں پوری کرتے رہے۔ ایک روز جب وہ نماز پڑھا رہے تھے تو حضور تشریف لائے۔ انہوں نے چیچے ہٹنا چاہا تو آپ نے اشارہ سے منع فرمایا اور ان کے دائیں پہلو میں بیٹے کر نماز ادا کی۔ صدیق اکبر نے حضور کی زندگی میں سترہ نمازیں پڑھا کی۔ صدیق اکبر نے حضور کی زندگی میں سترہ نمازیں پڑھا کیں۔

حضور سلی الله علیہ وسلم کے وصال پر تنام مسلمان اضطراب کا شکار تھے۔ حتی کہ عمر فاروق جیسا طابت قدم انسان عالم وار فتلی بین ہید کہ رہا تھا کہ اگر کئی نے کہا کہ حضور وفات فرما گئے تو اے تکوار سے قتل کر دیا جائے گا۔ ایسے موقعہ پر جس مبر و تحل اور منبط کا مظاہرہ صدیق اکبر نے کیا وہ انمی کا حصد تھا۔ انہوں نے فرمایا جو لوگ مجر (صلی الله علیہ وسلم) کی عبادت کرتے تھے انہیں معلوم ہونا چاہئے کہ آپ کا انتقال ہو چکا ہے اور جو لوگ خدا کی عبادت کرتے تھے تو سجھ لیس کہ خدا جی و قوم ہے۔ اس کے بعد یہ آیت پر حی:

وَمَا مُحَمَّدُ إِلَا رَسُولُ فَتَذَ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ النَّرْسُلُ ۚ اَفَا بِنَ مَاتَ اَوْ قَايِّلُ انْقَلَبْتُمْرَعَلَى اَعْقَابِكُمْرُ

"مجمد (صلی الله علیه وسلم) تو ایک رسول بین- اور بلاشه ان سے پہلے بھی بہت سے رسول گزر چکے بین- اگر وہ وفات پا جائیں یا قبل کر دیئے جائیں تو کیا تم اپنی ایرایوں پر پھر جاؤ گے؟ (پینی مرتد ہو جاؤ گے) (آل عمران سن سام) یہ خطاب اس قدر موثر ثابت ہوا کہ ہر محض مطمئن ہو گیا اور امت ایک برے خطرے اور انتشار سے بچ گئے۔ اس کے بعد مقیفہ بنو ساعدہ میں جس طرح انہوں نے طالت پر قابو پایا اور مسلہ خلافت کو عل کیا اور مسلمانوں کو متنق اور متحد کیا 'انعقاد خلافت کے بعد جیش اسامہ کی روائلی اور ان کی فتح ، جھوٹے مدعیان نبوت کا استیصال 'یا تعین زکواۃ کا قبال اور بافیوں کی سرکولی کی۔ یہ ان کی اسلام کے لئے خدمات بھی جی اور کارناہے بھی۔

صدیق آکیر کا دور خلافت نمایت مختر تھا۔ لیکن اس تھیل مدت پی انہوں نے اندرونی طالت پر قابو پا کر انظر اسلای کو عرب کے سرحدی علاقوں کی طرف اس غرض سے روانہ کیا آگہ ریاست اسلای کا دفاع بھی ہو جائے اور سرحدوں پر اس و امان کی حالت بھی قائم ہو۔ لیکن جب اہل جرہ اور غسات نے اپنی روش تبدیل نہ کی تو لفکر اسلام فوحات کے جھنڈے ارا آ ہوا ، قیمر و کسری کی علاقوں کی طرف گامزن ہوا۔ صدیق آکیر نے ایسی عسکری منصوبہ بندی کی جو بعد میں فاروق اعظم کے دور میں مرموک ، قادیبہ جیسی عظیم جنگوں کو جیننے کے قائل ہوئی اور مستقل فوحات کا ایسا دور شروع ہوا جس کی وجہ سے قیمر و کسری کا شدہ انداس و حکوہ کا خاتمہ ہوا اور اسلامی پرجم نہ صرف ہلال زرخیز پر امرائے لگا بلکہ ایک صدی کے اندر اندر ماور النم ' سندھ ' انداس اور چین کی سرحدوں تک سایہ قلن ہو گیا۔

جمادی الثانی میں آپ بہار ہوئے اور چند روز بہار رہنے کے بعد جب محسوس کیا کہ اب آخری وقت ہے تو انسوں نے چند قیمتی وسیتیں کیں جن میں سے حضرت عراکو خلیفہ بنانا' بیت المال کا قرض اوا کر دینا' بیت المال کی جو چیزیں بیں والیس کر دینا اور پرانے کپڑوں میں عنسل دینا ہے آپ نے ۲۱ جمادی الثانی ۱۳ ھ مطابق ۲۳ اگست ۱۳۳۶ء میں انتقال کیا۔ وصیت کے مطابق گھر والوں نے عنسل دیا' حضرت عرائے نماز جنازہ پڑھائی اور حضور آکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے پہلو میں وفن کے گئے۔

> الله تعالى بمين ان كے تعش قدم پر چلنے كى توفق دے۔ آمين۔ و اخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين

# بم الله الرحن الرحيم سيرت و شهادت سيد ناعثان غنى رضى الله تعالى عنه

## نظير نونه

الْحُمَّدُ بِلَّهِ خَمَدُهُ وَنَسَتَعِينُهُ وَلَسَتَنَفِرُهُ وَنُوءُ مِنَ بِهِ وَيَسَوَكُمُ كُلُّ عَلَيْهِ وَنَعُونُ إِللَّهِ مِنْ شَمُودِ النَّفِينَا وَمِنْ سَيِئاتِ اعْمَالِنَاسَ عَلَيْهِ وَلَعُونُ اللهُ وَلَا مَانِهُ فَلَا مَانِهُ لَا وَنَفَهَدُ السَّنَ الْحَمَالِيَا اللهُ وَلَمَّ اللهُ وَمَنْ لَكُ وَكُنْهُمُ لَا وَنَفَهَدُ السَّنَ مُحَمَّدًا عَبُدُهُ و لَا اللهُ وَحَدَدُ لَا مَنْهُمِكُ لَا وَلَمْهُمُ اللهُ وَمَعَلَى اللهُ وَاللهِ وَالْحَمَالِةِ وَلَا اللهِ وَالْحَمَالِةِ وَلَمْلِ بَيْتِهِ وَيَا لَكُ وَسَلَّعَ : وَعَلَى اللهِ وَالْحَمَالِةِ وَلَمْلِ بَيْتِهِ وَيَا لَكُ وَسَلَّعَ : اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَالْحَمَالِةِ وَلَمْلُ بَيْتِهِ وَيَا لَكُونَ وَسَلَّعَ : اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَال

مُحَمَّدُ رَسُولُ اللهُ وَالَّذِيْنَ مَعَةَ آشِدَا المَعْوَالِ اللَّفَارِ رُحَا الْمُعَارِرُحَا اللَّهُ وَلِهُ وَلَكَمَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَرَضُوانًا سُنَاهُمْ فِي وَجُوهِهِمْ فِن آثَرِ السُّجُودُ دَلِكَ مَثَلَهُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَ

"محمد الله ك رسول مين اور جو لوك ان ك ساته مين وه كفار پر سخت اور آيس مين رجيم مين- تم جب ديكو كار يك الله عن مشخول باؤ ك- جود ك

اڑات ان کے چروں پر موجود ہیں۔ جن سے وہ الگ پچانے جاتے ہیں۔ یہ ہان کی صفت توراۃ ہیں۔ اور انجیل میں ان کی صفت توراۃ ہیں۔ اور انجیل میں ان کی مثال یوں وی گئی ہے کہ گویا ایک کھیتی ہے جس نے پہلے کونیل نکائی پجراس کو تقویت وی پجروہ گدرائی پجراپ خت پر کھڑی ہو گئی۔ کاشت کرنے والوں کو وہ خوش کرتی ہے باکہ کفار ان کے بیسانٹ پجولئے پچولئے پر جلیں۔ اس گروہ کے لوگ جو ایمان لائے ہیں اور جنہوں نے نیک عمل کئے ہیں اللہ نے ان کے مغفرت اور برے اجر کا وعدہ فرمایا ہے"۔ (الفتح ۲۹:۳۸)

قرآن كريم كى ان آيات مين حضور أكرم صلى الله عليه وسلم كے جن ساتھيوں كا تذكره كيا گيا ہے ان مين سے أيك يكير شرم و حيا، مجسم جود و سخا، ذى المجرتين، ذوالتورين، داماد رسول، خليفه سوم راشد وهادى سيدنا امير المومنين عثمان بن عفان رضى الله تعالى عند بين...

قرآن کریم کے مضرین قرماتے ہیں کہ تیرے فلیفہ راشد حضرت عیان فنی رتماء بینم کی صفت کال کے مظریقے۔ رحم و کرم اور عفو و درگزر کی خوبیاں ان میں کوٹ کوٹ کر بھری ہوئی تھیں۔ رحم لی و شفقت ان کے وصف خاص تھے۔ آپ کا شار اسلام قبول کرنے والے السابقون الاولون میں ہوتا ہے۔ آپ نے حضرت ابو بکر صدیق کی وعوت پر اسلام قبول کیا اور پھر ذہتی و جسمانی اور مالی لحاظ سے اسلام کے ہو کر رہ گئے۔ سرکار وو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے کیے بعد ویکرے اپنی وو صاحبراویوں 'حضرت رقید اور حضرت ام کلؤم کا نکاح ان سے کیا جس کی وجہ سے آپ ذوالنورین (دو نوروں والے) کملائے۔

حضرت عمّان قریش کی مشہور شاخ بنی امیہ سے تھے اور پانچویں پشت پر آپ کانسب رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم سے اللہ عاباً ہے۔ بنی امیہ کا خاندان زمانہ جالمیت سے نمایت معزز و مقتدر جلا آنا تھا۔ قریش کے خانوادوں میں بنی ہاشم کے سواکوئی ان کا مد مقابل نہ تھا۔ حضرت عمّان کے مورث اعلی امیہ بن عبد حش قرایش کے بوے دبد ب و محکوہ والے رکیس تھے۔ زمانہ جالمیت میں قریش کا قوی علم 'عقاب' جنگ کے وقت اس خاندان کے سپرہ ہو تا تھا۔ حضرت عمّان جرت سے سینالیس سال قبل عام الفیل کے چھ سال بعد 201 میں پیدا ہوگ۔ آپ کے بچین کے حالات بردہ افغا میں جیں لنذا ان کی تفصیل نہیں ملتی۔

والد ماجد كا نام عفان تھا اور والدہ ماجدہ كا نام اروى بنت كريز ام الكيم تھا۔ ام الكيم حضور اكرم صلى الله عليه وسلم كے اور داوا عبدالمطب كى بيلي تحييد اس نببت سے حضرت عثان كى والدہ حضور اكرم صلى الله عليه وسلم كى بچوپھى زاد بهن تحييں اور حضرت عثان كا حضور اكرم صلى الله عليه وسلم سے بھائے كا رشتہ تھا۔ آپ بچپن بى سے باعزت ايماندار اور اخلاق عاليہ كے مالك تھے۔ اس وقت عرب بيل تعليم بالكل شيس تحى اور صرف كنے چند واراد پر ھے لكھے تھے جن بيل سے ايك آپ تھے۔ آپ نے اور اخلاق كى بدولت كامياب و كامران تا جر بن گئے كر آپ كى شرت سے اور عال مالم سے آبل بھى حضرت عثان كا دامن ہر برائى سے ياك و صاف تھا۔

آپ کی عمر کا چو جیسواں سال تھا کہ اسلام کا ظہور ہوا۔ حضرت ابو بکر اور حضرت عثان کے نمایت گرے تعلقات و روابط سے۔ صدیق اکبڑ کی تبلیغ نے انہیں اسلام کی طرف ماکل کر لیا اور وہ آمخضرت سلی اللہ علیہ وسلم کے وست جق پرست پر مشرف باسلام ہو گئے۔ آپ کا خاندان بعتی بنی امید اسلام اور مسلمانوں کا سخت دشمن تھا۔ ان کا غصہ غریب مسلمانوں پر ٹوٹا تھا۔ خود حضرت عثان کے بچا تھم اسلام کے برے دشمنوں میں سے تھے۔ انہوں نے اسلام کے جرم میں جھنچے کو باندھ کر مارا 'تمام اعز ، فسلم من اور مسلمانوں پر دواشت کرتے رہے۔ پھر اون جرت کے بعد اپنی المیہ حضرت رقید کو الی کر حبشہ چلے اور جرت اولی میں شمولیت کا شرف حاصل کیا۔ چند سال کے بعد قریش کے اسلام قبول کرنے کی خبر پاکر کے واپس آئے اور جرت اولی میں شمولیت کا شرف حاصل کیا۔ چند سال کے بعد قریش کے اسلام قبول کرنے کی خبر پاکر کے واپس آئے

لیکن میہ خبر غلط نگلنے پر ان کے اور ساتھی تو پھر جبشہ لوٹ کئے گر ہے کے میں مقیم ہو گئے۔ بعد میں جبرت کر کے مدینے گئے اور ذوا لمجر تین کملائے۔

رسول آکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا: ابراہیم اور حضرت لوط علیما السلام کے بعد ایک ساتھ شوہر بیوی کا بجرت کرنے والا یہ پہلا جوڑا ہے۔ آپ کا شار عشرہ میشوہ میں ہوتا ہے کہ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے آپ کو زندگی ہی میں جنت کی بشارت وے دی تھی۔ شرم و حیا آپ کا ایک خاص جوہر تھا۔ آپ سلمانوں میں کائل الحیاء والایمان کے لقب سے مشہور ہیں۔ آپ اس قدر باحیا تھے کہ خود سرور کا نتات صلی اللہ علیہ وسلم آپ کی حیا کا خاص طور پر خیال فرماتے تھے۔ چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: الا استحدی من رجل تستحدی الملائد کہ منه "میں اس آدی سے حیا سلم طرح نہ کروں جس سلم کے خوایا: الا استحدی من رجل تستحدی الملائد کہ منه "میں اس آدی ہے حیا سلم اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: کمان نہیں رفیق و رفیقی یعنی فی الجنه عشمان "ہر نبی کا ایک ساتھی ہوتا ہے اور میرا ساتھی جنت میں خوانا ہے" (ترفری)۔ دیگر متعدد احادیث ہیں جن میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے صفرت عمان کے لئے جنت کی بشارتیں دی ہیں۔ صفرت عمان نے اسلام اور اہل اسلام کی ضرورت کے وقت دل کھول کر مالی مدد کی ہے جس کی وجہ سے اسلام کی ماد نبین میں ان کا مقان میت بلند و بالا ہے۔ مثال کے طور پر دو ایم واقعات کا تذکرہ کیا جاتے ہے۔

مسلمان جب مدینه منورہ پنچے تو وسط مدینے میں میٹھے پانی کا صرف ایک کنواں رومہ نامی تھا جو ایک یہودی کی ملکیت تھا۔ اس نے اس کو معاش کا ذراید بنا رکھا تھا اور منظے واموں اس کا پانی فروخت کر تا تھا۔ چنانچے غریب مسلمانوں کو پانی کی سخت تکلیف تھی۔ حضرت عثان نے اے آٹھ ہزار درہم میں خرید کر لوگوں کے لئے وقف کر دیا۔

غزوہ جبوک کے زمانے میں عرب میں سخت قط سال تھی۔ عین اس حالت میں غزوہ جبوک پیش آیا۔ تمام صاحب قدرت سحاب نے جملی اخراجات کے لئے دل کھول کر مالی مدو دی۔ حضرت عثمان نے آدھی یا تمائی فوج کے اخراجات اپنے ذرح لے لئے۔ اس کے علاوہ ایک بزار اونٹ سر گھوڑے اور ایک بزار وینار نقذ بطور سامان رسد پیش کئے۔ حضرت عثمان کی اس خدمت کا آخضرت سلی اللہ علیہ وسلم پر اتنا اگر ہوا کہ آب ان کی دی ہوئی اشرفیوں کو اچھالتے تھے اور فرماتے تھے کہ "آج کے بعد عثمان کو ان کا کو فرمات میں بہنچا سکتا" (احمد)۔ الغرض عثمان غنی کی جان اور ان کی ساری دولت اسلام کے لئے وقف عثمان کو ان کا کوئی عمل تفسان نہیں بہنچا سکتا" (احمد)۔ الغرض عثمان غنی کی جان اور ان کی ساری دولت اسلام کے لئے وقف عثمی۔ جب بھی اسلام اور مسلمانوں کو مالی معاونت کی ضرورت ہوتی تو آپ پیش بیش رہتے اور دل کھول کر مدد کرتے۔ اس طرح اینا مال رفادی کاموں پر بے درایغ خرچ کرتے رہتے۔

حضرت عثمان غنی عمد نبوی کے تمام غزوات میں شامل رہے۔ غزوہ بدر کے موقع پر ان کی زوجہ حضرت رقیۃ علیل تھی۔ حضور اکرم نے انہیں ان کے اور مال غنیمت حضور اکرم نے انہیں ان کے پاس بی تصرف کے لئے کما اور فرمایا کہ حسیس اس جنگ میں شریک لوگوں ایبا اجر اور مال غنیمت کے گا۔ اس بی آپ کا نام درج ہے۔ غزوہ ذات الرقاع کے گا۔ اس بی آپ کا نام درج ہے۔ غزوہ ذات الرقاع اور غزوہ بنی غلفان دونوں مواقع پر آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں اپنا قائم مقام مقرر فرمایا۔

حضرت عثان کی زندگی کا ایک اہم واقعہ وہ ہے جب حدیبیہ کے مقام پر آپ نے انہیں ذوالقعدہ ۲ ایجری میں اہل مکہ کی طرف اپنا سفیرینا کر بھیجا تھا۔ اس کے نتیج میں بیعت رضوان ا ور سلح حدیبیہ کے واقعات پیش آئے اور اس موقع پر جب حضرت عثان آئی شماوت کی افواہ پھیلی تو نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے جو بیعت کی عتمی اے بیعت رضوان کہا جاتا ہے۔ اس موقع پر آپ نے اپنا ایک ہاتھ اپنے دوسرے ہاتھ میں ویا اور ایک ہاتھ کو عثان کا ہاتھ شار کیا اور ان کی طرف سے بیعت کی جو ان کے لئے

يوا اعزاز -

حضرت عنان خلیفہ اول حضرت ابو بکڑے عدد خلافت میں ان کے مشیر تھے اور بعض ویگر سحابہ کے ساتھ افقاء کی خدمت بھی اننی کے سرو تھی اور کائب (سکیرٹری) کی حیثیت ہے بھی فرائض انجام دیئے تھے۔ حضرت عمر فاروق کے زمانے میں وہ مجلس شوری کے متاز ارکان میں شامل رہے۔ حضرت عنان کی فضیلت و درجہ سحابہ کرام میں تشلیم شدہ ہیں۔ نافع نے حضرت عبداللہ بن عرق ہے روایت کی ہے کہ "ہم رسول اللہ کی زندگی میں اثنائے "تفظو میں نام لیتے وقت سے تر تیب افتایار کیا کرتے تھے ابو بحرو عمان اس سے ان حضرات کا درجہ فضیلت یہ نظر تھا"۔

سرور دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال کے بعد حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ پہلے خلیفہ منتخب ہوئے۔ انہوں نے اپنی وفات سے پہلے حضرت عمر فاروق کو خلیفہ ٹانی اور اپنا جائشین چن کر خلافت کا مسئلہ بہترین طور پر حل فرما دیا تھا۔ فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کا جب آخری وقت آیا تو لوگوں نے ان سے گذارش کی کہ وہ بھی اپنا جائشین مقرر فرما دیں۔ لیکن انہوں نے معذرت کی اور چھ بزرگ محابہ کی ایک کمیٹی قائم کی۔ اس کمیٹی میں بیہ مقتدر اور عظیم محابہ شامل تھے۔

(1) حضرت علی (۲) حضرت علی (۲) حضرت و ان (۳) حضرت و الله بن عمر (۵) حضرت سعد بن و قاص (۱) حضرت عبدالر مل بن عوف (رضوان الله عنم الجمعین)۔ ان میں حضرت عرق کے ساہزادے عبدالله بن عربی شال شے لیمن صورے ہوئے۔ آخر مشور کے لئے۔ جناب حضرت عرق کی شاوت کے بعد یہ اصحاب سمر جو ثر کر پیٹے اور آپس میں خوب صلاح مشورے ہوئے۔ آخر کار حضرت عبان او خلیفہ مقرر کیا گیا۔ خلافت کے بعد آپ نے ہم لحاظ ہے اس کا حق اوا کیا۔ قرآن و حدیث اور شجین کے اقوال کی روشن میں امور خلافت سمرانجام ویے رہے۔ حضرت عبان کی مدت خلافت گل بھگ بارہ سال ہے اور یہ عرصہ اسلای فوصات کے سلیے ہیں ایک عظیم الشان عہد ہے جس کی مثال اس سے قبل اسلامی تاریخ میں نہیں ہے۔ ان فوصات کا سمرا عبانی جدافیاتی حدود میں بت وسعت ہوئی۔ اس کی حدود شدھ ہے انداس تک جا پنجیں۔ اسلامی افواج نے اس نمانے میں بحری قوت بخرافیاتی حدود میں بت وسعت ہوئی۔ اس کی حدود شدھ ہے انداس تک جا پنجیں۔ اسلامی افواج نے اس نمانے میں بحری قوت کو بھی نہیں تھی۔ حضرت معاویہ تو سمندی رائے ہے ایک عقیم بحری بیڑہ تیار کیا گیا۔ حالاتکہ اس سے قبل ان کے پاس ایک سمندی والے میں نمانے قبل ان کے پاس ایک سمندی رائے ہے اسے ور دکل کے کہ ۱۳ ھی تھی آبیا ہے قبل ان کے پاس ایک جو کسی تھی۔ اس کی خود سمندی والے میں میں فی ہو کی تھی نمین روسیوں اور ایرانیوں کی شد پاکر بنی ہو کی تھی تھی دور عبان کا بید وور اسلام میں فی ہو گئے تھی نمین روسیوں اور ایرانیوں کی شد پاکر بنی ہو گئے تھی مقور عبان کے عبد میں انہیں دوبارہ زیر اطاعت لایا گیا۔ ان میں اسکندریہ کی بعاوت آؤر بائیجان اور آر بینے کی بعاوت کی بعاوت آؤر بائیجان اور آر بینے کی بعاوت میں انہیں دوبارہ زیر اطاعت لایا گیا۔ ان میں اسکندریہ کی بعاوت آؤر بائیجان اور آر بینے کی بعاوت آؤر بائیجان اور آر بینے کی بعاوتی مشور

دوم وہ ممالک جو پہلی بار عمد دانی میں حلقہ اطاعت میں آئے۔ ان ممالک میں افریقہ کے طرابلس' تونس' الجزائز' مراحق' اور مشرقی افریقہ کی فتوحات ہیں۔ شال مشرق میں خراسان' طبرستان' کائل و جستان اور نیشا پور کے علاقے ہیں۔ اس عمد می مسلمانوں نے ہندوستان کی طرف توجہ کی اور مجرات کے ساحلی علاقوں تک پہنچہ عمد عثانی میں مسلمانوں نے تقریبا " پچاس بحری لوائیاں لایں۔ بحری قوت کا انتظام اس عمد کا ذرین کارنامہ ہے۔

ان کے عبد میں ترذیب و ترن منعت و حرفت مجارت اور علوم و فنون کو بھی ترتی ہوئی۔ دوات اور فارخ البال و خوشال کا دور دورہ ہوا۔ محابہ کرام نے مدید منورہ اور قرب و جوار میں اتھی عمار تیں اتھیر کردائیں۔

حصرت عنان کی اہم اسلامی خدمات میں مجد الحرام کی توسیع ہے۔ جو ۲۹ھ میں کی گئی اور مسجد نبوی کی توسیع ۲۹ھ میں کرائی گئی۔ آپ کا ایک برا کارنامہ جو آپ کے ہاتھوں سرانجام پایا وہ عالم اسلام کو ایک مصنف اور ایک قراءت (قریش کے لبع) پر جمع کرنا ہے۔ قرآن مجید کو کلسوا کر تمام ممالک اسلامیہ میں شائع کرنا اور ایک ہی لجہ پر تمام عالم اسلام کو شفق کرنا حضرت عنان کا بہت برا کارنامہ ہے اور اسی وجہ سے امت میں ان کا لقب جامع القرآن مشہور ہوا۔

آپ کے عبد کے آخر میں بہت ہے فتوں نے مر نکالا اور سازشوں نے زور کیڑا۔ ان سازشوں اور فتوں میں بہت سے عناصر کا ہاتھ تھا کچھ عرب قبائل کی ہاہمی چھلش' کچھ فیر مسلم اقوام اور علاقوں کا طقہ اسلام میں آنا اور کچھ فیر مسلموں لیعنی بہودیوں اور عیسائیوں کی سازشیں تھیں۔ کسی قدر حضرت عثان کے مزاج میں جو تخل و بردباری اور فطری نرم دلی تھی اس کی وجہ سے یہ سازشی دلیر بن گئے۔ لیکن آپ نے برے حوصلے اور بردباری سے کام لیا۔ گرسازشیوں اور فقتہ پردانوں نے آپ کی نری سے ناجائز فائدہ اٹھایا جو آپ کی شادت کا سب بنا۔ شادت کی بشارت سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم اور شیمین نے آپ کو بذراجہ خواب دے دی تھی۔

جمد مبارک کا ون تھا۔ آپ روزہ سے تھے کہ جار قند پرداز داوار بھاند کر گھریں گھس آئے۔ ایک نے نمایت گتافی سے
آپ کی ریش مبارک کو پکڑ کر کھینچا۔ آپ نے اسے پہوان لیا اور قربایا۔ واللہ اگر آج تیرا باپ زندہ ہو آ تو ہر گزیرداشت نہ
کرتا۔ وہ نادم ہو کر چیچے ہٹا تو دو سرے نے بیٹائی مبارک پر سلاخ ماری و آن کریم آپ کے سائے کھلا تھا۔ سورہ البقرہ کی اس
آیت:

#### فَسَيَّافِيكُهُ اللهُ \*

رجمة الله تماري حايت كے لئے كانى بـ (القره ٢٢٧١)

ر خون کا چینٹا پڑا۔ آپ اللہ کا نام لیتے ہوئے زمین پر اگر گئے۔ تیرے شورش پند نے حضرت عمان کے کزور جم پر نیزہ مارا۔ چوتھ وشمن نے تکوارے وار کیا۔ آپ کی وفا شعار بیوی بی بی حضرت نائلہ نے بچاؤ کیا تو ان کی تین الگلیاں کٹ تمکیں۔ اس طرح جعہ کے روز ۱۸ ذی الحجہ ۳۵ھ مطابق ۳۱ مکی ۱۵۵ء قرآن مجید کی خلاوت کرتے ہوئے جام شادت نوش کر کے اپنے خالق حقیق ہے جالے۔

اس وقت آپ کی عمر مبارک ۸۰ سال تھی۔ آپ کی میت کو چند صحابہ نے جن میں علی " طیق ' دییر "کعب " شاہل تھے اٹھایا اور متبع کے قبرستان میں وفن کیا۔ افسوس! فقنہ پردازوں ' ناعاقبت اندیشوں اور شورش پہندوں نے وقت کے بمترین انسان کی زندگی کا چراغ بجھا دیا۔ جو حضور سرکار وو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے محبوب صحابی آپ کے دوہرے داماد ' حیا کی تصویر ' غنا کی تور اور رہاء مین جرت کی تقی جو اللہ تحالی کی داہ میں جرت کی تقی ۔ جو اللہ تحالی کی داہ میں بردہ چڑھ کر مال خریج کرنے والے اور مسلمانوں کے لئے رومہ کنواں خرید کر وقت کرنے والے تھے اور جن کو سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم اور اپنے خالق کی خوشنودی حاصل تھی۔

آپ کی شماوت نمایت وروناک اور غم آفرین ہے۔ آپ کی شماوت سے امت میں اختلاف و انتشار کا ایما وروازہ کھلا جو آج تک بند ند ہو سکا۔ اللہ تعالی ہم پر رحم فرمائے 'ہمیں اختلاف و انتشار سے بچائے اور انتحاد و انقاق کی دولت عطا فرمائے۔ (آجین)۔

و آخر دعوانا ان الحمد للهرب العالمين

www.iqbalkalmati.blogspot.com

## بم الله الرحن الرحيم

# سيرت وشهادت سيدناعلى رضى الله تعالى عنه

# خطبير نؤنه

مُحَمَّدُ وَسُولُ اللهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ آشِدُ أَهُ عَلَى الكُفّارِ رُحَامُ بَيْنَهُمُ تَرْبُهُمُ وَلَكُمَّا شُجَدًا يَبْتَعُونَ فَضُلًا قِنَ اللهِ وَ رِضُولَنَا " شُجَدًا يَبْتَعُونَ فَضُلًا قِنَ اللهِ وَ رِضُولَنَا "

ترجمہ: "مجھ اللہ کے رسول ہیں اور جو لوگ ان کے ساتھ ہیں وہ کفار پر سخت اور آپس میں رحیم ہیں۔ تم جب دیجھو کے انہیں رکوع و جود اور اللہ کے فعلل اور اس کی خوشنودی کی طلب میں مشغول پاؤ گے"۔ جب دیجھو کے انہیں رکوع و جود اور اللہ کے فعلل اور اس کی خوشنودی کی طلب میں مشغول پاؤ گے"۔ (الفتح ۱۳۵۳۸)

صحابہ کرام رضوان اللہ طبعم ا عمین کے بارے میں سرور عالم فخر آدم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

اصحابی کالنجوم فبایهم اقتدیتم اهتدیتم "میرے محابی ستاروں کے ماند میں اس میں سے جس کی اقتداء و پروی کرد کے ہوایت پالو کے"۔

#### حزات گرای!

ونیا کی ان ورخشدہ و تابدہ ہستیوں میں سے ایک سیدنا علی رضی اللہ تعالی عنہ ہیں۔ جنہوں نے اپنے علم و فضل 'شجاعت و سخاوت اور جذبہ حب رسول سے وین اسلام کی خدمت کے لئے نمایاں کارنامے سرانجام دے کر رہتی ونیا تک کے لئے نمایت اعلیٰ مثالیں قائم کیں اور تاریخ اسلام میں نمایاں نام پایا۔

حضرت علی کا اسم گرای علی کنیت ابوالحن کقب ابوتراب اور حیدر ہے۔ آپ کی واوت باسعادت ۱۱ رجب الرجب سنہ ۱۲ قبل ججری کمجتہ اللہ کے نزویک ہوئی۔ آپ کے والد گرای جناب ابو طالب جنور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے چھا تھے۔ آپ کی والدہ ماجدہ کا نام فاطمہ تھا۔ جناب ابو طالب آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے وہ عم محترم ہیں جنوں نے آپ کا بچین سے لے کر نبوت تک بلکہ اپنی زندگی کے آخری لیمات تک خوب ساتھ ویا تھا۔ اس لئے حضور اکرم کو بھی اپنے پچھا سے مجت تھی۔ ای طرح آپ کی پچی فاطمہ (والدہ علی ) بھی آپ پر بری شفقت کرتی تھیں۔ للذا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو خاندان ابو طالب سے خاص انس و محبت تھی۔ چو تکہ ابو طالب کی مالی حالت اچھی نہیں تھی اس لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے پچھا کا بار بلکا کر نے کے لئے حضرت علی کو بچین بی سے اپنے وامن پرورش میں لے لیا۔ اس طرح حضرت علی نے بچین سے آخوش نبوت میں یورش یا گرے کے لئے حضرت علی نے بچین سے آخوش نبوت میں یورش یا گی۔ اس یورش کا اثر تھا کہ آپ کی پیشانی کو اللہ تعالی نے بت برسی سے واغدار نہ ہوئے ویا۔

سرور عالم سلی اللہ علیہ وسلم نے زول وی کے بعد خاص خاص اوگوں کو اسلام کی دعوت وی تو عورتوں میں سب سے پہلے مطرت خدیجہ نے لیک کما مردوں میں سب سے اول مطرت خدیجہ نے لیک کما۔ اس وقت آپ کی عمر تقریبا "وس سال تھی۔

تبول اسلام کے بعد حضرت علی وعظ و پند کے محفلوں اور تبلیغ اسلام کے جلسوں اور اجتماعات میں ہروقت آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کے ساتھ رہتے تھے۔ بعث کے چوتھ سال جب آپ پر قربی اعزہ کو عذاب اللی سے ڈرائے کا عظم نازل ہوا تو آپ نے اس کی تقیل کے لئے اپنے خاندان والوں کو جمع کیا اور ان سے فرمایا کہ "اے بنی سطلب" میں تسمارے سامنے دنیا و آثرت کی بھڑی نعت پیش کرتا ہوں' تم میں سے کون میرا ساتھ دیتا ہے اور کون میرا معاون و مددگار بنتا ہے؟" تو اس کے جواب میں صرف ایک تواز آئی کہ "کو میں جموعا ہوں اور میری ٹائلیں کرور ہیں تاہم میں آپ کا معاون و مددگار اور قوت بازہ بنوں گا"۔ یہ آواز علی بن ابی طالب کی تھی۔ آخضرت نے تین مرجبہ اس سوال کو دہرایا۔ اس کے جواب میں ہر مرجبہ خوت بازہ بنوں گا"۔ یہ آواز آئی۔ اس سلے میں آپ نے فرمایا "تم میرے وارث اور بھائی ہو" حضرت علی کا وعدہ محض زبائی دعوی نہ تھا بلکہ عمل کو کھراس سے بردھ کری تھا۔

معزات محزم!

احادث مباركہ ميں حضرت على كے بوے فضائل بيان وے يس- انسين بيان كرنے كے لئے بوا وقت چاہے۔ البت تموند كے طور ير چند ايك واقعات بيان كئے جاتے ين-

جب آپ سلی اللہ علیہ وسلم غزوہ توک کے لئے تشریف نے جا رہے تھ تب صرت علی کو مدینے میں آپنا نائب بنایا۔
اس پر حصرت علی نے کما کہ آپ جھے عورتوں اور بچوں میں چھوڑ رہے ہیں تو آپ نے فرمایا: انت منسی بسنزله هارون من موسسی الا انہ لا نبسی بعدی (متفق علیہ) "تم میرے لئے ایسے ہو جسے بارون" موی کے لئے تھے گرید کہ میرے بعد کوئی نبی نمیں ہے"۔ یعنی جبل طور پر جاتے وقت جس طرح موئ علیہ السلام نے بارون علیہ السلام کو اپنا نائب بنایا تھا اس طرح

میں تہیں بھی اینا نائب بنا رہا ہوں۔

زر بن حیش روایت کرتے ہیں کہ حضرت علی نے کہا کہ "جھے ہم ہے اس ذات کی جس نے دانہ اگایا اور جانداروں میں جان ڈالی بی اس ملی اللہ علیہ وسلم نے مجھ سے عد کیا تھا کہ مجھ سے مومن ہی محبت کرے گا اور متافق ہی بغض رکھے گا"۔
حضرت علی ہی سے روایت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے قربایا "میں علم کا گھر ہوں اور علی اس کا دروازہ ہے"۔
(الترزی) بعض راویوں نے دار (گھر) کی جگہ مدینہ (شر) کا لفظ بیان کیا ہے۔

چونکہ حضرت علی پروردہ آخوش رسالتہ ہیں ہے۔ اس لئے تمام سحابہ کرام آپ کے عقد فی الدین علم و عرفان و ت فیعلہ اور استباط سمائل کے قائل تھے معرف عرض اللہ عند فرایا کرتے تھے کہ ہم جی ہے سب سے زیادہ قوت فیعلہ کے مالک حضرت علی ابن ابی طالب ہیں۔ چنانچہ جب کسی معالمہ جی ویجیدگی کا سامنا ہو آتو اس کو حضرت علی کے سامنے چیش کرتے۔ ایک مرجہ امیرالمومنین حضرت عرف کی خلافت جی ایک اہم معالمہ چیش آیا۔ حضرت عراس پر خور کرتے رہ لیکن اس کا عمدہ حل نہ نکال سکے اور اس کا فیعلہ کرنے جی پریشان تھے۔ چنانچہ حضرت علی کے سامنے رکھا تو انہوں نے اس کا بحرین حل چیش کیا اس کی حضرت عرف کے ایک اس کا بحرین حل چیش کیا اس کی حضرت عرف کے مانے فرایا لو لا علمی لھلک عصر مجار آج علی نہ ہوتے تو عمرہاک ہو جاتا ہین سمج حل چیش نہ کرنے سے مجھے تقصان پہنچا۔ حضرت سیدنا علی الرتفانی کے محاس اور فریاں بہت زیادہ ہیں تمام محابہ ان خویوں کا اعتراف کرتے ہیں۔ تا جی بزرگ ان کے اوصاف کی قائل ہیں اور اہل سنت آپ کے فضائل پر پختہ بھین رکھتے ہیں۔

حضرت علی رضی اللہ عد ' نے اسلام اور تینجبر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کی ہر میدان میں فدمت کے۔ چنانچہ میدان بنگ ہو یا میدان علم وفقہ اور قفنا آپ بیشہ چی چی چی رہے۔ بنگ بدر میں اپنی شجاعت کا لوہا منوایا۔ بنگ احد میں وشمان اسلام کے دلوں پر اسلام کی وطاک بٹھائے۔ خیبر کے بلے چیز ویے لیکن آپ کا سب سے بڑا وصف جس کے سب وہ اپنے زمانہ کے فقمائے اسلام میں ممتاز تھے وہ یہ تھا کہ انہوں نے وہی مسائل کو اپنے فور و فکر کا موضوع بنایا اور انہیں صرف عماوات و احکام کے افحاء اور اجراء تک محدود نیس رکھا۔ ان کے زمانے میں آگرچہ عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ ' ایسے فقماء موجود تھے۔ جو اپنی جد و جد و بی عبداللہ بن مسائل کا مرائل میں قرآن و سنت کی رائے فوظ رکھتے تھے لین حضرت سیدنا علی الرائشنی کا انتہاز یہ تھا کہ انہوں نے جفتہ کو خالص حقیق و تدقیق کے سانچ میں ڈھال دیا اور احکام و مسائل کا مرائل میں جا کر خالص علی طریق جن قبل دیا اور احکام و مسائل کا مرائل میں جا کر خالص علی طریق برے میں مطالعہ کیا۔

حضرت سيدنا على الرتفني ايك بلند پايد اديب مفكر شاعر فقيد خطيب مفتى عجيم مجابد اور مشير مونے كے علاوہ مجتند سقى وہ حتى الوسع مسائل ميں اجتنادے كام ليتے تھے۔ چنانچد انهوں نے متعدد امور و مسائل ميں قياس و اجتنادے كام ليا۔ آپ نے اپنے صاجزادے حضرت حسن كو وصيت كرتے ہوئے فرمايا۔

"بیٹا میں تہیں تعبیت کرتا ہوں کہ خدا سے ڈرو اور فرائض بجا لاؤ۔ وہی راہ عمل اختیار کرو جو تہارے پیش رؤوں اور صالحین خاندان نے اختیار کی تھی۔ کیونکہ وہ لوگ بھی تہاری طرح فکر و نظر رکھتے تھے لیکن اگر کوئی ایبا سئلہ پیش آ جائے جس کے بارے میں اگلوں کی اختیار کروہ رائے پر تہمارا ول مطمئن نہ ہو تو عالمانہ فور و فکر سے کام لو۔ فکوک و شہمات سے دور رہو اور خدا پر بحروسہ رکھو۔ پھر اگر حمیس بھین ہو جائے کہ تہمارا ذہن صاف ہو گیا ہے اور دل تم گیا ہے تو یک سو ہو کر کام شرور کار دو۔ میں نے جو باتی کی میں انہیں وحیان میں رکھو"۔

آب جب تک لوگوں کی وہی خدمت کا فریعنہ اوا نہ کر لیتے مطمئن نہ ہوتے۔ چنانچہ فقراء و مساکین کو رات کا کھانا

کھلاتے۔ ضرورت مندول اور متحقول کو علاش کر کے ان کو سوال سے بے نیاز کر دیتے۔ رات کو تفاقی میں اپنے معمولات اور عبادات میں مشغول ہو جاتے۔ تبجد کی نماز اوا کرتے۔ میج اند جرے اند جرے مجد میں تشریف لاتے اور فرماتے نماز' نماز' اللہ کے بندو نماز۔ اس طرح سونے والوں کو بیدار کرتے۔

مدینہ منورہ آنے کے بعد الد میں آخضرت نے حضرت علی کو دامادی کا شرف بخشا۔ ججرت مدینہ کے بعد غزوات کا سلسلہ شروع ہوا۔ حضرت علی ان تمام غزوات لیعن بدر' احد' خند آن بی قرید اور حنین وغیرہ میں آخضرت کے جمرکاب رہے اور بمادری و جوانمردی کے سنری کارنامے سرانجام دیئے۔ خند آن میں آپ کو خصوصی طور پر تملہ کرنے کا حکم دیا گیا اور فتح خیبر کا سرا ان کے جے میں آیا۔ متعدد سرایا آپ کی رہنمائی میں بھیج گئے جنہیں آپ نے کامیابی کے شاتھ انجام دیا۔ آخضرت کی آخری ضدمت یعنی آپ کے حصے میں آئی۔

حضرت عمان رسنی اللہ تعالی عند کی شادت کے بعد تین ون تک سند خلافت خالی رہی۔ مید میں قیامت کا شور بیا تھا۔ ہر طرف باغی تھیلے ہوئے تھے لیکن خلافت کا انتظام کرنا بسرحال ضروری تھا۔ اس وقت اکابر صحابہ میں حضرت علی ہی کی ذات ایسی تھی جس پر سب کو اتفاق ہو سکتا تھا۔ چنانچہ مهاجرین اور انصار نے جن میں حضرت ملی اور حضرت زیر بھی تھے ہ آپ کی خدمت میں عاضر ہو کر عرض کیا کہ خلیفہ کا انتخاب بہت ضروری ہے۔ حضرت علی نے اشارہ سمجھ کر فرمایا کہ مجھ کو اس کی حاجت نہیں ے نے تم منتب کو کے میں بھی اے قبل کر لوں گا۔ انہوں نے عرض کیا کہ آپ کے ہوتے ہوئے کوئی دو سرا مخض اس کا مستحق نبیں ہے۔ اس لئے آپ کے علاوہ کمی دوسرے کو متنب نبیں کر سکتے۔ حصرت علی نے پھر عذر کیا اور قرمایا امیر ہونے ک نبت مجھے وزر ہونا زیادہ بیند ہے۔ آخر میں لوگوں نے پر عرض کیا کہ ہم لوگ آپ ہی کے ہاتھ یر بیعت کریں گے۔ فرض مسلمانوں کے اصرارے مجبور ہو کر اور امت اسلامیہ کے مفاد کا لحاظ کر کے آپ نے قبول کیا اور مجمع عام میں مسلمانوں نے آپ ك بات ي بيت كي- اس بيت من مدين ك تمام سحاب شرك تفر بيت ك بعد ١١ ذي الحد ٢٥ عي آب ف مند ظافت سنبعالا۔ آپ نے سند خلافت جن حالات میں سنبعالا تھا وہ امت مسلمہ کے لئے برے پریٹان کن اور محمیر تھے۔ سبائی فتند ردا ذول وسلم عمیوں اور مفاویرست لوگول نے است کو انتشار ، تفرقے اور خانہ جنگی کے میدان میں لا کر کھڑا کیا تھا۔ حضرت عثان کی شمادت اور مدینه منوره (دارالخلافه) میں بدامنی انارکی اور افرا تفری کی وجہ سے بوری اسلامی سلطنت بے بیتنی کی حالت اور انتظار میں جلا عقی۔ یہ طالت دن بدن برتے رہے۔ اور مسلمانوں کی خانہ جنگی کی طرف برجے رہے حق کہ آپ کو ان عالات كى اصلاح كے لئے جنگيس كرنى يوير- ان جنگول كو بحركانے كے لئے سبائيوں منافقوں اسلام وشنول نے مسلمانوں ميں باہمی غلط فیمیاں پیدا کیں افواہیں پھیلائیں اور مسلمانوں کو ایک دوسرے کے خلاف لا کھڑا کیا جس کی وجہ سے امت خانہ جنگی ين جملا مولى-

حضرت علی فی ان پریشان کن محمیر حالات میں بھی عدل و افساف اسلامی اصولوں کی پاسداری احرام مسلم اقتوی و دیانت صدق و خلوص اور تمام اسلامی احکام کی پابندی کو اپنے گئے حرز جان بنایا اور اپنے ساتھیوں کو ان ہاتوں کی تلقین کرتے رہے۔

خانہ بنگیوں اور اندرونی بھروں کے باوجود آپ نے اسلامی حکومت کی سرحدوں پر نظر رکھی اور سیستان اور کابل میں بعض فتوحات حاصل کیس اور ۱۳۸ھ میں بحری رائے سے کو کن پر حملہ کرایا۔ مسلمانوں کی خانہ بنگی سے فائدہ اٹھا کر سرزمین مجم میں جا بجا بغاوتیں پیدا ہو گئی تحییر۔ چنانچے کمان اور فارس کے صوبے باغی ہو گئے تھے اور بعض دوسرے علاقوں میں بخاوت کے

1.0

آثار تھے۔ آپ نے اندرونی دشواریوں کے باوجود زیاد بن ابیہ کو مامور کیا جس نے بغاوتی فرو کر کے باغی علاقوں کو قابو میں کیا۔ حضرت علیؓ نے نظام خلافت' صیغہ فوج اور میغہ مال میں اصلاحات کیس۔ عمال کی اخلاقی گرانی کے نظام کا اجتمام کیا' بیت المال کی حفاظت سخت کی' ذمیوں سے نرمی اختیار کی اور عدل و مساوات کو عام کیا۔

### شهادت

آپ کے دور کی خانہ بھیوں اور امت کے انتظار ہے ایک نیا فرقہ وجود میں آیا جے تاریخ خوارج کے نام ہے یاد کرتی ہے۔ خوارج نہ صرف آپ کے بخت مخالف ہو گئے بلکہ اس دور میں امت کے جو بڑے ذہاء اور حکران تنے سب کے مخالف ہو گئے۔ ان کا خیال یہ تھا کہ ان بڑوں کو ختم کر دیا جائے تو امت کی اصلاح ہو جائے گی چنانچہ سیدنا علی الرتضای امت کے مسائل کو حل کرنے اور صلح کی کوششوں میں مصوف تنے کہ خوارج نے آپ کو شمید کرنے کی سازش کی۔ خارجیوں کے گروہ بی ہے ایک نوجوان عبدالرحمان ابن ملج نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو قتل کرنے کا بیڑا اٹھایا۔ یہ مخص قبیلہ مراد کا حلیف تھا۔ تجاج بن عبداللہ صریحی نے جو بن حمیم ہے تعلق رکھتا تھا حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کو قتل کرنے کے لئے اپنا نام چش کیا اور عمرو بن عبداللہ صریحی نے جو بن حمیم کو تبہ تیخ کرنے کے لئے اپنا عام چش کیا اور عمرو بن جمرو بن العاص کو تبہ تیخ کرنے کے لئے اپنا عام پش کیا اور عمرو بن

امير معاوية كا حملہ آور مقررہ وقت پر جائے واردات پر پہنچ گیا۔ ليكن وہ انہيں قبل كرنے ميں كامياب نہ ہو سكا۔ اے پكر

کر قبل كر دیا گیا۔ عمود بن العاص بارى كى وجہ ہے نماز پڑھائے كے لئے نہ آ سكے۔ ان كى جگہ ان كا محافظ افر خارجہ بارا گیا۔

اب رہا ابن مجم سو وہ كوفہ ميں مقيم رہا اور آريخ مقررہ كا انظار كرنے لگا۔ وقت قريب آنے پر رات كى تاريكى ميں اپنے ايك ساخى كى سعيت ميں موقع پر پہنچ گيا۔ آپ گورے نگا اور مجد شك لوگوں كو نماز كے لئے بلاتے گئے۔ مجد ميں واقل ہوئے تو بيد دونوں وشمنان اسلام موقع كى خلاش ميں تھے۔ دونوں نے تكواروں بے دھزت على پر تملہ كر دیا۔ ابن مجم كا وار پيثانى ہے ہونا دونا دائل اسلام موقع كى خلاش ميں تھے۔ دونوں نے تكواروں بے دھزت على پر تملہ كر دیا۔ ابن مجم كا وار پيثانى ہوتا وقت ماغ تا امرالموسئين زمين پر كر كے اور فرمايا۔ فرت بر ب الكعبه "رب كعب كى حتم ميں كامياب ہوا"۔ قاطانہ حملہ كے وقت دھزت على كى زبان پر الصلواۃ يا عباد الله الصلواۃ الله كي بدوا امن كا بيا آقاب درخاں واقعہ بدوز جھ الا رمضان المبارك مسابق ٨ جنورى ١٢١ه كو على د فضل كا بيا آقاب درخاں فقد و شور كا ما بتاب آباں پروردہ آغوش سيد انام 'امت محمد كا اہم اور خليفہ راشد و رائع اپنے خالق و مالك كے حضور پيش فقد و شور كا ما بتاب آباں پروردہ آغوش سيد انام 'امت محمد كا اہم اور خليفہ راشد و رائع اپنے خالق و مالك كے حضور پيش موا۔ رضى الله تعالى عد، آپ كا دور خلافت ٣ سال ٩ ماہ ہے آپ كوفہ ميں دفن كے گے۔

و آخر دعو آنان الحمد لكہ رب العالمين

مزید کتب پڑھنے کے لئے آئ بی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

www.iqbalkalmati.blogspot.com

بم الله الرحن الرحيم

تقوي

## خطبة سنُونه،

الحَمْدُ بِلَٰهِ خَمْدُهُ وَيَسْتَعِينُاهُ وَيَسْتَنفِنَ وَنُوهُ مِنْ بِيهِ وَيَتُوكُلُ الْحَمْدُ بِلَٰهِ وَيَعُودُ النَّهِ مِنْ شَرُودِ النَّسِنَا وَمِنْ سَيِئاتِ الْحَمَالِيَاسُ الْمَعْدِهِ اللَّهُ فَلاَ مَارِي سَيِئاتِ الْحَمَالِيَاسُ الْمَعْدِهِ اللَّهُ فَلاَ مَارِي لَلَهُ وَيَشْهَدُ السَّنَّ مُحَدَّدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَحَدَهُ لَا شَرُولِكِ لَهُ وَيَشْهُدُ السَّ مُحَدَّدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَحَدَهُ لَا اللهِ وَاصْعَابِهِ وَلَمْلِ بَيْتِهِ وَيَارَكُ وَسَلَّمَ وَلَا اللهِ عَلَيْهِ وَالْمَعْلِي الرَّحِيثِ وَمَا اللهِ وَاصْعَابِهِ وَالمَلْ بَيْتِهِ وَيَارَكُ وَسَلَمَ وَمَا اللهِ وَاصْعَابِهِ وَالْمَلِ بَيْتِهِ وَيَارَكُ وَسَلَمَ وَسَلَمَ وَمَالُ اللهِ وَاصْعَابِهِ وَالْمَلِ بَيْتِهِ وَيَارَكُ وَسَلَمَ وَسَلَمَ وَمَا لَا اللهِ وَاصْعَابِهِ وَالْمَلِ بَيْتِهِ وَيَارَكُ وَسَلَمَ وَسَلَمَ وَمَالِكُ وَسَلَمَ وَمَا لَهُ وَاصْعَابِهُ وَالْمَلِ بَيْتِهِ وَيَارَكُ وَسَلَمَ وَسَلَمَ وَمَا لَا اللهِ وَاصْعَابِهُ وَالْمَلُ بَيْتِهِ وَيَارَكُ وَسَلَمَ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَالْمَالُونَ الرّحِيثِ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

لَانِهَا الَّذِينَ امْنُوا الْقُوا اللَّهُ وَتُؤْتُوا مَعُ الصَّدِقِينَ ١٠

- ا۔ اے لوگو جو ایمان لائے ہو اللہ سے ڈرو اور سے لوگوں کا ساتھ دو۔ (التوبہ 1929) اِن اللہ ایکجٹ المُشَقِین ﴿
  - الله مقول بى كو پند كرتا بـ (التوبه ٢:٩)
     أن المُشَقِين في جَنْت وَ تَعِينَدُ (١٠)
  - سے متی لوگ وہاں باغوں اور نعتوں میں بوں گے۔ (طور ۱۲۵۲) ا
  - سم يقيقا معقول كے لئے كامراني كا ايك مقام ہے۔ (النبا ٨١٥١)

حفرات محرم!

آج جاري الفتكو كا موضوع تقوي ب-

تقوی کے لفظی معنی بچن پر بیز کرنے اور محفوظ رہنے کے ہیں۔ لیکن شریعت اسلای میں تقوی ول کی اس کیفیت کا نام بے جو اللہ تعالی کے بیشہ حاضر و ناظر ہوئے کا بقین پیدا کرتے نیکی اور برائی میں فرق کرنے کی صلاحیت پیدا کرتی ہے۔ اور نیکی کی طرف رغبت اور بدی سے نفرت کے جذبہ کو بیدار کرتی ہے۔ دو سرے لفظوں میں اے یوں بھی کہا جا سکتا ہے کہ تقوی مغیر کے اس احساس کا نام ہے جس کی بنا پر ہر کام میں خدا کے تھم کے مطابق عمل کرنے کی شدید رغبت اور اس کی نافرمانی کرنے سے تخت نفرت پیدا ہوتی ہے۔

تنوی اتنا جامع لفظ ہے اور اس کے معنی استے وسیع ہیں کہ اگر ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تمام تعلیمات اور شریعت اسلامی کے تمام احکام کا ظلامہ صرف ایک لفظ میں اوا کرنا چاہیں تو ہم اس کو "تقویٰ" سے اوا کر کتے ہیں اس لئے کہ اسلام کی ہر تعلیم کا بنیادی اور اصلی مقصد یمی ہے کہ انسان ہو بھی عمل کرے اس میں تقویٰ کی روح ضرور پیدا ہو۔ قرآن پاک نے اپنی ابتدائی آیات می میں یہ اعلان کیا ہے کہ اس کی تعلیم سے وہی فائدہ اٹھا کتے ہیں ہو تقویٰ والے ہیں:

هُدًى لِلشَّقِينِ . .

رجم: بدایت بے روز کار لوگوں کے لئے۔ (القرہ ۲۲)

وین اسلام کی ساری عبادتوں کا خشا اسی تقوی کا حصول ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے۔

يَالِمُ النَّاسُ اعْبُدُوا رَبِّكُ الَّذِي خَلَقَكُمُ

ترجمه: لوگو بندگی اختیار کرد این اس رب کی جو تسارا خالق ب- (البقره ۲۲۲)

مارے زیب و زینت کا سامان ظاہری لباس سے بردھ کر تقوی کا لباس ب-

ولِبَاسُ الثَّقَوٰيُ ذلك عَيْرُ السَّاسُ الثَّقَوٰيُ ذلك عَيْرُ

ترجمه: اور بمترن لباس تقوى كالباس ب- (الاعراف ٢٠١٠)

ای طرح اسلام کا اخلاقی نظام بھی ای تقویٰ کی بنیاد پر قائم ہے۔

وَ أَنْ تَغْفُوا أَقْرَبُ لِلتَّقُوٰيُ \*

ترجمة اور تم زى ے كام لو تو يہ تقوى سے زيادہ مناسب ركمتا بـ (البقره ٢٣ ١٢)

اغدِلوًا مُوَ أَقْرَبُ لِلثَّقُويَ

رجمة عدل كواي خدا ترى عدايوه مناسبت ركمتا ب- (الماكده- ١٠٥٥)

وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَثَقُّوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْمُورِ (١)

ترجمه: اگر تم میراور خدا تری کی روش یر قائم رمو کے توب بوے حوصلہ کا کام ہے۔ (آل عمران ۱۸۲۳)

اور پر قرآن کریم کے مطابق جنت اور آخرت کی تمام نعمتوں کے مستحق بھی اہل تقویٰ بی ہیں (جیسا کد شروع میں بیان کردہ آیات کریمہ سے واضح ہے) اور انجام کار کامیابی و کامرانی بھی تقویٰ والوں بی کے جصے میں آئے گی۔

حفزات كراي!

یہ جان لینے کے بعد کہ تقویٰ بی اسلامی تعلیمات کا مقصد اور اس کی روح ہے اور دین و دنیا کی تمام تعلیم الل تقویٰ بی

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

کے لئے ہیں یہ دیکھنا ہے کہ تقویٰ والے کون لوگ ہیں۔ ارشاد رمانی ہے:

وَالَّذِي جَاءَ بِالصِدْقِ وَصَدَقَ بِهَ اوْلِيْكَ هُمُ الْمُثَقُولَ ١٠

ترجمت اور جو مخض عائی لے کر آیا اور جنوں نے اس کو یج مانا وی عذاب سے بیختے والے ہیں۔ (الزمره ۳۳:۲۳)

روزہ کا بھی کی مقصد ہے:

كُتِبَ عَلَيْكُ الضِّيَامُ حَمَّاكُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَّقَوْنَ اللَّهِ

رجسن تم پر روزے فرض کر دیے گئے جس طرح تم ہے پہلے انبیاء کے پیروؤں پر فرض کئے گئے تھے اس سے توقع ہے کہ تم میں تقویٰ کی صفت پیدا ہوگی۔ (البقرہ ۱۸۳۳)

> ع کی فرض و غایت ہی ہی ہے وَسَنَ يَّمُظُمُ مَشَعَلَ مِرَا اللهِ فَإِنْهَا مِنْ تَعَتَّوْجِ الْعَسَانُونِ رجسہ اور جو اللہ کے مقرر کروہ شعار کا احرام کرے تو یہ دلوں کے تقویٰ ہے ہے۔ (الج ٣٣:٢٣) قربانی ہی ای غرض ہے ہے:

لَنْ يَنَالَ اللهَ لَحُوْمُهَا وَلا دِمَا وَهَا وَلَكِنْ يَنَالَهُ الْقَفْوَى مِنْكُونُ رَبِينَا لَهُ الْقَفْوى مِنْكُونُ رَبِينَا لَهُ اللهُ وَيَحْ مِن وَنَا وَلَا مِنَا كُونَ مِنَا لَهُ وَاللَّهِ مِن وَنَا وَلَا مِنَا لَهُ وَلَا مِنَا لَهُ وَلَا مِنَا وَلَا مِنَا لَا لَهُ وَلَا مِنْ اللَّهُ وَلَا مِنَا وَلَا مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَا مِنْ اللَّهُ وَلَا مِنْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا مِنْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا مِنْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّا اللَّالِمُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللّه

ایک سلمان کی پیثانی جس جگ خدا کے سامنے جھتی ہے اس کی بنیاد بھی تقوی پر ہونی چاہے۔ استہدا انتیاس عَلَى النَّقُوٰى

رجم: جومجد اول روزے تقوی پر قائم کی می۔ (التوبہ ١٠٨٠٩)

یعن تقوی والا وہ ہے جو اپن زندگی کے ہر شعبہ اور کام کے ہر پہلو میں سچائی لے کر آئے اور اس ابدی سچائی کو پچ مائے۔ اس کی نظر ظاہری فائدے اور نقسان پر ند ہو بلکہ صرف اور صرف سچائی پر ہو۔ ایک دوسرے مقام پر (سورہ بقرہ میں) تقوی والوں کا پورا طال اور حلیہ یوں بیان کیا گیا ہے۔

وَلَكِنَ الْمِالَ عَلَى حَيْنَا وَمِنَ الْمَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْاَيْحِيرِ وَالْمَلْلِكَةِ وَالْكِتْبِ وَالنّبِيْنَ وَالْتَالِمُونَ وَالْمَالَ عَلَى حَيْنَا وَوَلَا الْمُنْفِقُ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمُؤْفُونَ بِعَهْدِهِمْ لِذَا عُهَدُوا وَالصّيرِيْنَ فِي الْبَاسَةُ وَالضّيرِيْنَ فِي الْبَاسَةُ وَالصّيرِيْنَ الْبَاسِ وَاللّهِ الدَّيْنَ صَدَقُوا وَاللّهَ هُمُ النّقَطُونَ ﴿

ترجمہ: بلکہ نیکی ہے ہے کہ آوی اللہ کو اور ہوم آخر کو اور اللہ کہ کو اور اللہ کی تازل کی ہوئی کتاب اور اس کے تغیروں کو ول سے بانے اور اللہ کی محبت میں اپنا ول پند مال رشتہ داروں اور بجیموں پر مسکینوں اور مسافروں پر مدو کے لئے ہاتھ پھیلانے والوں پر اور غلاموں کی رہائی پر خرچ کرے مناز قائم کرے اور ذکواۃ دے۔ اور فیک وہ لوگ بیں کہ جب عمد کریں تو اے وفا کریں اور حق و مسیبت کے وقت میں اور حق و باطل کی جنگ میں مبر کریں۔ یہ بیں راست باز لوگ اور یکی لوگ متنی بیں۔ (البقرو اللہ کا)

حضرت معاذبن جبل فرماتے ہیں کہ انہوں نے رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے پوچھا متقی کون لوگ ہیں۔ ارشاد ہوا "وہ لوگ جو شرک اور بت پرستی سے اپنے آپ کو بچا کر رکھتے ہیں اور نمایت اخلاص کے ساتھ صرف الله کی عبادت کرتے ہیں۔ یک وہ لوگ ہیں جو جنت میں داخل ہوں سے"۔

حضرت عبدالله بن عباس فراتے ہیں کہ تقوی والے وہ خوش نعیب لوگ ہیں۔ جو اللہ سے ڈرتے اس کی سزا سے ارتے مرات کی امید رکھتے ہیں۔

حضرت عمر فاروق نے ایک مرتبہ حضرت الی بن کعب سے پوچھا "تقویل کیا ہے؟ انہوں نے جوابا" حضرت عرق سوال کیا۔ کیا آپ کبی ایس رائے ہے گزرے جس کے دونوں طرف کاننے اور خاردار جھاڑیاں ہوں؟ حضرت عرش نے فرمایا۔ بی باب باب ایسا موقع چش آیا۔ حضرت الی بن کعب نے پوچھا تو ایسے موقع پر کاننوں سے نچنے کے لئے آپ کیا کرتے ہیں؟ حضرت عرش نے جواب دیا۔ جس ایسے موقع پر اپنے کپڑے سمیٹ لیتا ہوں اور بری احتیاط سے چاتا ہوں کہ کمیں کاننوں میں نہ الجھ جاؤں۔ حضرت الی بن کعب نے فرمایا فذالک النقوی کی کئی تقویل ہے۔

مطلب ہیہ ہے کہ جس طرح انسان کانوں والے رائے ہے بوری احتیاط اور کیڑے سنبھال سنبھال کر چاتا ہے۔ اس طرح وہ زندگی کے خاردار رائے پر کال احتیاط ہے چلے کہ کمیں وہ گناہوں اور خواہشات نفسانی کے کانوں میں الجھ نہ جائے۔ اور ایسا تب بی ممکن ہے کہ جب انسان کا ول تقوی کی دولت ہے مالا مال ہو۔ سنبربیدار ہو فیرو شرکی تمیز ہو۔ سزا و جزا کا بھین ہو نیکی کی طرف رغبت ہو اور برائی اور اپنے خالق و مالک کی نافرمانی سے شدید نفرت ہو۔ اللہ تعالی جمیں سے تمام خوبیاں نصیب فرمائے۔ حصرات محترم!

عملی زندگی میں تقوی افتیار کرنے کے لئے وو باتوں پر عمل کرنا لازم ہے۔ ایک اپنے ہر کام اور سرگری میں اللہ تعالیٰ ک عمل اطاعت اور دوسرے اعمال کا محاسبہ کرتے ہوئے مزید نیکی کرنے کی مسلسل کوشش۔

غرض اسلام میں تمام اعمال کی بنیاد خدا کے خوف پر رکھی گئی ہے اور یہ خوف جب انسان اپنی پوری زندگی پر محیط کر لیتا ہے اور جب وہ ہر قدم اٹھانے سے پہلے یہ سوچتا ہے کہ کہیں یہ خدا کو ٹاپند تو نہیں تو اس کا یہ وصف تفوی کہلاتا ہے اور اس وصف کا حامل محض متی بن جاتا ہے اور متی لوگوں ہی کے لئے اللہ تعالی نے قرآن کریم میں آخرت کی فوز و فلاح کی خوشخہال منائی ہیں۔ اللہ تعالی ہمیں تفوی کا وصف اپنے اندر پیدا کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔ والحر دعوانا ان الحصد للله رب العالمين بم الله الرحمٰن الرحيم

حقوق الله

## خطيب نؤنه

الحُمَدُ بِلَهِ بَحْمَدُهُ وَنَسُتَعِينَهُ وَنَسَتَعِينَهُ وَنَوَهُ مِنَ بِهِ وَسَوَكُلُ الْحَمَدُ بِلَهِ وَسَنَاتِ اعْمَالِنَا مَنْ عَلَيْهِ وَنَعُودُ النَّهُ عَلَى مَاتِ سَيِئَاتِ اعْمَالِنَا مَنْ تَعْمَلِهُ فَلَا مَادِي لَهُ وَنَشَهُدُ اَتُ تَعْمَلِهُ فَلَا مَادِي لَهُ وَنَشَهُدُ اَتَ تَعْمَلُهُ وَلَا اللهُ وَنَشَهُدُ اللهُ وَمَنْ تَعْمَلِهُ فَلَا مَادِي لَهُ وَنَشَهُدُ اَتَ مُحَمَّدًا عَبُدُهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَلَمْ مَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَمَا لَكُ وَسَلَمَ وَمَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَمَا لَكُ وَسَلَمَ وَمَا لَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَمَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَالِمُ اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَالِمُ اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَالِمُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَمَالِمُ اللّهُ وَمَالِمُ وَمِنْ اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمُلّمُ اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمُعَامِلُهُ وَمُعْمِلُهُ وَاللّهُ وَمُعْمِلُهُ وَمُعْمِلُهُ وَمُؤْمِنُ السَالِمُ وَمُعَامِلُهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمُعْمِلُهُ وَاللّهُ وَمُؤْمِنُ اللّهُ وَمُعْمِلُهُ وَاللّهُ وَمُؤْمِلُهُ وَمُؤْمِلُومُ وَمُؤْمِلُهُ وَاللّهُ وَمُؤْمُ واللّهُ وَمُؤْمُ وَاللّهُ وَمُؤْمُ وَاللّهُ وَمُؤْمُ وَاللّهُ وَمُؤْمُ وَاللّهُ وَمُؤْمُ وَاللّهُ وَمُؤْمُ وَاللّهُ وَمُؤْمُ وَالْمُ وَمُؤْمُ وَاللّهُ وَمُؤْمُ وَاللّهُ وَمُؤْمُ وَاللّهُ وَمُؤْمُ وَاللّهُ وَمُؤْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمُؤْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمُؤْمُ وَاللّهُ وَمُؤْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ

وَالْهَالَةُ اللَّهُ وَاحِدُ لا إِلَّهُ اللَّهُ مُوالرَّحْمُنُ الرَّحِيمُ اللَّهِ

٢) تمارا فدا ايك عى فدا إس رانن اور رجيم ك سوا اور كوئى فدا نيس ب- (البقرة ٢٠٣١)

۳) وہ تو آ انوں اور زمین کا موجد ہے۔ اس کا کوئی بیٹا کیے ہو سکتا ہے جب کہ کوئی اس کا شریک زندگی

117

یں نمیں ہے۔ اس نے ہرچ کو پیدا کیا ہے اور وہ ہر چ کا علم رکھتا ہے۔ یہ ہے اللہ تسارا رب کوئی خدا اس کے سوا نمیں ہے، ہرچ کا خالق، الذاتم اس کی بندگی کرو اور وہ ہرچ کا گران ہے۔ (الانعام ۱۹۲۲–۱۹۲۱)

وَاغْبُدُ رَبِّكَ حَتَّى يَأْتِيكَ الْيُقِينُ ٠٠٠

- اوراس آخری گری تک اپ رب کی بندگی کرتے ربوجس کا آنا فینی ہے۔ (الحجره ۱۹۹۱)
   اِنَّ اللّٰهَ هُوَ رَفِحْتُ وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ \* لَمِدًا صِرَائِلًا المُنتَقِيمُ اللّٰ
- ۵) حقیقت بیر ب کد الله بی میرا رب بھی ب اور تهمارا رب بھی۔ ای کی تم عبادت کرو۔ یمی سیدها رات ہے۔ (الز قرف ۱۳:۲۳)

#### حزات گرای!

ان تمام آیات کریمہ اور اس طرح کی دوسری کی آیات میں انسان کو اپنے خالق و مالک کی بندگی اختیار کرنے کا تھم دیا گیا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی بی بندگی اور اطاعت جو انسان کی پیدائش و تخلیق کا اصل مقصد ہے "حقوق اللہ" کملاتی ہے۔ شریعت کی روسے ہرانسان پر چار حتم کے حقوق عائد ہوتے ہیں۔

- (ا) الله كے حقوق
- (٢) نفس اور جم كے حقوق
  - (m) بندوں کے حقوق
- (m) ان چزوں کے حقوق جن انسان کے اختیار میں دیا ہے آگ ان سے کام لے۔

حفرات محرم!

آہم اس تقیم کے تحت ایک بندے کے ذے اس کے خالق و مالک کے حب ذیل خاص حقوق ہیں۔
(۱) الله تعالی کا انسان پر پہلا اور اولین حق یہ ہے کہ وہ صرف اس کو معبود مانے اور اس کی ذات و صفات میں کسی کو شریک ند کرے۔ یہ حق کلمہ لا الد الا اللہ پر ایمان لانے ہے ادا ہو جاتا ہے اللہ تعالیٰ کے بارے میں ایک مسلمان کے عقائد یہ مونے جائیں۔

111

اللہ ایک ہے وہ کی کا مختاج نیں نہ اس نے کسی کو جنا اور نہ وہ کسی ہے جنا گیا۔ کوئی اس کے مقابل کا نہیں۔

وہ بیشہ سے ہے اور بیشہ رہے گا۔ کوئی چڑ اس کے مائٹر نہیں اور وہ سب سے نرالا ہے۔ وہ زندہ ہے۔ ہر چڑ پر اس کی قدرت ہے کوئی چڑ اس کے عظم سے پوشیدہ نہیں وہ سب کچھ ویکھتا ہے اور سنتا ہے۔ وہ جو چاہے کرتا ہے کام فرما آ ہے وہ عباوت کے لاکق ہے اس کا کوئی سابھی نہیں۔ اپ بدول پر مرمان ہے۔ بادشاہ ہے۔ تمام جیوب سے پاک ہے۔ وہی اپ بندوں کو سب آفتوں سے بچاتا ہے۔ وہی عزت والا ہے۔ بیدا کرنے والا ہے۔ گزاہوں کے بخشے والا ہے۔ بہت بندوں کو سب آفتوں سے بچاتا ہے۔ وہی عزت والا ہے۔ پیدا کرنے والا ہے۔ گزاہوں کے بخشے والا ہے بروبار وسنے والا ہے نہوں کہ خاب کوئی کام عکمت سے خالی نہیں۔ وہ سب کے کام بنانے والا ہے۔ اس کا کوئی کام عکمت سے خالی نہیں۔ وہ سب کے کام بنانے والا ہے۔ اس کا کوئی کام عکمت سے خالی نہیں۔ وہ سب کے کام بنانے والا ہے۔ اس کا کوئی کام کوئی آ ہے۔ وہی مارتا ہے۔ اس کو نشانیوں اور صفتوں سے سب جانتے ہیں۔ اس کی زات کی بارکی کوئی نہیں جانتا کرتا ہے۔ جو مزا کے قابل ہے اس سرا وہتا ہے۔ وہی ہوایت کرتا ہے۔ نہ وہ سوتا ہے نہ وہ اور گھتا ہے۔ اس کی خانہ کاروں کی قوبہ قبول کرتا ہے۔ جو مزا کے قابل ہے اس سرا وہتا ہے۔ وہی ہوایت کرتا ہے۔ نہ وہ سوتا ہے نہ وہ اور گھتا ہو کے ہور کمال کی تمام صفتیں اس کو حاصل ہیں۔ اور تمال کی تمام صفتیں اس کو حاصل ہیں۔

محلوق کی تمام صفات سے پاک ہے۔ عالم میں جو کچھ اچھا برا ہو تا ہے اس ب کا پہلے سے علم ہے۔ اس نے اپنے بندول کو کمی ایسے کام کا تھم نمیں دیا جو ان سے نہ ہو تھے۔۔۔۔۔ اور یہ کہ کوئی چیز خدا کے ذمہ لازم نمیں وہ جو کچھ مرمانی کرے اس کا فضل ہے۔

دو سراحق الله تعالی کا بندوں کے ذمے یہ ہے کہ جو ہدایت اس کی طرف سے آئے بندہ اس کو سے ول سے تسلیم کرے یہ حق حضرت محمد صلی الله علیہ وسلم حق حضرت محمد صلی الله علیہ وسلم کا ارشاد ہے "تم میں سے کوئی اس وقت تک کامل مومن شیں ہو سکتا جب تک وہ اپنی خواہشات کو اس دین کے آباع نہ کر دے ہے میں لے کر آیا ہوں۔"

تیراحق الله تعالی کا بیہ ہے کہ اس کی رضا و محبت کو سب کی رضا و محبت پر مقدم رکھے۔ اور اس کی فرانبرواری اختیار کرے بیہ حق اس قانون کی بیروی سے اوا ہو تا ہے جو الله تعالی کی کتاب اور رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی سنت میں بیان ہوا ہے۔ اور چوتھا حق بیہ ہے کہ اس کی عباوت کی جائے اس حق کو اوا کرنے کے لئے الله تعالی نے نماز 'روزہ' زکواۃ اور عج کی صورت میں مختلف عباوتیں بندوں پر فرض کی ہیں۔

الله تعالى نے اپنے بندوں كو زندگى كزارنے كاجو نظام ديا ہے اس كانام اسلام ہے۔ جس كے لفظى معنى بين اپنے آپ كو سرو كر دينا۔ در حقيقت ايك مسلمان كى پورى زندگى الله تعالى كے لئے سردگى كى زندگى ہے يعنى اس كے جذبات واجشات اور اختيارات سب الله كے سرد ادر رضائے اللى كے تابع ہوتے ہيں۔ اسلاميت اسى كانام ہے اور مسلم كے بي معنى ہيں۔

الله تعالى سے دعا ہے كه وہ جميں اپ حقوق اور اس حواله سے جو دوسرے حقوق جم پر عائد ہوتے ہيں انہيں كما حقد ادا كرنے كى توفق نصيب فرمائے۔ تعين۔

و آخردعوانا ان الحمد لله رب العالمين

www.iqbalkalmati.blogspot.com

بم الله الرحن الرحيم

حقوق العباد

### خطية سنونه

المُحُمَّدُ بِلَّهِ عَنَّمَدُهُ وَيَسَتَعِبْنَهُ وَلَسَتَنفِرَهُ وَنَوْهُ مِنُ بِهِ وَنَتَوَ كَلُّ عَلَيْهِ وَلَعُودُ إِللَّهِ مِنْ شَرُودِ اَنفُرِنَا وَمِنْ سَيِئاتِ اَعْمَالِنَا مَن عَيْدِهِ اللهُ وَلَا مَانِ اللهُ عَلَا مَانِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَمَنْ تَيْنَالِلُهُ فَلَا هَادِي لَذَ وَنَشَهَا اللهُ اللهُ اللهُ وَمَن تَيْنَالِلُهُ فَلاَ هَادِي لَذَ وَنَشَهَا اللهُ اللهُ وَمَن تَيْنَالِلُهُ فَلاَ هَادِي لَذَ وَنَشَهَا اللهُ اللهُ وَمَن تَيْنَالِلُهُ فَلاَ هَادِي لَذَ وَنَشَهَا اللهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللهُ وَاصْعَابِهِ وَلَهُ لِللهُ مَن اللهُ وَاصْعَابِهِ وَلَهُ لِللهُ وَاصْعَابِهِ وَلَهُ لِللهُ وَاصْعَابِهُ وَلَهُ لِللهُ وَاصْعَابِهُ وَلَهُ لِللهُ وَاللهُ وَالل

قَاتِ ذَا الْقُرُبِي حَقَّهُ وَالْمِسَكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ رجم: پي رشته دار كواس كاحق و اور مسكين و مسافر كوراس كاحق (الروم ٢٨:٣٠)

وَفِي آمُوَالِهِمْ حَقْ لِلسَّالِلِ وَالْمَحْرُوهِ ( ) المُوالِهِمْ حَقْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الدام المال عن ما كل اور محروم كا حق شامل ب- (الذاريات اهناه)

حفزات گرای!

ان ارشادات میں اللہ تعالی نے اوگوں کے ساتھ حسن سلوک سے چیش آنے اور ان کے حقوق کو ادا کرنے کا عظم دیا ہے۔ حق کے لفظی معنی' جائی' لازم' داجب اور مقرر شدہ حصہ کے ہیں۔ پھر قرآن مجید نے حق اور باطل کو ایک دو سرے کے مقابل چین قرار دیا ہے۔ گویا قرآن کے زدیک ہر انچی بات حق ہے اور ہر بری بات باطل' اس طرح حق اپنے وسیح معنوں ہیں ہے ہے 114

کہ مسلمان اپنی عملی زندگی میں ہر محض سے نیک سلوک کرے۔ لوگوں کی خیر خوابی جاب ، مدردی اور تعاون کا روید رکھے اور ہرچیز کا استعمال اللہ کی ہدایت کے مطابق کرے۔

ارشاد بارى تعالى ب:

مُوَالَدِي تَعَلَقَ لَكُمْ مِنَافِي الأرضِ جَمِيمًا"

ترجمه: وى توب جس في تهارك لئ زين كى مارى ييزس بيدا كين- (البقره ١٩٢١)

اس کے انسان کو دنیا کی ہراس پیزے جس سے اس کے نفع کا تعلق ہے۔ ایک گونہ لگاؤ ہے۔ اس لگاؤ کا نقاضا ہہ ہے کہ
اس کی ترقی و حفاظت میں کو حش کی جائے۔ اس پیز سے وہی نفع اٹھایا جائے جس کے لئے اللہ تعالی نے اس پیدا کیا ہے اور
ان موقعوں پر اسے خرچ کیا جائے 'جمال اللہ تعالی نے حکم دیا ہے اور اس پیز کو ہر اس پہلو سے بچایا جائے جس سے اس کی نفع
رسانی کو نقصان پنچے۔ اس ذمہ داری کا نام حق ہے اور جب انسان کا تعلق کا نتات ارضی کی ایک ایک چیز سے ہے تو ظاہر ہے
اس کی بید ذمہ داری بھی ہر چیز سے متعلق ہے۔ جمادات سے بھی کہ ان کو بے موقع نہ صرف کیا جائے 'باتات سے بھی کہ ان کو
نشو و نما کا موقع دیا جائے۔ جوانات سے بھی کہ ان کو بے سب تکلیف نہ بچپائی جائے اور ان کے آرام کا خیال رکھا جائے اور
انسانوں سے بھی کہ ان کی ہر ضرورت میں ان کی مدد کی جائے اور ان کے فریشہ محبت کو اوا کیا جائے اور خود انسان کا اپنے اوپ
بھی حق ہے کہ اس کا ہر عضو جس غرض کے لئے پیدا کیا گیا اس سے مناسب طور سے وہ کام لے۔ اس لحاظ سے حقوق کا وائرہ
بہت وسیع ہو جاتا ہے اور انسانوں کے علاوہ کا نتات کی دو سری جاندار اور بے جان چیزوں تک کھیل جاتا ہے۔

گران تمام حقق کی اوائیگی ہیں اسلام نے ایک خاص ترتیب فوظ رکھی ہے جس ہیں انسانی تعلقات کی تدریجی ترتیب کو چیش نظر رکھا گیا ہے۔ یعنی تعلقات کی کی بیش اور دوری نزد کی کے لحاظ ہے ہر ایک کا درجہ الگ الگ مقرر کر دیا ہے۔ مثلا ایک حوان کے مقابلے میں ایک دوست کی فیروں اور برگانوں کے مقابلے میں ایک عزیز کی اور پھر ان عزیزوں بیں بھی قرابت کی دوری و زدو کی کو مد نظر رکھا گیا ہے۔ جو تعلق بیں جتنا قریب تر ہے اس کے حقق است تی اہم اور زیادہ بیں اور ان کی اوائیگی کی اتنی ہی تاکید ہے۔ اور یہ صرف دین اسلام کا انتیاز ہے، جس نے تفصیل طور پر انسانی حقوق کو درجہ وار چیش کیا۔ دوسرے خداجب بیں نہ صرف یہ کہ ایک کوئی درجہ وار تفصیل نہیں بلکہ انسان اور حوان کے پھر انسانوں میں حوان کے درمیان بھی خط فاصل نہیں قائم کیا گیا۔ مثلاً بدھ مت کی اظافی تعلیمات میں انسان اور حوان کے پھر انسانوں میں حوان کے درمیان بھی خط فاصل نہیں قائم کیا گیا۔ مثلاً بدھ مت کی اظافی تعلیمات میں انسان اور حوان کے پھر انسانوں میں حوان کے درمیان بھی خط فاصل نہیں قائم کیا گیا۔ مثلاً بدھ مت کی اظافی تعلیمات میں انسان اور حوان کے پھر انسانوں میں عیمائیت میں تمام قرابت واروں کو چھوڑ کر صرف ماں باپ کا ذکر کیا گیا ہے اور صرف ان کے حق اطاعت کو تشلیم کیا گیا ہے لیک اسلام نے اس متلہ میں بوری تفسیل سے کام لیا ہے۔

حقوق والدين

انسانی تعلق اور لگاؤ کے اعتبار ہے دنیوی رشتوں میں انسان سے قریب تر اس کے والدین بیں اس لئے ان کا ورجہ سب سے زیادہ ہے اور ان کے حقوق کی ادائیگی کی سب سے زیادہ ماکید کی گئی ہے۔ قرآن مجید میں آتا ہے

ووصينا الإنسات بوالديه محنا

ترجمہ: اور ہم نے انسان کو ہدایت کی کہ اپنے والدین کے ساتھ نیک سلوک کرے۔ (العکبوت ۸:۲۹) نیز بیشتر مقامات پر والدین کے ساتھ حسن سلوک کو توحید التی کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔ وَاعْبُدُ وَاللّٰهُ وَلا تُشْرِكُوا بِ مِ شَنَيْنَا وَ بِالْوَالِدَ نِينَ اِحْسَانَا ترجمہ: اور تم سب اللہ كى بندگى كرو' اس كے ساتھ كى كو شرك نہ بناؤ اور ماں باپ كے ساتھ نيك بر آؤ كرد- (النّاء ٣١٣)

وقضی رَبُّاتَ اَلاَ تَعْبُدُ وَا إِلاَ إِنَّاهُ وَيَا لَوَالِدَ نِنِ إِخْسَانًا اَ اللهِ وَالدِن كَ رَبِّمَة عَبُدُ وَا إِلَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

فَلا تَقُلْ لَهُمَّا أَفِ وَلا تَنْهَزْهُمَا وَقُلْ لَهُمَا قَوْلا كَرِيْهَا ﴿

رجمة انسين اف تك ند كو ند انسين جورك كرجواب دو بلكه ان سے احرام كے ساتھ بات كو۔ (في اسرائيل عامیر)

ع) والدين سے عاجزي سے چش آئيں

#### وَاخْفِضَ لَهُمَا جَنَاحَ الدُّلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ

ترجمہ: اور نری اور رحم کے ساتھ ان کے سامنے جمل کر رہو۔ (بنی اسرائیل ۲۳۵۷)
ت) اطاعت بالمعروف: قرآن کریم نے جمال والدین کی اطاعت کا تھم دیا ہے وہاں سے وضاحت بھی کر
دی کہ صرف خیر اور جائز اسور میں والدین کی اطاعت لازم ہے۔ شر اور ناجائز کاموں میں نمیں۔ ارشاد باری
تعالی ہے:

وَوَضَيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ مُسْتًا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ مُسْتًا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ مُسْتًا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ مُسْتًا الْإِنْسَانَ بِهِ عِلْمُ فَالْآتُونَ كُمْ فَالْمَوْتَكُمْ لِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿
كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿

رجمہ ہم نے انسان کو ہدایت کی کہ اپنے والدین کے ساتھ نیک سلوک کرے۔ لیکن اگر وہ تھے پر زور والدین کے ساتھ نیک سلوک کرے۔ لیکن اگر وہ تھے پر زور والین کہ تو میرے ساتھ کسی ایسے (معبود) کو شریک فھرائے جے تو (میرے شریک کی حیثیت ہے) نہیں جانتا تو ان کی اطاعت نہ کر۔ (العنکبوت ۸:۲۹)
ای طرح والدین کی اندھی تھایہ کو بھی جمالت قرار دیا گیا

وَاذَا قِنْلَ لَهُمُ الْمُعُوا مَا النّزل اللهُ قَالُوا بَلْ نَشَيْعٌ مَا الْفَيْنَا عَلَيْهِ البَّهَا ۖ أُولَوْكُانَ ابْآوُهُمُ لَا يَعْقِلُونَ شَنِيًّا وَلا

رجمہ ان ے جب کما جاتا ہے کہ اللہ نے جو احکام نازل کے ہیں ان کی چروی کرو تو جواب دیتے ہیں کہ جم
تو ای طریقے کی چروی کریں گے جس پر ہم نے اپنے باپ دادا کو پایا ہے۔ اچھا اگر ان کے باپ دادا نے
عقل سے کچھ بھی کام نہ لیا ہو تو کیا چر بھی ہے ان کی چروی کے چلے جا کیں گے۔ (البقرہ ۱:۱۰عا)
عال کے پھر والدین کے اوپر خرچ کرنے کا بھی عظم دیا گیا ہے۔

قُلْ مَا ٱلْفَقْتُ فِي خَيْرِ قِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَفْرِيئِنَ وَالْيَتْلِي وَالْمَسْكِيْنِ وَأَبْنِ السَّبِيل

رجمة كوجو مال بحى تم خرج كو اف والدين برا رشة وارون برا يتيمون اور مسكنون اور مسافرون بر خرج كوب البقرة المادة ال

اور س بھی محم دیا گیا کہ اولاد اپنے والدین کے لئے ان کی زندگی اور موت وونوں میں ان کے لئے وعا کرتی رہے۔

وَقُلْ رَبِ الْحَمْهُمَا كَمَا رَبِّينِي صَغِيرًا ١٠

ترجمہ: اوردعا کیا کرو کہ پروردگار' ان پر رحم فرما جس طرح انہوں نے رضت و شفقت کے ساتھ مجھے بھین میں پالا تھا (نی اسرائیل ۱۳۵۸)

اولاد کے حقوق جس طرح والدین .

جس طرح والدین کے حقوق اولاد پر واجب ہیں اسی طرح کچھ حقوق اولاد کے والدین پر بھی عائد ہوتے ہیں۔ والدین پر اولاد کا پہلا حق میہ ہے کہ وہ بلا تفریق محبت و شفقت سے اولاد کی پرورش کریں۔ رسول اللہ <mark>صلی اللہ علیہ</mark> وسلم نے فرمایا:

جس محض کے ہاں ایک بیٹی ہو اور اس پر لڑکوں کو ترجیح نہ دی گئی ہو (ایعنی سلوک و محبت میں) تو اللہ تعالی اس کو جنت میں داخل کرے گا۔ (ابو داؤد)

زمانہ جاہلیت میں عرب کے بعض قبائل اپنی بیٹیوں کو باعث ننگ و عار سمجھ کریا افلاس کے ڈر سے تمل یا زندہ وفن کر دیتے تھے۔ یہ ایک بہت بردا ظلم تھا۔ اسلام نے اس ظلم کا قلع قبع کیا۔ ارشاد باری تعالی ہے

وَلاَ تَقْتُلُوٓا اوْلاَدَكُمْ خَشْيَةَ اِمْلاَقِ ۚ نَحْثُ نَرُرُقَهُمْ وَ اِيَاكُمْ ۖ اِنَّ قَتْلَهُمْ كَانَ خِطْا كَبِنْيُرًا ۞

ترجسة اپنی اولاد کو اقلاس کے اندیشے سے قبل ند کو ، ہم انہیں بھی رزق دیں گے اور تہیں بھی۔ ورحقیقت ان کا قبل ایک بری خطا ہے۔ (نی اسرائیل ۱۳۵۷)

اولاد کی تربیت ارشاد باری تعالی ہے:

#### يَا يُهَا الَّذِينَ امْنُوا قَوْا انْفُسَكُمْ وَاهْلِيكُمْ نَارًا

ترجمة اے لوگو جو ایمان لائے ہو' بچاؤ اپنے آپ کو اور اپنے اہل و عیال کو اگ ے۔ (التحريم ١٩٦١)

مغرین کرام نے اس سے مراد اولاد کی صحح تربیت اور تعلیم کی ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "کسی باپ نے اپنی اولاد کو تیک ادب سے افضل کوئی عطیہ تمیں دیا (ترزی)

ایک دوسری حدیث میں ہے "ایک آدی کا اپنی اولاد کو ادب سکھانا ایک صاع خیرات کرنے سے افضل ہے (ترزی) اس کے ساتھ ساتھ والدین کو بد بھی تھم ہے کہ وہ اولاد کا (جبکہ وہ بلوغت کو پہنچ جا کیں) فکاح کر دیں۔

نی کریم صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا "جس کے ہال الزکا پیدا ہوا" اے جائے کہ اس کا اچھا نام رکھے" جب بالغ ہو جائے تو اس کی شادی کرے۔ آگر ایسانہ کیا تو وہ جو بھی گناہ کرے گا وہ باپ کے سر ہے۔

اس کے علاوہ دیگر عزیز و اقارب اور رشتہ واروں کے حقوق میں کہ ان کے ساتھ بھی حس سلوک اور حس طلق ہے چیش کہ ان کے ساتھ بھی حس سلوک اور حس طلق ہے چیش آئے۔ کئی آئے۔ کئی آئے۔ کئی ایند کر آ چیش آئے۔ کئی کو کوئی ضرر اور نقصان یا تکلیف نہ پہنچائے 'معاملات میں عدل و انساف برتے اور جو بات اپنے لئے پیند کر آ ہے وہی دو سروں کے لئے بھی پیند کرے۔ پڑوئی کے حقوق

معاشرہ میں پڑدی کا بہت اہم مقام ہے۔ اور کی تو ہے کہ بڑا معاشرہ ہو تمام انسانی ضروریات کا صامن ہو تا ہے پڑوی علی ہے تھے کردار ادا کرتے ہوں ہے سے تھیل پاتا ہے۔ یی معاشرہ تکا قل ابنائی خادی اجتاعی ضورت اور معاشرتی اہم قدر کو چیں نظر رکھ کر اسلام نے ہوئ اس معاشرے کو مضبوط بناتے ہیں ای انسانی خیادی اجتاعی ضورت اور معاشرتی اہم قدر کو چیں نظر رکھ کر اسلام نے پڑوی کے حقوق مضین کر دیتے ہیں اور ان کو ادا کرنے پر زور ویا ہے۔ اسلام کی روے ایک پڑوی کے ایک مسلمان پر ہے حقوق ہیں کہ اس کو خدہ چینانی ہے ہے' اس کی اور اس کے اہل و عیال کی بخار پری کرے' اس کی حاجت کو پورا کرے' اگر گھریں سالن تیار کرنا ہو تو اس میں پڑوی کے جے کا خیال رکھے۔ جب بھی بان یا چی پال لائے تو اس میں پڑوی کے بچل کا ایمان نہیں لیا ہو حسر رکھے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم فرہاتے ہیں ما امن ہی میں بنات و جارہ جانسے کہ جھے پر وہ کال ایمان نہیں لیا ہو خود مزے ہو رات گزارے اور اس کا پڑوی بھوکا ہو۔ دو مزی حدیث میں ہے کہ مین کان منکم بومن باللہ والسوم خود مزے ہو رات گزارے اور اس کا پڑوی بھوکا ہو۔ دو مزی حدیث میں ہے کہ مین کان منگر ہو وہ کا ایمان نہیں لیا ہو الاخر و فائس کے کے ضروری ہے کہ اپنے پڑوی کا الاخر و فائس کی کے خود مزی ہو کا ہو ۔ وہ مزی حدیث میں ہے کہ مین کان منگر ہو وہ کہ اپنے پڑوی کا میارے کا حقور اربنا وہ اس کے کے ضروری ہے کہ اپنے پڑوی کا مین کو کہ اپنے ہو کہ کہ ہو کہ کہ ہو کہ کہ ہو کہ کہ ہو کہ ہو کہ ہو

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

بائیں طرف بھی چالیس گھروں تک آپ کے پروس میں شامل ہیں۔ بچے تو یہ ہے کہ چالیس کے لگ بھک گھروں میں آئیس میں کھمل تعاون ہو اور شرقی ادکام کی پابندی کرتے ہوئے وہ ایک دوسرے کے دکھ میں شرک ہوں ایک دوسرے کی حاجات کا لحاظ رکھتے ہوئے فی شادی میں شرک کار ہوں تو الیا پر سکون اور اطمینان بخش معاشرہ وجود میں آ جاتا ہے جو ایک قلاحی سوسائٹی اور اسمن و آشتی کا گھوارہ ہوتا ہے گر مقام افسوس ہے کہ آج کل مسلمان اللہ تعالی اور رسول کے ادکام پس پشت ڈالے ہوئے ہیں۔ اور اس نافرمانی کے ادکام پس پشت ڈالے ہوئے ہیں۔ اور اس نافرمانی کے نتیج میں باہمی نزاع اور آئے وان جھڑوں کا شکار ہوتے ہیں بلکہ اب تو نوبت قبل و غارت خونریزی اور فساد نی الارض تک پہنچ چکی ہے۔

ان حقوق کے علاوہ بہت سارے حقوق ہیں جن کی بے انتاء اہیت ہے اور جن کی ادائیگی اور پورے کرنے کے بغیر معاشرہ مکمل نہیں ہو سکتا مثلاً شوہر کے حقوق ہوں پر اور ہوی کے حقوق شوہر پر۔ مسانوں کے حقوق۔ پروس سے آگے بردھ کر عام معاشرے کے حقوق ہرایک فرد پر ممالک کے آئیں میں بین الاقوای حقوق۔ کومت کے حقوق رعایا پر اور رعایا کے حقوق کومت پر اور اس فتم کے انسانی بہت سارے حقوق ہیں جن کو اسلامی قانون نے تحفظ فراہم کیا ہے۔ اور اگر اس دنیا میں صحح اسلامی نظام نافذ ہو جائے تو یہ دنیا ان تمام حقوق کے محفوظ ہونے پر ایک جنت بن جائے گی اور ساری مخلوق خدا امن اور سکون کی زندگی گزارے گی۔ اللہ جمیں بھی اسلامی نظام فعیب فرمائے۔ آئین۔

کی زندگی گزارے گی۔ اللہ جمیں بھی اسلامی نظام فعیب فرمائے۔ آئین۔

### بم الله الرحل الرحيم

## والدین کے حقوق اور ان کا مقام

## خطبير نونه.

الحُنهُ بِلَهِ خَنَهُ أَهُ وَنَسَتَعِينَهُ وَنَسَتَعَفِرُهُ وَنَوْهُ مِنْ بِهِ وَسَتَوَكُلُ عَلَيْهِ وَنَعُورُ اللهِ عَلَيْهِ وَنَعُورُ اللهِ عَلَيْهِ وَنَعُورُ اللهُ عَلَيْهِ وَنَعُورُ اللهُ عَلَيْهِ وَنَعُورُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَا مَادِى لَهُ وَنَشَهَا اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ واللهُ وَاللهُ وَا

وقضى رَبُكَ الا تَعْبُدُوْا إلا إيناهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِخْسَانًا إِمَّا يَبُلُغَنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ الْمَدُهُمَّا أَوْ كِلْهُمَّا فَلا تَقُل لَهُمَّا أَفْلِ وَلا تَنْهَرْهُمَا وَقُلْ لَهُمَّا قَوْلا كَرْنِيًّا ﴿ وَالْحَفِضُ لَهُمَا جَتَاحِ الدُّلِ مِنَ الزَّخْمَةِ وَقُلْ زَبِ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبِّينِيًّا ﴿ وَالْحَفِضُ لَهُمَا جَتَاحِ الدُّلِ مِنَ الزَّخْمَةِ وَقُلْ زَبِ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبِّينِينَ صَغِيرًا ﴿ ﴿ اللَّهُ لَا مُنْ اللَّهُ لَيْ مِنَ الزَّخْمَةِ وَقُلْ زَبِ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبِينِينَ اللَّهُ فَي اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الل

ترجمہ: تیرے رب نے فیعلہ کر دیا ہے کہ: تم لوگ کی کی عبادت نہ کرو' گر مرف اس کی۔ والدین کے ساتھ فیک سلوک کرو' اگر تہمارے پاس ان میں سے کوئی ایک یا دونوں بوڑھے ہو کر رہیں تو اشیں اف تک نہ کو' نہ انہیں جحڑک کر جواب دو' بلکہ ان سے احرام کے ساتھ بات کرو' اور نرمی اور رحم کے ساتھ ان کے ساتھ بات کرو' اور نرمی اور رحم کے ساتھ ان کے ساتھ بات کرو' اور نرمی اور رحم کے ساتھ ان کے ساتھ بات کرو' انہوں نے رحمت و

ITT

شفقت كرساته محص يجين عن يالا تفا- (أن اسراكل ١٢٣٠٢٢)

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم

ما من ولد بار ينظر الى والديه نظرتُه الاكتب الله له بكل نظرة حجة مبرورة و ان نظر كل يوم مائة مرزة (مكلوة)

طديث ماركه كاترجمة

"كوئى بحى تيكوكار بچد ايبائيس جو اپنة والدين پر بيار و خلوص كى نگاه دُالنّا بو اور الله جارك و تعالى اس كى بر ايك نظرك بدلد ميں اے ايك مج مقبول كا ثواب ند عطا فرماتے بول- چاہ وہ ايك دن ميں سو مرجب عى نظر دَالے-

انبانی فطرت کا تقاضا ہے کہ وہ مل جل کر رہے۔ اس لئے کہ ایک مخص اکیا اپنی زندگی کی تمام مروریات اپنے لئے پوری انسی کر سکتا۔ رہائش کھانے اور اور منے بچونے کا انتظام اگر بھٹکل کر سکتے تو وہی مخض جو تھا ہے تعلیم و تربیت کا ملاخ یا دوسری ضروریات میں دوسروں کا دست گر ہوتا ہے اس لئے اللہ تعالی نے انسانی معاشرہ کو فطری طور پر ایبا تھکیل دیا ہے کہ ہر مخص کوئی نہ کوئی کام یا پیشہ کرتا ہے۔ جو اپنے لئے بھی کرتا ہے اور دوسروں کے لئے بھی۔ اور جب انسان ایبا کرتا ہے تو وہ مل جل کر رہنے پر مجبور ہوتا ہے۔ اور بیس سے حقوق کے تحفظ کا مسئلہ پیدا ہو جاتا ہے۔ حقوق کو تحفظ نہ ملے اور ہر انسان کو اپنے لئے ضروریات فراہم کرنے کے ملیلے میں آزاد چھوڑ دیا جائے۔ تو جس کی لا بھی اس کی بھینس والا سلسلہ شروع ہوگا اور اس دنیا میں جگل کا قانون بریا ہوگا۔ جس سے ظلم ' بربریت اور فساد نی الارض کے سوا پچھ حاصل نہ ہوگا۔

اسلام ایک ایسا ندہب ہے جس نے نوع انسانی کے تمام افراد و افتاص کے حقوق ورجہ بدرجہ فطری اصول کے مطابق حصین کرکے ان کی حفاظت کا قانون اور تشریعی انتظام کیا ہے۔ اور ساتھ ساتھ معاشرہ اور سوسائٹی کے حقوق کو فرد کے حقوق پر ترجیح دے کر فلاحی مملکت قائم کرنے کی راہ انسانوں کے لئے ہموار کردی ہے۔

افراو کے حقق کے تحفظ کے سلسلہ میں یہ خیال رکھا گیا ہے کہ انسانی معاشرہ کی تکلیل اور صالح افراد کی تربیت کے سلسلہ میں جس کا کروار زیادہ مضبوط ہے اس کو زیادہ حقوق دیے ہیں اور اس طرح ان کو اس کے اہم کردار کے لئے تحفظ کا سامان فراہم کر کے اس کی حوصلہ افرائی کی ہے۔ والدین کا کروار ایک فرد کی تربیت اور اس کی کروار سازی میں کوئی مخفی بات تمیں اور اس کی ابیت ہے کوئی عشل سلیم کا مالک اٹکار ضیں کر سکتا۔ بلکہ ایک چھوٹا معاشرہ جس کو کنے یا خاندان کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔ اس کی تربیت اور تھیل میں تقریبا تمام تر کروار والدین میں کا ہوتا ہے۔ والدین می جس راہ پر نیچ کو ڈالیس وہ ای راہ پر چاتا ہے۔ وی تو بچپن میں اس کی تمام ضروبیات کی ذمہ واری رضا و رغبت اور خوشی سے سیسالے ہوئے ہوتے ہیں۔ گویا انسانی معاشرہ کی واغ تیل والدین ڈال ویتے اور اے پروان چھاتے ہیں اور چونکہ مختلف کنے می اس کی اسامی حیثیت کو پیش نظر رکھ کر کیا ہیں۔ اس کے اسلام نے والدین کے والدین کے دوار ایک معاشرہ کی اور اس کی ادائی کو لازم اور ایک معاشرتی عمل قرار دے کر اس کی بار بار ناکید کی ہے۔

ابتداء میں خلاوت کی گئی آیت میں اللہ تعالی کی توحید و عبادت اور والدین کی اطاعت و فرمائبرداری اور ان کے ساتھ حسن سلوک کو ساتھ ساتھ بیان کیا گیا ہے۔ گویا یہ ایک ہی عظم کے دو جصے ہیں۔ اور اللہ کے نزدیک توحید و عبادت فداوندی کے بعد ب سے زیادہ ابھیت والدین کے ساتھ حسن سلوک کی ہے نیزیہ بھی معلوم ہوا کد اللہ کے حقوق میں سب سے مقدم توحید اللی ہے۔ اور بندوں کے حقق میں سب سے مقدم اور اہم ماں باپ کے ساتھ احسان کرنا اور ان کی خدمت کرنا ہے۔
مشہور مضرامام رازی اپنی تغییر میں فرماتے ہیں کہ ان دونوں مضمونوں کو یکجا کرنے کی حکمت ہیہ ہے کہ جس طرح اللہ
تعالی اپنے انعامات پر اپنے بندوں سے کوئی معاوضہ نہیں لیتا اور اس کا انعام محض منعم حقیقی کے طور پر ہوتا ہے اس طرح کی پکھ
شان والدین کے اس انعام میں بھی ہے جو وہ اپنی اولاد پر ' پرورش کے همن میں کرتے ہیں نیز اللہ تعالی بندوں کی نافرمانی کے
باوجود اپنا انعام قطع نہیں کرتا ' کچھ ایسا ہی حال والدین کا بھی ہوتا ہے کہ اولاد کی برائیوں کے باوجود بھی وہ اپنی استطاعت کے
مطابق احسانات کا سلسلہ جاری رکھتے ہیں۔

یں وجہ ہے کہ والدین سے حسن سلوک سے پیش آنے کے ساتھ ساتھ انتمائی تواضع کا تھم دیا گیا اور اولاو کو اس بات کا پائد بنایا گیا کہ وہ ماں باپ کی شان بی کی قتم کا بھی توہین آمیز روب افقیار نہ کریں نہ کسی هم کی ایذا پنچا کس حتی کہ انہیں اف تک بھی نہ کس ہو تک برداشت میں ضعف آ جا آ اف تک بھی نہ کس جو تک برداشت میں ضعف آ جا آ اف تک بھی نہ کس تھم دیا کہ والدین کی طرف سے کسی هم کی بے اعتمالی پیش آ جائے پر مبرو تحل اور برداشت سے کام لیا جائے۔ اور اولاد کی زبان پر کوئی ایسا لفظ نہ آنے پائے کہ جس سے ماں باپ کی ول شکی ہوتی ہو بلکہ فرمایا کہ ایسے طالات میں اولاد کا طرز عمل سے ہوتا چاہئے کہ وہ اپنی خلوتوں اور جلوتوں میں ماں باپ کے لئے ان کے جیتے جی اور وفات کے بعد اللہ تعالیٰ سے رحمت و عافیت کی دعا ما تھے رہے کہ:

وَقُالْ زَبِ الْحِمْهُمَا كُمَّا رَبَيْنِي صَغَيرا لِهِ

ترجمة آے پوردگار ان پر رحم قرما کہ ان دونوں نے بھین میں رحت اور شفقت کے ساتھ میری تربیت کی اور پرورش قرمائی:۔ (بنی اسلینل ۱۳۰۱)

پھرالی اولاد کا رب العزت کے ہاں بڑا رتبہ اور درجہ ہے۔ جیسا کہ شروع میں بیان کی گئی حدیث مبارکہ سے ظاہر ہے۔ فرمایا کہ ایک صالح اور نیکو کار بچہ کا اپنے والدین کی طرف صرف بیار و ظوم کی نظرے ویکھنا بھی اس قدر میتی ہے کہ دیکھنے والے کو ایک نظریر ایک تج مقبول کا ثواب حاصل ہو تا ہے۔ اب اندازہ کیجئے کہ محبت اور ہدردی سے ان کی خدمت پر ہارگاہ ایزدی سے کیا کچھ عطا ہو گا۔ نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:

> "رضى الرب فى رضى الوالدوسخط الرب فى سخط الوالد" (جامع تدى) الله كى رضامتدى والدكى رضامتدى من ب اور الله كى ناراضى والدكى ناراضى من ب

نیز فرمایا کہ "برنصیب ہے وہ مخض ہے والدین میں ہے کسی ایک یا دونوں کا پرحایا طا اور پھر بھی وہ جنت میں داخل نہ ہوا"۔

اس فرمان نبوی کا مغیوم ہے ہے کہ جنت حاصل کرنے کا آسان طریقہ یو ڑھے والدین کی خدمت گزاری ہے۔ لاندا وہ مخض بڑا برنصیب ہے جیسے ہے موقع تو طا لیکن اس نے اس ہے کوئی فائدہ حاصل نہ کیا اور اس طرح جنت میں جانے کا سامان گنوا دیا۔
اسلام اپنے مانے والوں کو والدین کی اطاعت اور ان کے ساتھ حسن سلوک کی بہت زیادہ تاکید کرتا ہے۔ نبی کریم سلی اسلام اپنے والوں کو والدین کی اطاعت اور ان کے ساتھ حسن سلوک کی بہت زیادہ تاکید کرتا ہے۔ نبی کریم سلی الله علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ "فرطن نماز کے بعد خدمت والدین کا درجہ ہے اور اس کے بعد جماد کا" (ریاض الصافین)۔ نیز فرمایا کہ "والد کا حق بھی فیس چکایا جا سکتا اللہ یہ کہ والد کسی کے غلام بوں اور انہیں خرید کر آزاد کر دیا جائے۔ (مسلم)

اس کی بڑی وجہ ہے ہے کہ والدین ہے لوث محبت' جانی و مالی ایٹار اور سخت محنت و مشقت برداشت کر کے اولاد کے آرام اس کی بڑی وجہ یہ و ترقی کی خاطر سرگرواں و کوشاں دہتے ہیں۔ یہاں تک کہ اولاد کی خوشی اور اولاد کا غم ان کا غم

111

ين جا آ ہے۔

حضرت المد فرماتے ہیں کہ ایک مخص نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم والدین کا اولاد پر کیا حق ہے؟ آپ کے فرمایا "وہ تیرے لئے جنت بھی ہیں اور دوزخ بھی" (این ماجہ)۔ اس سلط میں حضور اکرم سلی اللہ علیہ وسلم کا مبارک عملی نمونہ ہمارے لئے مضعل راہ ہے۔ آپ کا حال تو یہ تھاکہ خود بیٹیم تھے والدین بھین میں بی وفات یا گئے تھے۔ آہم آپ اپنی اس کنیز کی بھی ہے اختیا عزت افزائی فرماتے۔ جس نے آپ کی والدہ کی وفات کے بعد مال بن کر آپ کی پرورش کی تھی۔ اس لئے آپ بعد میرے گرانے کا بقیہ ہیں۔ نیز فرماتے کہ میری والدہ کے بعد ام ایکن کو دیکھتے تو ای کمد کر پکارتے اور فرماتے یہ میرے گرانے کا بقیہ ہیں۔ نیز فرماتے کہ میری والدہ جس۔

آیک بار حضرت ام ایمن نے آپ کو دیکھا کہ آپ پانی پی رہ ہیں۔ عرض کیا کہ جھے بھی پانی بائے۔ حضرت عائشہ بول اشھیں کہ کیا تم حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے الیا کہتی ہو۔ ام ایمن نے کھا کہ تم نے جھ سے بود کر حضور کی خدمت نہیں گا۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا سے بچ کہتی ہیں اس پر آپ خود پانی لائے اور حضرت ام ایمن کو پالیا۔ (البدایہ والنہایہ)

ایک وفعہ حضور سلی اللہ علیہ وسلم کی رضاعی والدہ حضرت علیمہ سعدید تشریف لائیں تو حضور نے ان کے بیٹھنے کے لئے اپنی جاور بچھا دی۔

اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ ہمارے بیارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے اسوہ حسنہ کے مطابق مال کے حقوق نبتا " زیادہ بیں۔ کیونکہ وہ نہ صرف اولاد کی پرورش میں زیادہ جانفشانی اور ایٹار سے کام لیتی ہے بلکہ اولاد کی خاطر اس وقت سے مشقت برداشت کرتی ہے جبکہ بید مجلہ بید شکم مادر میں ہوتا ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

### ووضينا الإنسان بوالديه اخسنا حملته اهنة كزها

ترجمہ: ہم نے انسان کو ہدایت کی کد وہ اپنے والدین کے ساتھ نیک بر آؤ کرے۔ اس کی مال نے مشقت افعار کری اے جنا۔ (الاحقاف ۱۵:۳۷)

چنانچہ ایک محابی نے آپ سے جماد میں شمولیت کی اجازت جابی۔ آپ نے بوچھا کیا تیری والدہ زندہ ہے؟ جواب رہا: تی ہاں! فرمایا: "جادُ اپنی والدہ کی خدمت کرد کہ جنت اس کے قدموں میں ہے"۔

یاد رکھے جس طرح والدین کی خدمت بہت بری سعادت ہے اور مصائب و آلام سے تجلت کا باعث ہے۔ اس طرح ان کی نافرمانی اور گتاخی بہت بری بدیختی اور شقاوت کی دلیل ہے اور دنیا و آخرت میں مصیبتوں کا پیش خیمہ۔ یکی وجہ ہے کہ والدین کی نافرمانی کو گناہ کیرہ میں شار کیا جاتا ہے۔

حدیث میں آتا ہے کہ والدین کی نافرمانی کی سزا انسان کو ای زندگی میں ممیرلیتی ہے"۔ (ایستی)

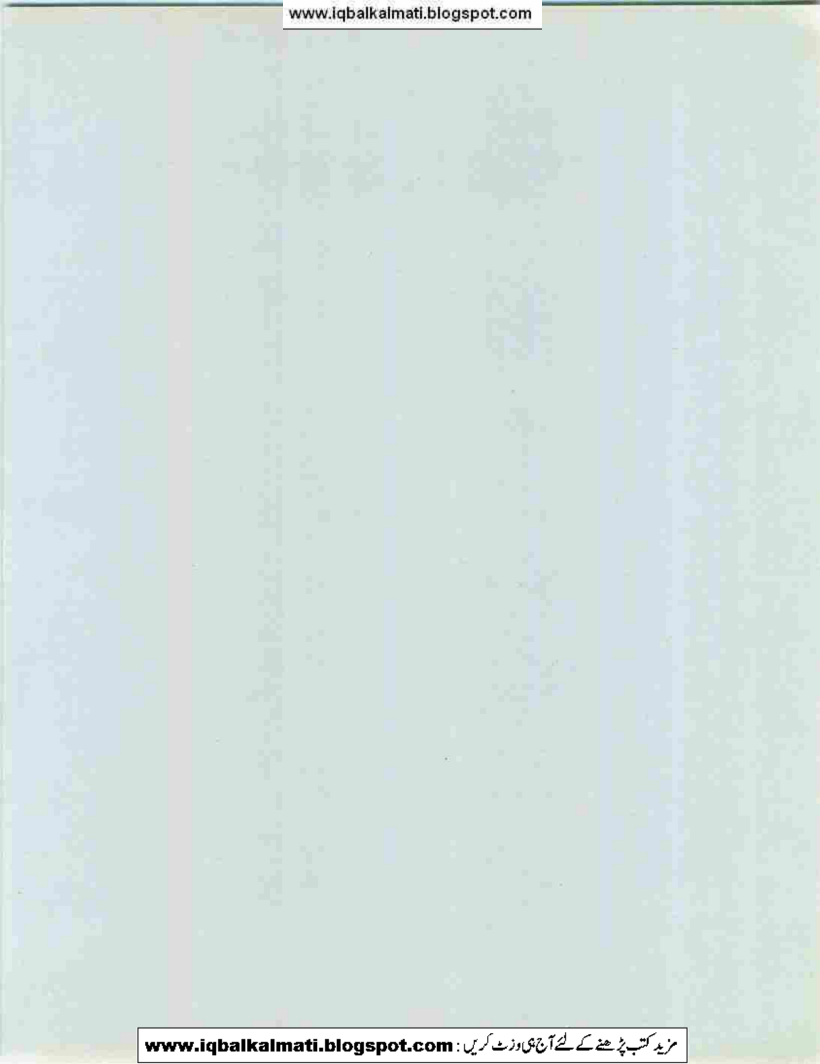
اس لئے ہم ب کو چاہئے کہ ہم والدین کی نافرمانی ہے بھیں اور زندگی بھر ان کو ناراض نہ ہونے ویں مکیس ایسا نہ ہو کہ نگ آکر کوئی بد دعا ان کے منہ سے نکل جائے اور پھر جارا کوئی ٹھکانا نہ رہے۔

حضور اكرم معلى الله عليه وسلم كا ارشاد ب كه تين دعا عن بلاشبه تبول موتى بين-

() مظلوم كى وعا (٢) مسافر كى وعا اور والده كى دعا اينى اولاد ك لئد مطلب بيه بواكد والدين كى دعا بهو يا بدوعا برحال ين ابنا اثر

Ira

ضرور و کھاتی ہے۔ الذا ان کی خدمت کرے وعالینی جائے۔ اللہ تعالی ہمیں والدین کی خدمت کرنے اور ان کی عزت و تحریم کا خاص خیال رکھنے کی توقیق عطا فرمائے۔ آئین۔ وانحر دعوانا ان الحمد لله رب العلمين



### بم الله الرحن الرحيم

# اسلام كامعاشي نظام

## نظير نونه

الحُمَّدُ بِلَّهِ بَخَمَدُهُ وَنَسُنَهِ بِنَهُ وَنَسُنَعُوهُ وَنُوءُ مِنَ بِهِ وَنَسُوكُمُ كُلُّ عَلَيْهُ وَنَعُورُ الْفُرْنَا وَمِنْ سَيِناتِ اَعْمَالِنَا مَنَ يَعْدِهِ اللَّهُ فَلَا مَانِي اللَّهُ اللَّهُ فَلَا مَانِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَلَا مَانِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَنَشَهَدُ اَتَ اللَّهُ اللَّهُ وَخَدَهُ لَا مَنْ رَبِكَ لَهُ وَنَشَهُدُ اَتَ مُحَدَّدُهُ وَمَنْ يَعْمَلُهُ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَخَدَهُ لَا مَنْ رَبِكَ لَلَا وَلَمْ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَنْ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَلَى اللَّهُ وَالْمُعَالِمِ وَلَمْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللْهُ وَاللَّهُ وَالَمُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّه

ولقد مكتكم في الارض وجعلنا لكم فيها معايش

رجمہ: اور بے قل ہم نے ہی تم کو زمین پر رہنے کی جگہ دی اور اس میں تممارے لئے سلمان معاش پیدا کے۔ (الاعراف عندا)

فَإِذَا قَضِيَتِ الصَّلُوةُ فَانْتَشْرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضَلَ اللَّهِ وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَمَلَكُمُ

پھر جب نماز (جمد) ختم ہو جائے تو تم زین پر پھیل جاؤ اور اللہ کا فصل علاش کرو اور اللہ کا وَكر كثرت كے ساتھ كرت كر ساتھ كرت أكر من اكر تم فلاح باؤ- (الجمعة ١٠٥٠)

احاديث نبوي:

ا) حضور صلی الله علیه وسلم کا ارشاد به "رزق کا دروازه عرش نک کھلا ہوا ہے اور اسباب معیشت غیر محدود ہیں"
 (کنوز الحقائق)

جو محض دنیا کو جائز طریقے سے حاصل کرتا ہے ٹاکہ سوال سے بیچے اور اہل و عیال کی کفالت کرے اور ہمائے کی مدو
 کرے تو قیامت کے دن جب وہ اشحے گا تو اس کا چرہ چود حویں رات کے جائد کی طرح روشن ہو گا۔ (ابو تغیم فی الحلیہ)
 امانت دار آجر قیامت کے دن صدیقوں اور شہیدوں کے ساتھ اٹھائے جائیں گے۔ (ترزی)
 حضرات گرائی!

اسلام انسانیت کے لئے ایک ایسا دین (کامل و کمل ضابط حیات) ہے ہو انسانی زندگی کے ہر گوشے کے لئے الگ الگ نظام جمویز کرتا ہے جس کے تحت اس کی افغرادی اور اجھائی زندگی تھکیل پاتی ہے۔ اسلام جس طرح مسلمانوں کے لئے افلاتی روحانی معاشرتی اور سیاسی نظام وضع کرتا ہے۔ اس طرح ان کے لئے جامع معاشی نظام بھی پیش کرتا ہے۔ اسلام نے جو متوسط معاشی نظریہ افقیار کیا ہے اس پر ایک نظام کی محارت اٹھانے کے لئے وہ سب سے پہلے فرد اور معاشرے میں چند ایسی افلاتی اور مملی بنیاویں قائم کرتا ہے جو اس محارت کو مضوطی کے ساتھ سنبھال سکیں۔ وہ انفرادی آزادی پر چند صدود عائد کرتا ہے باکہ وہ اجھائی مفاد کے لئے مثبت طور پر مفید و معاون ابت ہو سکے اور دوسری طرف وہ معاشرے میں پھی ایسے قواعد مقرر کرتا ہے جو معاشی زندگی کو خراب کرتے والے اسباب کا سدباب کر دیتے ہیں۔

اسلام کے معاشی اصول:

نفرات محرم!

اسلام جو معاشی نظام پیش کرتا ہے وہ مخترا" ان اصولوں پر مشتل ہے۔

ا- معاشیات اور اخلاق و مذہب

سب سے پہلے وہ فرد اور جماعت دونوں کے ذہن سے اس باطل نظریہ کو ختم کرتا ہے کہ اخلاق اور ندہب کا تعلق معاشی زندگی سے نہیں اور "تجارت او اس تجارت ہے!" قرآن پاک برے بلیغ انداز میں معیشت اور اخلاق کا تعلق بیان کرتا ہے:

يَّا يُهَا الَّذِيْنَ الْمُثَوَّا لِذَا تُوْدِي لِلطَّنَالُوةِ مِنْ يَوْمِ الْجُنْعَةِ فَاسْعَوْا الَى ذَكْرِ اللهِ وَذَرُوا الْبَيْعُ ۚ ذَلَكُمْ عَيْدُرُ لَكُمْ النِّ كَانْتُمْ عَلَىٰذُونَ نَ

مسلمانوا جب جعد کے دن نماز کے لئے اذان دی جائے تو تم اللہ کی یاد کی طرف دورد ادر لین دین چھوڑ دو۔ اگر تم جائے ہو تو میں تسارے لئے بہتر ہے۔ پھر جب نماز ختم ہو جائے تو تم زمین پر پھیل جاؤ اور اللہ کا فضل علاش کرد اور اللہ کا ذکر کھٹ کے ساتھ کرتے رہو آگہ تم فلاح یاؤ۔ (الجمعہ ۱۴:۵۴)، ا

اور یمی سبب ہے کہ قرآن پاک میں متعدد مقامات پر معاش کو دوقفنل اللہ "کما گیا ہے۔ اس سے مسلمانوں کو یہ تعلیم دینا مقصود ہے کہ انسان کو جو کچھ بھی مال و دولت ملا ہے وہ اللہ کی عنایت سے ملا ہے اس عنایت کا نقاضا یہ ہے کہ ایک مسلمان اپنی معاشی زعرگی کو بھی اس طرح اللہ تعالی کی حدود کا پابند بنائے جس پر وہ اپنی باقی زندگی میں اللہ تعالی کی حدود کا پابند ہے۔ اور اللہ تعالی اور اس کے رسول کے ویے ہوئے اصولوں کے مطابق کب معاش کرے۔

۲۔ معاشی جدو جہد اور اس کا مقام

اسلام نے ساری زمین بلک پوری کا تات کو انسان کے لئے میدان عمل قرار ویا ہے اور انسان کو ترغیب دی ہے کہ وہ اپنی

معاش کے حصول اور خلق خدا کے لئے فارغ البالی کے حصول کے لئے زیادہ سے زیادہ جد و جدد کرے۔ معاشیات کی اصطلاح میں اے پیداوار کو بڑھانے (Maximisation of Production) کی پالیسی کہ کتے ہیں۔ سمایی دارانہ معیشت میں اصل ایمیت نفع کی گئیر کو حاصل ہوتی ہے جب کہ اسلامی معاشیات میں کل پیداوار کی کلئیر اور خدا کے بندوں کے لئے سامان معاش کی زیادہ کے ایادہ فراوانی بنیادی ایمیت کی حامل ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ:

ولقد مكتكم في الارض وجعلنا لكم فيها معايش

اور بے شک ہم بی نے تم کو زمین پر رہنے کی جگد دی اور اس میں تسارے لئے سامان معاش پیدا کے۔ (الاعراف عدما

> آلَمْ قَرَوْا أَنَّ اللَّهَ سَجَّرَ لَكُوْمَا فِي السَّمْوْتِ وَمَا فِي الاَرْضِ وَاسْبَعَ عَلَيْكُمْ نِعَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً

کیا تم نیس و کھنے کہ اللہ نے جو کھے آسانوں میں ہے اور جو کھے زمین میں ہے اے تسارے لئے محر کر دیا ہے اور اس نے تم پر اپنی ظاہری اور باطنی نعتیں پوری کر دی ہیں۔ (لقمان ۲۰:۳۱)

اس بنیادی حقیقت کے اظہار کے بعد اسلام نے انسانوں کو مخلف طریقوں سے محت معاشی جد و جد اور حصول رزق کی کوشش پر اکسایا ہے اور اس طرح ہر مخص کو فروغ پیداوار کے لئے سرگرم عمل کرویا ہے۔

(الف) بے عملی ' بے روزگاری اور گداگری کو نا پندیدہ قرار ویا گیا اور اس پر سخت وعید سائی گئے۔ ایک حدیث میں ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا کہ تم میں سے کسی کو زیب نہیں ویتا کہ ہاتھ پر ہاتھ وحرے بیٹھا رہے ' اور رزق کی طاش نہ کرے اور یہ کتا رہے کہ ''اللہ مجھے رزق عطا فرما۔ تم جانتے ہو کہ آسان تو سونا جاندی برسانا نہیں''۔

ایک اور حدیث میں رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تمسارے لئے کام کرنا بھتر ہے بہ نبت اس کے کہ قیامت کے وان تم این چرے پر سوال کا واغ لئے ہوئے آؤ۔ (ابو داؤد)

(ب) پر مثبت طور پر رزق کی جد و جدد کی ترغیب دی اور اے ہر مسلمان پر فرض کیا۔ رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب تم فجر کی نماز پڑھ لو تو اپنی روزی کی تلاش سے غافل ہو کر سوتے نہ رہو (کنزا احمال)۔ ایک اور حدیث میں رسول اگرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ونیا کی شرافت عنا اور فراغ وسی ہے اور آخرت کی شرافت تھوی و پر بیزگاری ہے۔ اگرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ونیا کی شرافت عنا اور فراغ وسی ہے اور آخرت کی شرافت کی شرافت کی کنوز الحقائق )۔

نی اکرم سلی اللہ علیہ وسلم نے "کسب طال" کو "فریقنہ بعد الفریقنہ" یعنی نماز کے بعد سب سے بردا فرض قرار ویا ہے۔
اسلام کے نقط نظر پر ایک واقعے سے بردی اچھی روشنی پڑتی ہے۔ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک سحابی کو دیکھا جو خشہ طل تھے۔ آپ (سلی اللہ علیہ وسلم) نے ان سے بوچھا تسارے پاس کچھ ہے؟ انہوں نے بتایا دو درہم ہیں۔ (آپ سلی اللہ علیہ وسلم) نے محت وسلم) نے محت کے ان میں سے ایک درہم کی کلماڑی فرید دی اور لکڑیاں کانے پر لگا دیا۔ اس طرح آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) نے محت کرکے روزی کمانے کی ترغیب دی۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ:

"صنعت و حرفت کے ذریعے سے روزی کی سکیل انسان بر فرض (کفامیہ) ہے"

"بعض منابوں کا کفارہ روزی کمانے میں مغموم و متفکر رہنا ہے۔" اور پھر آب (صلی اللہ علیہ وسلم) نے فرمایا:

"جو فض دنیا کو جائز طریقے سے حاصل کرتا ہے باکد موال سے بنچ اور اہل و عیال کی کھالت کرے اور جمائے کی مدد کرے تو قیامت کے دن جب وہ اٹھے گا تو اس کا چرہ چودہویں رات کے چاند کی طرح روشن ہو گا۔" (و فیم فی الحلیہ)

ان آیات و احادیث سے محنت اور معاثی جد و جمد کی اہمیت ہمارے سامنے آتی ہے اور النمی کی روشنی میں پیداوار کو بوهانے اور معیشت کو تقویت دینے کی پالیسی اسلام کے معاثی نظام کا ایک اہم جزو قرار پاتی ہے۔ مدر م

معزات محرم!

اسلامی معاشیات کا ایک بنیادی اصول یہ ہے کہ تمام انسانوں کے لئے معاشی سوئٹیں فراہم کی جائیں' قدرت نے جو وسائل ودایت کے جن ان کو ترقی دی جائے' پیداوار کو امکانی حد تک برصایا جائے اور رزق کے فزانوں کو چند ہاتھوں میں اس طرح مرکوز نہ ہونے دیا جائے کہ دوسروں پر اس کے دروازے بند ہو جائیں۔ اے علم معاشیات کی اصطلاح میں پیداوار کی بمترین تقسیم کما جا سکتا ہے۔

فریت کے انداد کا سئلہ بھی اسلام کی معاشی پالیسی بیں ایک اہم مقام رکھتا ہے۔ بلکہ یہ کہنا سیح ہو گاکہ اسلام کے معاشی فلام کے معاشی وقام کے معاشی مقام کے مقاشی مقاصد بیں فریت کا انداد اور تمام انداؤں کو معاشی جد و جمد کے مساوی مواقع فراہم کرنا بھی شامل ہے۔ اسلام کا سب سے اہم مقصد کفر کا استیصال ہے اور چوں کہ فقر و فاقہ اندان کو کفر کی طرف لے جاتے ہیں اس لئے اسلام ان کو اپنا بنیادی بدف سمجھتا ہے۔

رسول اكرم صلى الله عليه وسلم كا ارشاد ب:

ان آوم كا بنيادى حق يه ب كد اس كے لئے ايك گر ہو جس ميں وہ رہ سكے كمرا ہو جس سے وہ اللہ اللہ جس سے وہ اللہ جسم كو دُھان سكے اور كھانے كے لئے روثى اور چينے كے لئے پانى ہو۔ (ترفدى)

اسلام اس بات کی کوشش کرتا ہے کہ سب کو حصول رزق کے مواقع دے اور پھر مثبت طور پر ایس پالیسیاں بنائے جن سے غربت و اقلاس ختم ہوں اور انسانوں کو ان کی بنیادی ضرور تیس لازما مصل ہوں۔

س- حلال و حرام کی تمیز

اسلام پیداوار کے اضافے اور معیشت کے ہمہ جتی فروغ کی پالیسی افتیار کرتا ہے لیکن اس کے ساتھ ساتھ اس بات کی شرط بھی لگاتا ہے کہ آمدنی جائز ذرائع سے حاصل کی جائے گی۔ ہر نفخ کو جو جزام ذرائع سے حاصل ہو وہ دوزخ کی آگ قرار دیتا ہے۔ قرآن و حدیث میں رزق حلال کی جتنی اہمیت بیان کی گئی ہے وہ اس امر کو خابت کرتی ہے کہ اسلام کے معاشی نظام میں صرف جائز اور حلال رزق کے فروغ کی کوششیں ہوں گی اور ان تمام ذرائع کا کلی انداد کیا جائے گا جو جرام چی اور جن کو شریعت ناروا اور ناجائز قرار دیتی ہے۔

اے لوگو! جو چیزیں زمین میں موجود ہیں ان میں سے حلال اور پاک چیزیں کھاؤ۔ (البقرہ ۱۲۸۳) رسول کریم صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: "بہترین عمل طال روزی کمانا ہے۔" (المدنيه والاسلام)

11-1

"حلال روزی کا طلب کرتا ایبا ہے بیسے خدا کی راہ میں بمادری سے اڑنا اور جو محص طال روزی حاصل کرنے کی کوشش کر کے تھک کر رات کو سو جائے تو خدا اس سے راضی ہے۔" (المدني والاسلام) اور حرام سے کمائی ہوئی روزی کے متعلق فرمایا:

"حرام روزی سے پرورش پایا ہوا گوشت اس کا زیادہ متحق ہے کہ آگ میں ڈالا جائے۔"

یہ ایک ایبا اصول ہے جس سے آج کے دور کی معاشیات بالکل نا آشنا ہے۔ چوں کہ اسلام کا اصل مقصد صرف وسائل معاش کی فراوائی نہیں بلکہ ان کا منصفانہ اور مسلمانہ استعال ہے اس لئے اس نے معاشی جد و جمد کو طال و حرام کا پابند کیا ہے۔ خالص معاشی نقط نظر سے یہ وہ چیز ہے جو معاشیات کو محض افادی سطح سے بلند کرکے اصلاحی اور فلاحی سطح پر لے آتی ہے۔ اور اس طرح ایک کی معاشی جد و جمد دو سرے کے لئے معاشی تکلیف یا معاشرہ کے لئے ظلم فساد کا ذریعہ نہیں بن پاتی۔ اسلام نے جن چیزوں کو حرام کیا ہے آگر ان کا گری نظر سے مطالعہ کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ وہ وہ چیزی ہیں جو یا تو فرد یا معاشرے کی جسانی اور اخلاقی زندگی کو مجروح کرتی ہیں اور یا انسانوں کے ورمیان حقیقی معاشی تعاون 'مساوات' آزادی جد و جمد ' عدل و کی جسمانی اور قط و توازن کا قیام مشکل کر دیتی ہیں۔ خالص معاشی اصطلاح میں اس کا فائدہ یہ ہے کہ اسلامی معیشت میں صرف کی عشیر (Optimisation) چیش نظر رہتا ہے اور ایک حقیقی معیشت ظہور میں آتی ہے۔

٧- حمت سود

حزات گرای!

اسلام کے بنیادی معافی اصولوں میں سے ایک اہم اصول حرمت سود بھی ہے۔ جو معافی ظلم کا سب سے بردا ذرایعہ ہے۔
اسلام نے سود کو اس کی ہر شکل میں حرام قرار دیا ہے۔ سود مفرد ہو یا مرکب ڈاتی قرضوں پر لیا جائے یا تجارتی اور
پیداواری قرضوں پر 'حرام ہے' اور اس کے لینے والے کو خدا اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے خلاف اعلان جگ قرار
دیا گیا ہے۔ قرآن پاک میں ہے:

يَايِهَا الذِّبْنِ امْنُوا لا تَاكُلُوا الرَّبُوا اَضْعَافًا فَضَعَفَةً وَالْتُوَا اللَّهَ لَعَالَكُمْ تُفَاخُونَ \* وَالْتُوَا اللَّهَ لَعَلَاكُمْ تُفَاخُونَ \* \*

اے ایمان والوا سود کے کئی کئی تھے براحا چڑھا کرنہ کھاؤ اور اللہ سے ڈرتے رہو باکہ تم قلاح پا جاؤ۔ العمان، ١٣٠

ایک حدیث میں رسول کریم سلی اللہ علیہ وسلم نے سود کھانے والے پر سود کی دستاویز کھنے والے پر اور سود کے گواہوں پر لعنت بھیجی ہے اور ان سب کو برابر قرار ویا ہے۔ (صحیح مسلم) اسلام میں سود کی ممافعت محض اخلاقی بنیادوں بی پر نہیں بلکہ اس کے خطرتاک اقتصادی سابی اور سیاسی مضمرات کی بنا پر بھی ہے۔ سود کی لعنت متعدد قدیم معاشروں کی جابی کا باعث بنی ہے اور آج بھی جدید سرمایہ دارانہ معاشرے کی جڑوں کو کھو کھلا کر رہی ہے۔ اس کی بنیاد استحصال اور ظلم پر ہے اور اس کی وجہ سے ملک کی معیشت پر چند سرمایہ داروں کا اقتدار مسلط ہو جاتا ہے جو صحت مند معاشی جد و جدد کو ختم کر وہتا ہے اور معیشت میں عدم استحکام کا باعث ہوتا ہے۔

ITT

حرارتی اخلاقیات کا ضابطہ
 حفرات گرائ!

اسلام نے تجارتی اظافیات کا ایک ضابط پیش کیا ہے باکد اہل تجارت اس کا اتباع کریں۔ یہ ضابط اظان تجارتی لین دین میں ویانت داری اور غدا تری کے جذبات کو فروغ دیتا ہے تجارت کے معاملے میں قرآن کی اصولی ہدایت یہ ہے کہ

> يايها الذين المنوا لا تاكلوًا الموالك تنيتكم بالباطل الآ أن تكون يَجَارَة عَن تَرَاضِ مِنكُمْ

اے ایمان والو! اپنے اموال کو آپس میں باطل کی راہ ہے نہ کھاؤ بلکہ باہمی رضامندی کے ساتھ تجارت کی راہ ہے نفع حاصل کرو۔ (الساء ۲۹:۳۳

اس آیت ربانی کے ذریعے سے قرآن کریم نے معیشت کے ان تمام ذرائع کو ممنوع کر دیا ہے جو ظلم و زیادتی اور دو سرول کی حق اللی پر جنی ہوں۔ معیشت اور تجارت کا وائرہ وہ وائرہ ہے جس میں انسان نے نت نے ظلم کے بیں اور خصوصیت سے اہل سرائیہ اور اہل قوت نے دو سرے فریق پر جو کمزور اور فریب ہو' اکثر اپنی مرضی مسلط کی ہے۔ اللہ تعالی نے انتقاع (Explostation) کے بیہ سارے دروازے بند کر دیے اور فرمایا کہ معاشی معاملات کی بنیاد باہمی رضامندی اور تجارت کے محصول پر ہوئی چاہے۔ تجارت میں امانت و دیانت کی ایمیت واضح کرتے ہوئے بی اکرم مسلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

"امانت دار آجرول کا حشر صديقول اور شهيدول كے ساتھ ہوگا-" (تذي)

مخترز اسلام ك اصول تجارت حسب زيل إن:

#### (الف) باہمی رضامندی

تجارت باہمی رضامندی ہے ہونی چاہے۔ دونوں قریق اپنی آزاد مرضی ہے کی جبریا زیردی کے بغیرائے معاملات کو طے کریں۔ اس سے معلوم ہواکہ اسلام میں تجارت کی بنیاد "نعاون باہمی" پر ہے اور تجارت کی وہ تمام شکلیں جن میں دوسرے قریق کی کزوری سے ناجائز فائدہ اٹھا کر کچے خاص شرائط یا معاملات اس پر تھوپ دیئے جاتے ہیں وہ ناجائز ہیں اس سے یہ بھی مشہوط ہو سکتا ہے کہ ایسی اشتمار بازی یا نفسیاتی حربوں کا ایسا استعمال ہو عمل کو معطل کر دے اور ایک مختص اپنی مرضی کے خلاف محض نفسیاتی شعیدہ بازی کی وجہ سے کسی چیز کی فرید پر مجبور ہو جائے اسلام کے مطابق نہیں۔ اس طرح آزاد منڈی کو کرور یا مفلوج کرنے والی وہ تمام قوتیں بھی اسلامی معیشت میں کوئی راہ نہیں یا تمیں جن کی وجہ سے جدید دنیا کا منڈی کا نظام ورہم برہم ہے اور شدید تم کی وقتوں اور خامیوں میں جاتا ہو گیا ہے۔

#### (ب) ويانت

دوسرا اصول ہے ہے کہ تجارت دیانت کے ساتھ ہو۔ اس میں کسی متم کا دھوکہ یا بدمعا ملکی نہ ہو۔ ال کی اصل کیفیت لوگوں کے سامنے رکھ دی جائے اور ان کو غلط فنی میں رکھ کر خرید پر مجبور نہ کیا جائے۔ اس طرح جان بوجھ کر دوسرے کو نقصان پنچانا' معاملے پر معاملہ کرنا' خیانت یا وعدہ خلافی کرنا' ہے سب اسلام کی نگاہ میں ممنوع ہیں۔ اس طرح ناپ تول میں درست ہونا تجارتی ویانت کا ایک اہم پہلو ہے۔ 11-1-

(ج) جائز اور مباح کی تجارت

تیرا اصول ہے ہے کہ تجارت صرف ان اشیاء میں کی جائے جو جائز یا مباح ہوں۔ وہ تمام اشیاء جن کا استعال معصیت کی تعریف میں آتا ہے ایعنی شراب بت اصنام 'خزیر' وغیرہ' ان کی تجارت بھی اسلام میں ممنوع ہے۔

(ر) ذخیرہ اندوزی کی ممانعت

پر اسلام میں اس بات کی بھی ممانعت ہے کہ ضروریات زندگی کو روک رکھا جائے باکہ ان کے دام برد جائیں اور اس طرح سے منافع میں اضافہ ہو۔ ذخیرہ اندوزی اور احکار کو اسلام نے بخق سے منع کیا ہے اور ایبا کرنے والے پر رسول خدا سلی اللہ علیہ وسلم نے لعنت بیجی ہے۔

اسلام نے تجارت کی وہ تمام شکلیں بھی بتد کر دی ہیں جن میں کسی دو سرے سے ناجائز فائدہ اٹھایا جا رہا ہو یا جن میں مناسب محنت کے بغیر دولت ہاتی آ رہی ہو۔ یک وجہ ہے کہ سفر الرعی اور جوئے کی ساری صور تیں اسلام میں ممنوع ہیں۔

(و) الل تجارت كازاتي اخلاق

اسلام کی تمام تعلیمات کے مطالع سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ اہل تجارت میں اعلیٰ اظال و کروار ہوتا چاہئے تاکہ وہ تجارت کا حق ادا کر سکیں اور اسلام کے سچے سفیر بن سکیں۔ ان میں خصوصیت سے دیانت اور خوش اظائی ہونی چاہئے تاکہ بی کیفیت نہ ہوکہ

۔ کی جس سے بات اس نے شکایت ضرور کی

انس قوم اور خصوصیت سے اپنے صارفین کی خدمت کے جذب سے کام کرنا چاہئے اور اپنے کاروبار میں پوری محنت اور ولجسی سے کام کرنا چاہئے آکہ وہ اپنی قوتوں کو زیادہ سے زیادہ مغید مقاصد کے لئے استعال کر سکیں۔ پھر سب سے بڑھ کر وہ مستقل مزاجی اور اعتدال کے ساتھ کام کریں اور بہت جلدی دولت جمع کرنے کی ہوس سے بیچے رہیں۔

معاش اور اخلاق میں کی وہ حسین توازن ہے جو اسلام کے معاشی تظام کا اقلاز ہے۔

۲۔ اسراف کی بندش

طلب طال کے ساتھ ساتھ اسلام انسان کو جائز مصارف پر دولت خرچ کرنے کی ترغیب بھی دیتا ہے لیکن اسراف سے روکتا ہے اس وجہ سے دولت کا بے جا استعمال اور اس کا ضیاع رک جاتا ہے اور وہ تھیری اور پیداواری مقاصد میں استعمال ہونے گلتی ہے۔

وكلوا واشريوا ولا تسرفوا

کھاؤ اور پو گراسراف نہ کو- (الاعراف سام)

اور حضور صلی الله علیه وسلم کا ارشاد ہے کہ جو جائز ضرورتوں کو پورا کرنے کے لئے محنت کرتا ہے وہ اللہ کی راہ میں کام کرتا ہے اور جو محض آن بان و کھانے کے لئے دولت کما تا ہے وہ شیطان کی راہ میں کام کرتا ہے۔ IMP

ار تکاز دولت کی ممانعت

حزات محرم!

پھر اسلام نے دولت کے ارتکاڑ (ایک یا چند مقامات پر اس کا جمع ہونا) کو بھی پیند نسیں کیا ہے اور اس بات کا انتظام کیا ہے کہ مختلف معاشرتی' ادارتی' قانونی اور اخلاقی تدابیرے دولت کی تقتیم زیادہ سے زیادہ منصفانہ ہو اور وہ پورے معاشرے میں گروش کرے۔

لَى لا يَكُونَ دُولَةً ابْنِنَ الْأَغْنِيَّا مِنْكُمْ

ایا نہ ہو کہ یہ (مال و دوات) تمارے دوات مندول عی ش گردش کرتا رہے۔ (الحشودن)

حضور کا ارشاد ہے کہ

اقسموا المال بين الفرائض على كتاب الله

الله تعالی کی تاب کے مطابق اچھا مال ان لوگوں میں تقتیم کروجس کا حق مقرر کیا گیا ہے۔ (ابو داؤد)

دولت كى تقتيم كے لئے مندرج ويل صور عن تجويز كى كى ين:

(الف) زكواة

زكواة برصاحب نصاب مسلمان مرد اور عورت ير فرض بيديكي خيرات نيس بلكه فقرا و مساكين كا "جن" ب-

زکواۃ جمال حب بال کو کم کرتی اور خداکی راہ میں خرج کرنے اور بال قربان کرنے کا جذبہ پیدا کرتی ہے وہیں معاشی نظر انظرے یہ ساجی فلاح کی ایک ہمہ گیرا تکیم ہے جس کے ذریعے سے ملک و ملت کے فریب اور نادار افراد کی مدد کی جاتی ہے اور اشیں زندگی کی جد و جمد میں برابر کی شرکت کے لائق بنایا جاتا ہے۔ سموایہ وارائد ذہیت یہ بات پیدا کرتی ہے کہ ہر مخض کی دولت صرف اس بی کے لئے ہے اور معاشی دوڑ میں جو چھے رہ جائے اور جو گر جائے اے فنا ہو جانا چاہئے۔ کشاش حیات میں زندہ رہے کا حق صرف اس کی کے لئے ہو در محافی دوڑ میں جو چھے رہ جائے اور جو گر جائے اے فنا ہو جانا چاہئے۔ کشاش حیات میں زندہ رہے کا حق صرف اس کو ہے جو مسابقت میں دو سرول ہے آگر بردھ جائے۔ اسلام اس ذائیت کی لئی کرتا ہے۔ وہ کتا ہے کہ جو بچھے دو اس محافرہ بڑاروں طریقے سے تمارا معاون و مددگار ہے۔ اس لئے تمارے مال میں قبارے علاوہ دو سرول کا بھی جن ہے۔ اہل شروت کی ذمہ داری ہے کہ معاشی دوڑ میں جو چھے رہ جائے اے سارا دیں اور آگے بردھا کیں۔ جو معاشرہ کروروں کی مدد نہ کرے ناداروں کو سارا نہ دے اور گراؤں کو تھام نہ لے وہ انسانی معاشرہ کے جانے کا مستحق تمیں۔ اسلام قظام زکواۃ کے ذریعے کرے ناداروں کو سارا نہ دے اور اس بی امداد باہی کی ردح کو جاری و ساری کر دیتا ہے۔ معاشرہ کی جانے کا مستحق تمیں۔ اسلام قظام زکواۃ کے ذریعے سے معیشت کو صحت مند بنیادوں پر استوار کرتا ہے۔ اور اس میں امداد باہم کی ردح کو جاری و ساری کر دیتا ہے۔

جدید علم معیشت میں ساجی فلاح کا تصور بہت نیا ہے۔ لیکن اسلام نے پہلے بی دن سے فلاجی اور خدمتی ریاست کا تصور پیش کیا اور زکواۃ کی شکل میں معاشرے کے کمزور اور مجبور انسانوں کی ضروریات کی فراہی کی مغانت دی۔ اسلامی حکومت نے ابتداء بی سے اس فلام کو عملاً" قائم کیا' آبادی کی مروم شاری کی' ناداروں کے رجشر بنائے' ضرورت مندوں کو سرکاری وظیفے دیے اور تھوڑے بی عرصے میں یہ حال ہو گیا کہ بھول مورخ طبری زکواۃ دینے والے تو سینکروں سے گر زکواۃ لینے والے نہ طبح

حضرات گرای!

یہ زکواۃ دولت کی تقتیم میں غیر فطری عدم مساوات کو ختم کرنے کا ایک ذراید بھی ہے۔ اس کے ذریعے ہے امیروں کی دولت فریوں کی طرف منتقل ہوتی ہے۔ معاشی ، کران کے جس چکر میں سرمایہ داراند دنیا گرفتار ہے اس کو دور کرنے میں بھی ذکواۃ برای مغید و معادن ہو سکتی ہے۔ تجارتی چکر' سرمایہ کاری اور قوت صرفہ میں عدم قوازن کی بنا پر رونما ہوتا ہے لیکن ذکواۃ جمال ایک طرف پیداوار عمل کو تیز کرتی ہے دہیں دوسری طرف عوام میں قوت ترید کا اضافہ بھی کرتی ہے اس طرح یہ معیشت میں معاشی قوازن قائم کرنے کا آلہ بن جاتی ہے۔

#### (ب) صدقات واجبه

بت سے ایسے صد قات مقرر کئے گئے ہیں جو مخلف مواقع پر ہر صاحب حیثیت مسلمان کو اوا کرنے ہوتے ہیں جیسے صدقہ ' فطرو فیرو۔ یہ بھی مندرجہ بالا مقصد بورا کرتے ہیں۔

(ج) انفاق

اسلام ہرمسلمان میں انفاق فی سیبل اللہ کا جذبہ پیدا کرتا ہے ال سے محبت کو کم کرتا ہے اور خدا کی راہ میں خرچ کر کے دنیا اور آخرت کی کامیابی حاصل کرنے کی ترغیب دیتا ہے۔

#### (و) قانون وراثت

اسلام نے وراثت کا جو قانون تجویز کیا ہے وہ اس طرح کا ہے کہ متوفی کا ترکہ بورے خاندان میں ایک مناسب ترتیب کے ساتھ تقتیم ہو جاتا ہے اور ساری جائیداو مغربی ممالک کی طرح کسی ایک وارث کو نمیں ملتی۔ اس طرح وولت کے ارتکاز کے بجائے اس کی منصفانہ تقتیم رونما ہوتی ہے۔

#### (i) حق سوى الزكواة

زکواۃ اور صدقات داجیہ کے علاوہ بھی اگر ضرورت محسوس ہو تو حکومت کو اس بات کا حق حاصل ہے کہ وہ لوگوں سے مزید مال بہ طور قبلس کے اور اے استحام ریاست' قیام انساف اور فلاح عامہ کے لئے صرف کرے۔ حضور اکرم صلی انشہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے "بے شک مال میں زکواۃ کے سوا اور بھی حق ہے"۔ (تریزی)

#### (ح) العقو

اسلام نے انسان کو صرف انفاق ہی کی ترفیب نہیں وی بلکہ اس میں میہ جذبہ بھی پیدا کیا کہ اس کے پاس اپنی ضرورت سے زیادہ جو بھی ہو اے خدا کی راہ میں اور دوسروں کی بھتری کے لئے خرچ کر دے۔ وَ مَیْتَ اَلَّهُ ذَاکَ مَا ذَا مُینَفِقَتُونَ ﷺ قال العَمْوَ ۖ

وہ پوچھتے ہیں کہ ہم کیا خرج کریں کمہ دیجئے العفو (یعنی جو اپنی ضرورت سے زیادہ ہو) (البقرہ ۱۹۹۳) اس طرح اسلام پورے معاشرے میں دولت کی منصفانہ تقتیم روبہ عمل لا آ ہے۔ اس کی پالیسی کے دو بنیادی اصول فروغ پیداوار اور دولت کی منصفانہ تقتیم ہیں۔ وہ ان میں سے کسی ایک کو بھی نظر انداز نہیں کر آ۔

۸۔ ملکت و تصرف کاحق

اسلام تمام زین اور وسائل فطرت کو اصلاً غدا کی دین اور اس کی ملکیت قرار دیتا ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ تمام معاشی معاش معاملات بیں انسان کو اس عظیم تر ملکیت کے تصور کے تحت ' انفرادی ملکیت و تصرف کا حق دیتا ہے۔ یمی وہ شکل ہے جس جس انسان کی معاشی آزادی محفوظ رہ سکتی ہے اور ایسے اظلاق پروان چڑھ کتے ہیں۔ لیکن سے حق فیر محدود نہیں ہے لیجی اگر ملکیت 117

٩۔ عدل اجتاعی کی ضانت

اسلام ریاست کے معافی وظائف کا بھی ایک مثبت تھور پیش کرتا ہے اور عابی قلاح اور معافی انساف کے قیام کو اس کی اولین ذمہ واری قرار ویتا ہے۔ زکواۃ عاجی قلاح کی ایک اسلیم ہے جس کے نظام کو ریاست کے باتھوں قائم کیا جاتا ہے، معافی قانون سازی اور عدلیہ کی طاقتوں کے ذریعہ ریاست عدل اجتماعی قائم کرتی ہے۔ جس کا کوئی وارث نہیں اس کی ریاست وارث ہے اور جس کا کوئی وارث نہیں اس کی ریاست وارث ہے اور یہ بھی وارث ہے اور جس کا کوئی ولی نہیں، اس کی ریاست ولی ہے۔ ناواروں، ایا جوں اور محتاجوں کی مدد ریاست کا فرض ہے اور یہ بھی اسکی ذمہ داری ہے کہ تمام شریوں کو ان کی بنیادی ضرور تھی فراہم کرے۔

السلطان ولى من لا ولى له

حکومت بی اس محض کی ولی (وست کیرو بدوگار) ہے جس کا کوئی ولی نہ ہو۔ (بخاری)

ایک اور حدیث میں ہے

من ترك كلافالينا ( بخارى ملم)

يعنى جس مرت والے نے ومد واربوں كاكوئى بار (مثلاً قرض يا ب سارا كنيد) چھوڑا ہو وہ عارب دے ہے۔

ایک فلیف راشد نے اس کی وضاحت ان الفاظ میں فرمائی ہے:

"خدا کی قتم اگر میں زعدہ رہا تو صفا کی بہاڑیوں میں جو چرواہا اپنی بکریاں چرا آ ہے اس کو اس مال میں سے صد پہنچ گا اور اس کے لئے اس کو کوئی زحت نہیں افعانی پڑے گا۔"

اور بيه کما:

"خدا کی تتم اگر اہل عراق کی بیواؤں کی خدمت کے لئے زندہ رہ گیا تو ان کو اس حال میں چھوڑ جاؤں گا کہ میرے بعد ان کو کسی اور امرا کی مدد کی احتیاج باقی نہ رہے گی۔"

معرت على ن اس بات كواس طرح اداكيا ب:

"الله تعالى نے دولت مند لوگوں پر ان كے اموال ميں اتى مقدار مقرر كى ہے جو غربا كے لئے كافى ہو سكے۔
اس كے باوجود اگر وہ بعوك على اور تك وست بول تو يہ صرف دولت مندول كى عدم توجى اور بكل كى
دجہ سے ہو سكتا ہے اور الله تعالى نے اپنے لئے ضرورى قرار دیا ہے كہ ان امراسے قیامت كے دن كاب
کرے گا۔"

ان احکام کے مطابق جو نظام قائم ہو آ ہے اس میں زمین اپنے خزائے اگل دیتی ہے اور آسان اپنی نعتوں کی بارش کرنے لگتا ہے اور افلاس و تک وسی ختم ہو جاتی ہے۔

حضور أكرم صلى الله عليه وسلم كا ارشادب:

"اے لوگو! صدقہ دو کیوں کہ تم پر ایک زمانہ ایا آئ گاکہ آدی صدقہ لئے لئے چرے گا مروہ کی ایسے مخص کو نہ پائے گا جو اے قبول کرے"۔ (ایمن اس کا حاجت مند ہو)۔

MZ

حزات گرای!

یہ ہے اسلام کا معاشی نظام.... اور در حقیقت انسانیت کی نجلت اننی اصولوں میں مضرہے۔ اس کی اصل خصوصیت یہ ہے کہ اس کا مرکزی تصور انسان اور اس کی معاشی اور اخلاقی فلاح ہے..... وہ معاشی ترتی کو اعلیٰ ترین مدارج تک پنچانے کے ساتھ ساتی انساف 'آزادی اور اخلاقی ترقی کو اولین ایمیت دیتا ہے۔ یمی وجہ ہے کہ اس کا معاشی نظام سرمایہ داری اور اشتراکیت دونوں سے اپنے متصد اپنے مزاج اور اپنے اصولوں کے اعتبار سے مختلف ہے اور ہر حیثیت سے ان سے اعلیٰ اور برتر

واخردعوانا ان الحمد للهرب العالمين

www.iqbalkalmati.blogspot.com

مزید کتب پڑھنے کے لئے آن بی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

### بهم الله الرحن الرحيم

# اسلام کے اخلاقی و معاشرتی اقدار

### نظير نرُز

الحُمَدُ بِاللهِ عَنْمَدُهُ وَنَسُتَعِينُهُ وَنَسُتَنَعُوهُ وَنُوءُ مِنُ بِهِ وَنَتَوَكُلُ عَلَيْهُ وَنَعُودُ اللهِ عَنْمَدُهُ وَنَعُودُ الْفُرِينَا وَمِنْ سَيِئاتِ اعْمَالِنَا مَنَ تَعْتَلِمُهُ فَلَا هَادِي لَهُ وَنَشَهَدُ النَّهُ فَلَا هَادِي لَهُ وَنَشَهَدُ النَّهُ لَهُ اللهُ وَلَمْ فَلَا هَادِي لَهُ وَنَشَهَدُ النَّهُ اللهَ وَمَنْ تَعْتَلِمُهُ فَلاَ هَادِي لَهُ وَنَشَهَدُ النَّ اللهُ وَالْتَعْلِمُ لَلهُ وَلَمْ اللهُ وَالْتَعْلِمُ وَلَمْ اللهُ وَالْتَعْلِمُ اللّهِ وَالْتَعْلِمُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ ولَا اللّهُ وَاللّهُ ولَا اللّهُ وَاللّهُ ول

وَلا تَسْتَوِى الْحَسَنَةُ وَلا السَّيِعَةُ ﴿ إِذْ فَعَ إِلَيْنَ هِيَ آخْسَنُ قَاذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَيَيْنَهُ عَدَاوَةً كَانَهُ وَكُي حَمِيْمُ ﴿

ترجمہ اور اے نبی نیکی اور بدی بکسال شیں ہیں۔ تم بدی کو اس نیکی سے رفع کرو جو بھترین ہو۔ تم دیکھو گے کہ تسارے ساتھ جس کی عداوت پڑی ہوئی تھی وہ جگری دوست بن گیا ہے۔ (ہم السجدہ ۱۳۳۱۳) حضرات گرائی!

ہمارے معاشرے کے بنیادی اجزاء کا انحصار افراد خاندان محلّہ اور اہل محلّہ پر ہے۔ اسنی اجزاء سے ال کر معاشرہ وجود میں آتا ہے۔ جس کی کامیابی و ناکای کا وارودار ہمارے رویے اور طرز معاشرت پر موقوف ہے۔ معاشرتی زندگی کی کامیابی کے لئے کچھ اظائی ضوابط ہوتے ہیں۔ کچھ اظائی ضوابط ہوتے ہیں۔ آریخ کے اوراق شاہد ہیں کہ دنیا میں وہی قوش کامیاب و کامران ہوئی ہیں جنہوں نے اظائی ضوابط کو کما حقہ اپنایا اور

جنوں نے ان اقدار کو پس پشت ڈالا وہ صفحہ بستی ہے مث گئیں گا آئکہ اللہ تعالی نے بی نوع انسان پر عظیم احسان فرہایا اور مرکار وہ عالم صلی اللہ علیہ وسلم مجمعہ مکارم اظاق بن کر تشریف لائے۔ جن کے اظاق عالیہ کی نورانی کرنوں سے ظلمت کدہ گراہی کا چپہ چپہ اظاق کی روشنی سے منور ہوگیا۔ اور بھولے پھکے صراط متنقیم پر گامزن ہو گئے جس پر قرآن کریم شاہد ہے۔ گراہی کا چپہ چپہ اظاق کی روشنی سے منور ہوگیا۔ اور بھولے پھکے صراط متنقیم پر گامزن ہو گئے جس پر قرآن کریم شاہد ہے۔ وَإِنْكُ لَعَمَ لَيْنَ الْعَدَالَةِ عَظِيْمِ اللهِ اللهِ عَظِيْمِ اللهِ اللهِ عَظِيْمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

اور ب فک آپ اظال کے بدے مرتبے پر بیں۔ (اللم ١٢٠٨)

دوسری عبکہ ارشاد ہے:

لَّهُ وَالَّذِي بَعَكَ فِي الْأَوْبَاتِ رَسُولًا فِنَهُمْ يَتَلُوا عَلَيْهِمْ النِّهِ وَيُرَكِّنِهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِثْبُ وَالْحِكْمَةُ \* وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبُلُ لَنِي ضَلِي مُبْنِيْنَ ۚ .

ترجمہ: وی ہے جس نے امیوں کے اندر ایک رسول خود اننی میں سے اٹھایا' جو اشیں اس کی آیات سنا آ ہے' ان کی زندگی سنوار آ ہے اور ان کو کتاب اور حکمت کی تعلیم دیتا ہے۔(الجمعہ ۲:۹۲)

اخلاق کی ان افدار کو پھیلانے کے لئے آپ نے اپنے سحابہ کی عظیم الثان جماعت ترتیب فرمائی جس نے بلاواسط آفاب رسالت کی شعاعوں سے خود کو متورکیا اور اس نور کو سارے عالم میں پھیلایا۔

حضور علیہ السلام نے اپنے بارے میں ارشاد قربایا انسا بعثت لا تسم مکارم الا خدادق (موطا امام مالک) "مجھ تو اخلاق کے اعلیٰ اقدار کی محیل کے لئے بی بھیجا گیا ہے"۔

حزات محرم!

معاشرتی زندگی میں وہ تعلقات ہو انسانوں کے درمیان مخلف پہلوؤں ہے قائم ہوتے ہیں ان کو اصطلاحا" اظلاق کما جاتا ہے۔ جس طرح اسلام نے زندگی کے تمام شعبوں میں ہماری کائل و عمل رہنمائی فرمائی ہے اس طرح اظلاق و تعلقات کے باب میں بھی بھی بھی اسلام کی تعلیم نمایت جامع اور عمل ہے۔ سابی بر آؤ ہو یا افراد خاندان سے سلوک کا معاملہ، معاشی لین دین ہو یا سابی معاملات اسلام ان سب کو اخلاق اصولوں کے مطابق انجام دینے کی تعلیم دیتا ہے۔ قرآن و سنت میں معاملات و معاشرت سے متعلق بالتفصیل ان صفات کا ذکر کیا گیا ہے جو اللہ تعالی کو بہند یا ناپند ہیں۔ ان میں سے بعض اہم صفات یہ ہیں۔

پندیدہ صفات ہے () مبر اسلام کو افزادی اور اجھائی طور پر انسانوں میں جو صفات پیدا کرتا چاہتا ہے اس میں ایک اہم صفت مبر ہے۔ اردو زبان میں مبر کے معنی بہت محدود ہیں۔ عموا "ہم مبر کا مطلب ابس سیر بچھتے ہیں کہ موت ' بیاری اور فقر و شکات مبر کے معنی بہت کر ایا جائے کہ شور و فغال اور شکوہ و شکات کا اظہار نہ ہو ای طرح کی ظالم کے ظلم کا انتقام نہ لیا جائے۔ گر قرآن کریم کی زبان میں مبر کے معنی اس سے بہت زیادہ و سیج ہیں۔ مختر الفاظ میں ہم ہے کہ سے تا فیل کہ کسی نیک کا انتقام نہ لیا جائے۔ گر قرآن کریم کی زبان میں مبر کے معنی اس سے بہت زیادہ و سیج ہیں۔ مختر الفاظ میں ہم ہے کہ سے بی کہ کے ایک میں اور بیا کہ کسی نیک کام کو انجام دینے کے لئے صدموں ' تکلیفوں اور ناگواریوں کو برداشت کرنا اور ناموافق حالات میں بھی جن اور سیائی پر جے رہنا اور نیکی کے راہتے پر برابر چلتے رہنا مبر ہے۔ قرآن پاک نے مبر کو اہل ایمان کے لئے ایک ذریعہ قوت قرار ویا ہے جانچہ ارشاد اللی ہے:

نَائِنَهُ اللَّذِيْنَ الْمَنُوا اسْتَعِينُو إلى الصَّالُوةِ ﴿ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّبِرِيْنَ ﴿ الْمَنْ اللَّ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِن أَلِهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلِهُ وَاللَّهُ مِنْ أَلَا اللَّهُ مِنْ أَلِهُ وَاللَّهُ مِنْ أَلَا اللَّهُ مِنْ أَلَّهُ وَاللَّهُ مِنْ أَلَّهُ اللَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ اللَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ اللَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مَنْ أَلَّهُ مَنْ أَلَّهُ مَنْ أَلَّهُ مَنْ أَلَّهُ مَنْ أَلَّهُ مَنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مَنْ أَلَالًا اللَّهُ مِنْ أَلَّهُ اللَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّاللَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَنَّا اللَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَنْ أَلَّاللَّهُ مِنْ أَلَّا مُنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّالِكُ مِنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا مُنْ مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا مِنْ مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَل

101

حغرات محترم! سچانی اور راست بازی:

قرآن مجیدے جن اظافی صفات کی بہت زیادہ اہمیت و فضیات معلوم ہوتی ہے ان میں ایک سچائی اور راست بازی مجی ہے۔ ہے۔ سچائی کا مطلب صرف اتنا ہی شیں ہے کہ زبان سے غلط اور خلاف واقعہ بات نہ کمی جائے 'بلکہ اس کا دائرہ بہت وسیع ہے۔ اس میں دل کی سچائی اور عمل کی سچائی ہجی شامل ہے۔ ول کی سچائی کا مطلب یہ ہے کہ اس میں کسی قتم کا نفاق اور کوئی دعا اور فریب نہ ہو۔ اور عمل کی سچائی کا مطلب یہ ہے کہ جو عقیدہ اور قول ہو وہی عمل بھی ہو اور ظاہر و باطن میں پوری بکسائیت ہو۔ عمل کو انصاف:

عدل و انساف دراصل سپائی اور راست بازی بی کی ایک شکل ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ ہر مخض کے ساتھ بلا رو رعایت وہ سعاملہ کیا جائے اور اس کے بارے میں وہ خدا گئی بات کی جائے جس کا وہ مستحق ہے۔ اس عدل و انساف پر دنیا کا نظام تا تم ہے۔ جس قوم اور جس ساج میں عدل و انساف نہ ہو وہ خدا کی رحمت سے محرم رہے گا اور ونیا میں اس کا انجام بہت بی برا ہو گا۔ قرآن پاک 'کتاب و نبوت کا مقصد ہی یہ بتا تا ہے کہ لوگوں کے درمیان میزان قائم ہو۔ اور میزان سے مراد عدل و انساف می خوا نیوں بیل ہوایت کی گئی ہے کہ معاملات میں عدل و انساف کو اور کی خدا گئی بات کہنے انساف می خوا ہوں ہوا ہوں ہو ہوا ہوں ہو ہوا ہو گئی ہو کہ اپنا اصول اور نصب العین بنا لو۔ اور پوری ویانت واری اور خدا تری کے ساتھ اس فرض کو ادا کرو خواہ اس سے تم کو بیا اصول اور نصب العین بنا لو۔ اور پوری ویانت واری اور خدا تری کے ساتھ اس فرض کو ادا کرو خواہ اس سے تم کو یا تمارے اعزا و اقرا کو کتنا تی نقصان بہنچ' کین حق و انساف کے معاملہ میں کی کی جانب واری نہ کرو۔ اپنوں سے انساف کی تالید کرتا ہے۔

تنقین تو سب نے کی ہے لیکن یہ اسلام کی خصوصیت ہے کہ وہ دشمنوں کے ساتھ بھی عدل و انساف کی تالید کرتا ہے۔

المائی ہو سب نے کی ہے لیکن یہ اسلام کی خصوصیت ہے کہ وہ دشمنوں کے ساتھ بھی عدل و انساف کی تالید کرتا ہے۔

المائین ہو سب نے کی ہے لیکن یہ اسلام کی خصوصیت ہے کہ وہ دشمنوں کے ساتھ بھی عدل و انساف کی تالید کرتا ہے۔

المائیت ہو سب نے کی ہے لیکن یہ اسلام کی خصوصیت ہے کہ وہ دشمنوں کے ساتھ بھی عدل و انساف کی تالید کرتا ہے۔

سچائی اور راست بازی بی کی ایک شکل امانت بھی ہے۔ امانت سے مراد محض اس قدر شیں کد کمی نے جو چیز کمی کے پاس رکھ دی ہو وہ مطالبے پر جوں کی توں واپس کر دی جائے ' بلکہ تمام حقوق و فرائض کا دیا نتداری کے ساتھ اوا کرتا اور ہر قابل لحاظ بات کا لحاظ بات کے مفہوم میں شامل ہے۔ یماں تک کہ کوئی محض کمی محاطم میں مشورہ لے تو پوری فیرخوابی سے مشورہ دیتا اور اس سے متعلق تمام را زوں کو محفوظ رکھنا بھی امانت ہی ہے۔ قرآن پاک میں امانت کے وصف کو اختیار کرنے کی بار بار آکید کی گئی ہے۔

کی بار بار آکید کی گئی ہے۔

عفو و ورگزرہ

ابل ایمان کو عفو و درگزر کی بھی تعلیم دی گئی ہے۔ عفو سے مرادیہ ہے کہ دو سرے کی خطا اور قصور کو معاف کر دیا جائے
اور انتقام کی طاقت رکھتے ہوئے بھی بخش دیا جائے۔ لیکن اس کے معنی یہ نیس کہ ایک گال پر تھپڑ کھانے کے بعد دو سرا گال بھی
چیش کر دیا جائے۔ اس سے تو شریبند عناصر کی اور بھی ہمت افزائی ہوتی ہے۔ عنو صرف اس صورت بیں مناسب ہے جب کہ
علطی کرنے والا کمی حد تک اپنی غلطی پر ناوم ہو۔ بعض لوگ عنو و درگزر کو اپنے رعب و عزت کی کی کا باعث تصور کرتے ہیں
لیکن حقیقت یہ ہے کہ انتقام سے فوری دھاک تو بیٹھ علی ہے گر پائیدار عزت عنو و درگزر سے ہی حاصل ہوتی ہے۔

Krr

رواداري:

عنو و در گزر ی سے ملتی جلتی ایک صفت رواداری ہے۔ رواداری سے مرادیہ ہے کہ باہمی تعلقات میں خیرخواتی سے کام لیا جائے اور ووسرے کی معمولی خلطیوں اور خطاؤں بر گرفت نہ کی جائے۔ رواداری کی بنا پر معاشرے میں اخوت و بھائی چارہ کے جذبات رورش يات بن-

ائی نوعیت کے لحاظ سے عفو اور رواداری دراصل احسان کی مختلف شکلیں ہیں۔ احسان کے معنی یہ ہیں کہ ممی کے ساتھ اليا بر آؤ كيا جائے جو اس كے لئے فاكرہ مند ہو اور يہ بر آؤ عقا" اور شرعا" صحح ہو۔ احمال كى بے شار صور على بي- شا" ضرورت مندول اور رشتہ داروں کی مالی امداد کرنا مس کو معیبت سے نجات دلانا مس کے حق کو خولی اور سخاوت سے اوا کرنا احمان کی یہ عل "فضل" کملائی ہے ایعنی کی کے حق کو نہ صرف بورا کرنا بلکہ اس سے کچھ زیادہ ادا کرنا یا کسی سے اپنا حق وصول کرتے ہوئے رعایت کرنا یا اس کو جان کر چھوڑ دینا۔ پھر احسان صرف حقوق العباد کے ادا کرنے بی میں محدود شیں ہے بلکہ حقوق الله كي ادائيكي من بھي يه مطلوب ہے۔ دوسرے لفظول ميں يه كد احمان اے كتے بين كد سارے حقوق و فرائفل اس طرح اوا کے جائیں جیا کہ ان کے اوا کرنے کا حق ہے۔

معاشرتی محاس میں مساوات کا بھی بوا اونچا مقام ہے۔ اسلام میں مساوات سے دو باتیں مراد ہیں۔ ایک قانونی مساوات اور دوسرے معاشرتی ساوات۔ قانونی ساوات کے تحت تمام افراد ملت کے لئے ایک بی قانون بے غلام ہویا آق امیر ہویا غریب عالم ہویا جابل سب کے لئے قانون کی یابندی بکسال ضروری ہے " کمی کو کسی بنا پر کوئی برتری اور فوقیت حاصل نسی- پھر ای قانونی ماوات سے مرادید بھی ہے کہ ہر ایک کو ترقی کے واہ وہ معاشی ہویا علمی یا معاشرتی کیسال مواقع عاصل ہوں۔ معاشرتی مساوات سے مراد بیہ ہے کہ نشست و برخاست میں عبادت میں ساجی تقریبات میں یا عام اجماعی زندگی میں کسی کو اولیت و فضلت حاصل نمیں۔ امیرو غریب مجد میں شاند بہ شاند کھڑے ہوں گے اقریبات میں ایک دوسرے کے قریب بیٹیس کے ا وعوتوں میں ایک بی بلیث سے کھائیں کے اسلام نہ او کی بخ ب نہ برتری و متری-

پر اسلام مرف ای پر بس نیس کرنا کہ اونچ پنج کے امتیازات کو صرف منفی اندازے ختم کرے ' بلکہ اس کے ساتھ ساتھ وہ ایجانی طور پر اس بات کی تعلیم بھی ویتا ہے کہ تمام مسلمان آپس میں بھائی بھائی میں اور اس لحاظ سے ان کے تعلقات ایسے ہونے جائیں جیے بھائیوں بھائیوں کے ہوتے ہیں۔ لینی یہ کہ ان میں باہم شفقت اور ترقم ہو اور آپس میں ان کا معاملہ نری اور فردتنی کا ہو' ہر ایک دوسرے کا خیر خواہ عدمت گذار اور نیاز مند ہو۔ اور جو چین تعلقات کو خراب کرنے والی اور ولول میں كدورت پيدا كرنے والى مو على بين مسلمان ان ب سے اجتناب كريں۔ افوت كے يہ تعلقات ايك جانب تو لمت اسلاميكو بحثیت ایک قوم کے معلم کرتے ہیں اور دوسری جانب ایک برامن اور صالح معاشرہ کے ضامن ہیں۔

اسلامی اخلاقیات کی بنیاد خوف خدا ہے۔ یکی خوف خدا جب انسان اپنی بوری زندگی پر محیط کر لیتا ہے اور جب وہ ہر قدم افعانے سے پہلے یہ سوچا ہے کہ کہیں یہ خدا کو ناپند تو نہیں تو اس کا یہ وصف تقویٰ کملا آ ہے۔ تقویٰ کے دو لوازم ہیں۔ ایک تو ہر شعبہ زندگی میں خدا کی مکمل اطاعت اور دوسرے اپنے اعمال کا محاسبہ کرتے ہوئے مزید نیکی کرنے کی مسلسل کوشش۔ قرآن پاک میں جمال تقویٰ و نیکی کی تعلیم دی گئی ہے وہیں متقی اوگوں کے لئے آخرت کی زندگی میں فوز و فلاح کی بشارت دی گئی ہے۔ اس کے برخلاف وہ لوگ جو خدا کی نافرہانی کرتے ہیں ان کے لئے جنم کی وعید ہے۔

حفرات كراي!

قرآن و سنت میں جمال پندیدہ اخلاق کا ذکر ہے وہاں نا پندیدہ اوساف بھی گنا دیے گئے ہیں باکہ انسان ان سے می کر اپنی آخرے کی زندگی بمتر بنا سکے۔

صفات نذمومه

صفات محوده کی طرح صفات ندموسہ کی بھی ایک طویل فہرست ہے، جن میں غرور و تکبر' بکل' عیب جوئی' چفل خوری' خیانت' جھوٹ' فحش کلای خود پندی' شهرت طلبی' تک نظری' تک ظرفی' حرص و طبع' نضنع اور نقال' اسراف و تکلیف' مایوی اور پست بھتی' فیبت' کیند' حسد' وعده ظافی' رشوت' فساد و نفاق' ذخیره اندوزی' حیلہ سازی' گروی اور قبائل عصبیت' احسان فراموشی اور فضب و چیرہ وسی وغیرہ شامل ہیں۔ ان سب کی وضاحت تو محدود وقت میں ممکن تمیں ہے چند صفات قدمومہ یہ ہیں۔ حرص۔

حرص کی تین تشمیں ہیں۔ (ا) دولت کی حرص (۲) منصب و ریاست کی حرص اور (۳) شرت کی حرص۔ اور ان سب بیل دولت کا لالج ایک مجیب بلا اور جیرت تاک بیاری ہے جو نفس انسانی کو ہر آرام و راحت سے محروم کر رہتی ہے۔ اعصاب اور جم (اور روح) تھک جاتے ہیں۔ بتیجہ یہ ہوتا ہے کہ "اور مال" اور "اور دولت" کا سلسلہ اس وقت تک جاری رہتا ہے جب تک انسان اور اس کی خواہشوں کے درمیان قبر کی مٹی حاکل نہیں ہو جاتی۔

اس حرص کی کوئی حد اور انتمانیس ہے۔ انسان جو پکھے حاصل کر لیتا ہے' ہریار اس سے بلند تر منصب ریاست کے حصول کے لئے "جائز و ناجائز" کی تمیز کو ترک کر کے قدم اٹھا تا ہے۔ کوئی عمدہ پھروزارت۔ پھر کسی مملکت کی فرماں روائی اور اس کے بعد ساری دنیا پر تصرف کی خواہش اور پھر معاذ اللہ خدائی کی تمنا۔ "فرعونیت" بھی حرص ہی کی انتما ہے۔ ظل

وظلم" ایک فتیج فعل ہے اور اس کی بنیاد انسانوں کو تکلیف دینے کا ندموم جذبہ ہے۔ دوسروں کو بلا سبب شرق (مینی قصاص عد اور تعزیر کے جواز اور محل کے بغیر) قتل کرنا اور قید کرنا ہی ظلم نہیں ہے بلکہ ہروہ فعل جس سے دوسروں کے حقوق پامل ہوں اور ان کو بلا سبب صدمہ یا تکلیف پنچ ظلم ہے۔

ظلم وی لوگ کرتے ہیں جو قدرت وقت وقت الرت اور ریاست حاصل کرنے کے بعد خدا اور اس کے قانون مکافات کو جملا دیتے ہیں۔ لیکن جو لوگ خدا کو پہانتے ہیں اس کے قراور انقام سے ڈرتے ہیں اس کے قانون مکافات کو حلیم کرتے ہیں اس کے تانون مکافات کو حلیم کرتے ہیں اس بیٹ حاضر و ناظر جانتے ہیں کہ بترگان خدا کے ساتھ چھوٹے ہیں کہ وقت کا خدا کے ساتھ چھوٹے سے چھوٹے ظلم (حق کہ کلمہ بد) کو بھی خدا معاف نہیں کرتا۔

دروغ كوكي-

جھوٹ بولنا گناہ کیرہ ہے جو دروغ کو کو لوگوں کی تظروں میں دلیل و خوار ' بے منولت اور بے اعتبار بنا آ ہے۔ جھوٹے کی اعتقاد اور کردار پر کوئی اعتاد نہیں کرآ۔ احادیث میں جھوٹ کی بار بار اور شدت کے ساتھ ندمت کی گئی ہے اور اس سے بوی

مختی کے ساتھ روکا گیا ہے۔

جھوٹ کا سلملہ بہت طویل ہے' ووکان دار جھوٹ بول ہے' خریدار جھوٹ بول ہے' تقیرات کا کام کرنے والے ممیکدار جھوٹ بولتے ہیں اور خدا کے نام پر' خدا کی جھوٹی قشمیں کھا کر دروغ بیاتی ہے کام لیتے ہیں۔ جب تک جھوٹ کو اس کی تمام شعوں میں اوربالکل جڑے ختم نہ کر دیا جائے' معاشرے میں اس اور نیکی کا چلن نہیں ہو سکتا۔ غد ۔۔۔

فیبت اصطلاح شرع میں یہ ہے کہ "کسی مسلمان کے بارے میں اس کے پینے چیچے ایکی بات کمی جائے ہے آگر وہ سنتا تو آزروہ ہو یا اور اے برا معلوم ہو تا"۔

جو آیات اور بہت می احادیث فیبت کے بارے یس آئی ہیں ان سے پند چان ہے کہ فیبت ایک برا گناہ ہے اور اس کا عذاب بہت شدید ہو گا۔

اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

وَيْلُ لِكُلِ هُمَزَةِ لَمُزَةً لَمُزَةً ١

ترجمہ تابی ہے ہر اس مخص کے لئے جو (منہ درمنہ) لوگوں پر طعن اور (پیٹے پیچے) برائیاں کرنے کا خوکر ہے۔ (المحرہ ۱۲۰۳)

اس طرح ایک مقام پر فیبت کو مردہ بھائی کا گوشت کھانے سے تثبیہ دی گئی ہے۔

ہر مسلمان اور صاحب ایمان کا فرض ہے کہ اس گناہ کی شدت کے پیش نظر خود بھی نیبت سے بیچے اور دو سرول کو بھی اس سے روک۔ چنانچہ صاحب معراج العادۃ نے لکھا ہے کہ اگر کوئی مخص کسی مسلمان کی نیبت سنتا ہے اور (اس کی پیٹے چیچے) اس کی جمایت نمیں کرتا تو قدا اے دنیا اور آخرت میں ذلیل کرے گا۔

حرات محرم!

آیے ہم ذرا محتفے دل سے سوچیں اور اپنا محاب کریں کہ آیا ہم خدا اور اس کے رسول کے مقرر کردہ معیار اور اخلاق پر پورا اترتے ہیں کہ نہیں؟ اسلام نے اعلی اخلاقی اقدار اور حس معاشرت کے لئے جو اعلیٰ معیار قائم کیا ہے اگر ہم اس پر خود کو پر کھیں تو خمیر کی عدالت سے جو فیصلہ صادر ہو اس کے مطابق ہمیں اپنی اصلاح کر کے خود کو جاہ ہونے سے بچانے کی فکر کرنی چاہے۔ اگر ہم عزم و ہمت سے کام لیس تو کوئی وجہ نہیں کہ ہم اخلاقی پہتیوں سے لکل کر شرافت و عزت کی ان بلندیوں کو نہ پالیس جن کے لئے خود قرآن تھیم نے ہمیں مڑدہ جا نفرا شایا ہے کہ

وَانْتُو الْاعْلَوْنَ إِنْ كَنْتُو مُؤْمِنِين @

ترجمه تم ي غالب رجو ك أكر تم مومن جو- (آل عران ١٣٩٢١)

اسلام کے اخلاقی نظام کے جو اہم گوشے آپ کے سامنے پیش کئے گئے ہیں اس سے بیات معلوم ہوتی ہے کہ اسلام کے اخلاقی و معاشرتی اقدار ایک طرف تو افراد کی زندگی کو خیر کے قالب میں وحالتے ہیں اور دوسری طرف بید ایک پرامن انساف پند معاشرہ کی تفکیل میں محدومعاون فابت ہوتے ہیں اللہ تعالی ہمیں اسلام کے عطا کردہ اخلاقی اصولوں پر عمل کی توفیق نصیب فرمائے۔ آمین۔

و آخر دعوانا ان الحمد للهرب العالمين

#### بم الله الرحن الرحيم

## اسلام اور عدل اجتماعي

## خطبر نوُز.

اَلْحُمَدُ بِلَّهِ نَحْمَدُهُ وَنَسَتَعِينَهُ وَلَسَتَنَفِرُهُ وَنَوَهُ مِنَ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ الْحَمَدُ بِلَهِ مَنْ اللهِ مِنْ شُرُورِ اَفْدُنَا وَرُنْ سَيِئاتِ اَعْمَالِنَا مَنْ يَعْدِهِ اللهُ وَنَعْوَدُ بِاللهِ مِنْ شُرُورِ اَفْدُنِنَا وَرُنْ سَيِئاتِ اَعْمَالِنَا مَنْ يَعْنَالِلُهُ فَلَا هَادِي لَهُ وَنَشَهَدُ اَتَ مُعَمَّدُ اَتَ مُعَمَّدُ اَتَ مُعَمَّدًا عَبُدُهُ وَلَهُ لِلهَ لِلهَ لِلهَ وَلَعْمَالِهُ وَلَمْ لَهُ وَلَمْ اللهِ وَالْعَالِهِ وَلَمْ لِلهَ وَاللهِ وَالْمَالِ اللهِ وَالْمَالِ اللهِ وَالْمَالِ اللهِ وَالْمَالِ اللهِ وَالْمَالِ اللهِ وَالْمَالِ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَمِنْ النَّهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ و

يَا يُهَا الَّذِيْنَ اسْتُوَا كُوْنُوَا قَوْمِنِينَ بِلْهِ شُهَدَاتَ بِالقِسْطِ وَلا يَجْرِمَنَكُوْ شَنَانُ قَوْمِ عَلَى الا تَعْدِلُوا اعْدِلُوا مُو أَقْرَبُ لِلتَقَوْيَ

ترجمہ: اے لوگو جو ایمان لائے ہو اللہ کی خاطر رائتی پر قائم رہنے والے اور انساف کی گوائی ویے والے بو کی گروہ کی وشتی تم کو اتنا مشتعل نہ کر وے کہ انساف سے پھر جاؤ۔ عدل کرویے تفویٰ سے زیادہ مناسبت رکھتا ہے۔(المائدہ ۸:۵)

معزات کرای!

صحح بات یہ ہے کہ اسلام عی میں عدل اجھائی ہے اس لئے کہ اسلام وہ دین حق ہے جو خالق کا نتات اور رب کا نتات نے انسان کی ہدایت کے لئے کا چڑے دل ہے اور انسانوں کے درمیان عدل قائم کرنا اور یہ طے کرنا کہ ان کے لئے کیا چڑے دل ہے اور کیا عدل نسین ہے انسانوں کے خالق و رب ہی کا کام ہے۔ دوسرا کوئی نہ اس کا مجاز ہے کہ عدل و ظلم کا معیار تجویز کرے اور

ند دو سرے سی میں یہ اہلیت پائی جاتی ہے کہ حقیقی عدل قائم کر سے۔ انبان اپنا رب حاکم اور مالک نہیں ہے کہ وہ اپنے لئے معیار عدل خور جورز کر لینے کا مجاز ہو۔ کا تئات میں اس کی حقیت خدا کے مملوک اور رعیت کی ہے۔ اس لئے معیار عدل تجویز کرنا اس کا اپنا نہیں بلکہ اس کے مالک اور فرمان روا کا کام ہے۔ پھر انبان خواہ کتنے ہی بلند مرتبے کا ہو اور خواہ ایک انبان نہیں برحال انبانی وزین کی محدوریت اور عقل انبانی کی کو آبی و نارسائی اور انبانی عقل کو خواہشات اور تعقبات کی وستعرو ہے کی حال میں بھی مفر نہیں ہے۔ اس وجہ ہے اس کا کوئی امکان نہیں ہے کہ انبان خود اپنے لئے کوئی ایبا نظام بنا سکے جو در حقیقت عدل پر مجنی ہو انبان کے بنائے ہوئے نظام میں ابتداء بظاہر کیبا ہی عدل نظر آئے۔ بت جاری مملی تجربہ یہ خابت کر وہتا ہے کہ فی الحقیقت اس میں عدل نہیں ہے۔ اس وجہ ہے ہر انبانی نظام پکھ مت کئی جانے بور انبان اس سے بیزار ہو کر ایک دو سرے احتمانہ تجرب کی طرف پیش قدی کرنے کہ چلے کے بعد باقع میں ابتداء بو جاتا ہے۔ اور انبان اس سے بیزار ہو کر ایک دو سرے احتمانہ تجرب کی طرف پیش قدی کرنے کی جدت کی عدل ہے۔ اور انبان اس سے بیزار ہو کر ایک دو سرے احتمانہ تجرب کی طرف پیش قدی کرنے کیا ہو۔ اسلام کا مقصور دہی عدل می

الله تعالى فرماتا ب:

لقد ارسلنا رسلنا بالبيني و انزلنا مَعَهُمُ الْكُتُبَ وَالْمِيْزَانَ لِيَعْهُمُ الْكُتُبُ وَالْمِيْزَانَ لِيَعْهُمُ الْكُتُبُ وَالْمِيْزَانَ لِيَعْهُمُ الْكُتُبُ وَالْمِيْزَانَ لِيَعْهُمُ الْكُتُبُ وَالْمِيْزَانَ

ترجمہ: ہم نے اپنے رسولوں کو صاف صاف نشانیوں اور جرایات کے ساتھ جیجا اور ان کے ساتھ کاب اور میزان نازل کی آک لوگ انساف پر قائم ہوں۔ (الحدید ۲۵:۵۷)

یہ دو باتیں کہ اسلام عی میں عدل اجماعی ہے اور عدل ہی اسلام کا مقصود ہے۔ ان سے آگر انسان عافل نہ ہو تو وہ کیمی عدالت اجماعی کی طاش میں اللہ اور اس کے رسول کو چھوڑ کر کمی دو سرے ماخذ کی طرف توجہ کرنے کی غلطی نہیں کر سکتا۔ جس لمحے اس کو عدل کی ضرورت کا احساس ہوگا اس لمحے اسے معلوم ہو جائے گا کہ عدل اللہ اور اس کے رسول کے سوا کسی کے پاس نہ ہو اور نہ ہو سکتا ہے اور وہ یہ بھی جان لے گا کہ عدل قائم کرنے کے لئے اس کے سوا کچھ کرنا شمیں ہے کہ اسلام ، پورا کا پورا بلا کم و کاست قائم کر دیا جائے۔ عدل اسلام سے الگ کسی چیز کا نام نہیں ہے۔ اسلام خود عدل ہے۔ اس کا قائم ہونا اور عدل کا قائم ہونا اور عدل کا قائم ہونا ایک عی چیز ہے۔

اسلامی عدل اجماعی کیا ہے؟

انسانی معاشرہ کروڑوں افراد سے بنآ ہے جن میں ہر فرد کے مرفوبات اور خواہشات جداگانہ ہیں۔ صلاحیتیں اور ممارتیں متفق ہیں اور خاہشات جداگانہ ہیں۔ صلاحیتیں اور ممارتیں متفق ہیں ایک دوسرے کی صلاحیتوں سے مستفید ہوتا مارتیں متفق ہیں رہنے پر مجبور ہیں ایک دوسرے کی صلاحیتوں سے مستفید ہوتا مارتی ہوئے گاڑر ہے ایک دوسرے کی مدد سے اپنے جسم و نفس کے نقاضے پورے کرنے کے مواقع ان کو معاشرت باہمی سے فراہم ہوتے ہیں۔

انفرادي جوابدي

پھریہ تمام افراد فردا" فردا" فدا کے سامنے جوابدہ ہیں ہر فخص اپنے ان تمام اشال کے نتائج کا ذمہ دار ہے جو اپنی محدود دنیاوی زندگی میں وہ کر چکا ہے۔ اور اللہ کی دی ہوئی صلاحیتوں کا حساب دینا اس پر ایک انفرادی مستولیت ہے کہ اس نے ان صلاحیتوں کے استعمال کرکے اپنی شخصیت کیسی بنائی ہے؟

انفرادي آزاوي

یہ دونوں ہاتیں یعنی دنیا میں انسانی مخصیت کا نشو و نما اور آخرت میں انسان کی جوابدی فرد کے لئے انفرادی آزادی کی طالب ہیں۔ اگر کسی فرد کو معاشرے میں اپنی پند کے مطابق اپنی مخصیت کی نشو و نما کرنے کا حق حاصل نہ ہو تو اس کی انسانیت تلفیر کر رہ جاتی ہے اس کی صلاحتیں دب جاتی ہیں اور وہ اپنے آپ کو ایک قیدی محسوس کرتے ہوئے نقطل کا شکار ہو جاتا ہے اور پھر آخرت میں اس کی ذمہ داری ان لوگوں پر آ جاتی ہے جو اس قشم کے اجتماعی نظام کے بنانے کے ذمہ دار ہوں۔ اسلام میں عدل کا نصور

اسلام میں کئی مخض یا گروہ یا کئی دوسری قوت کو بیہ مقام حاصل شیں کہ وہ عدل یا عدل اجتابی کے لئے کوئی ضابط بنائے۔ اللہ کے سواکی کو تشرحی حیثیت اور قانون سازی کا حق حاصل نیس ہے۔ بندوں کے لئے انفرادی اور اجتابی قوانین اللہ بی بنا آ ہے۔

فرد کی آزادی کے لئے اسلام نے کھے صدود مقرر کی ہیں کد اس کے لئے کون کون سے افعال طال اور کونے حرام ہیں اس کے حقق دو سروں پر کیا ہیں اور دو سرول کے اس پر کیا حقق ہیں۔ کمائی کے کون سے ذرائع جائز اور کون سے ناجائز ہیں ، فرد کی بھلائی کے لئے فرد پر کیا حقق ہیں اور ایک ایبا توازن قائم کیا گیا ہے ، فرد کی بھلائی کے لئے معاشرے پر کیا حقق ہیں اور ایک ایبا توازن قائم کیا گیا ہے کہ نہ فرد کو وہ آزادی دی گئی ہے کہ وہ معاشرے کو نقصان پنچا سے اور نہ معاشرے کو یہ افقیارات دیئے گئے ہیں کہ وہ فرد سے اس کی آزادی سلب کرے۔ اسلام ایک فرد کی طرف دولت کے انتقال کی صرف تین صور تیں متعین کر دیتا ہے وراشت ، مب اور کسب تو دو سری طرف دولت پر بھی پابندیاں لگا دیتا ہے کہ کوئی فرد اپنی مکیت میں ایبا تقرف نہ کر سکے جو معاشرے اور کسب تو دو سری طرف صرف دولت پر بھی پابندیاں لگا دیتا ہے کہ کوئی فرد اپنی مکی کو اجازت نہیں دیتا کہ اپنی دولت فیق و فجور شراب نوشی تمار بازی ہیں صرف کرے۔

پھر اسلام معاشرے کی خدمت کے لئے ہراس چیز پر ہے جو اس فرد پر جس کے پاس نصاب سے زائد مال جمع ہو زکواۃ عائد کر دیتا ہے۔ نیز وہ اموال تجارت پر زمین کی پیداوار پر مواثی پر اور بعض دوسرے احوال پر ایک خاص شرح سے زکواۃ مقرر کرتا ہے۔

اس کے علاوہ اسلام آگرچہ اس کو پیند کرتا ہے کہ مالک زمین اور مزارع یا کارخانہ دار اور مزدور کے درمیان خود باہمی
رضامندی سے معروف طریقے سے معاملات طے ہوں اور قانون کی بداخلت کی ضرورت پیش نہ آئے گر ان معاملات میں جہاں ظلم ہو رہا ہو وہاں اسلامی حکومت بداخلت کرنے کا پورا حق رکھتی ہے اور قانون کے ذریعے افساف کی عدود قائم کر سمتی ہے۔
اس طرح صنعتیں چلانے میں اسلامی حکومت وہ طریقہ افتیار کرتی ہے جس طریقے سے افراد کو ہرج اور نقسان سے بچایا جائے۔ بیت المال میں تصرف کو قانون کے ذریعے یا قاعدہ اور نقسان و فیمن سے محفوظ بنایا ہے۔ اسلام میں محاثی عدل کی یہ مختمر تفصیل قرآن و حدیث کی روشن میں چیش کی جاتی ہے۔

(۱) اسلام ایک ممل ضابط حیات ہے جو اپنے مخصوص مزاج کے اعتبار سے دیگر تمام بذاہب عالم سے زندگی و مابعد کے تصورات میں ایک منفرہ مقام رکھتا ہے۔ وہ زندگی کو ایک ناقاتل تقیم وحدت تصور کرتا ہے۔ خالق کا نتات اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے انسانی زندگی کی تقییل کے لئے جو احکامات دیتے ہیں انبی کا نام قانون اسلامی ہے یہ احکام زندگی کے تمام علیہ وسلم نے انسانی زندگی کی تقییرہ تشکیل کے لئے جو احکامات دیتے ہیں انبی کا نام قانون اسلامی ہے یہ احکام زندگی کے تمام

شعبوں کا اصاط کرتے اور انفرادی و اجماعی سیاسی و معاشرتی تمدنی و معاشی دیوانی فوجداری ملی اور بین الاقوای ہر پہلوگ اصلاح کرتے ہیں۔ اگرچہ زندگی کی تفصیلات جدا جدا ہیں۔ گران سب بی دو بنیادی قدرین مشترک ہیں۔ ایک ایمان باللہ اور ایمان بالرسالت اور دوسری عدل و انصاف و مساوات ایمان باللہ انسان کو خدا کے بتائے ہوئے طریقہ بائے عدل مقرر کرنے کے لئے داخلی طور پر مجور کرتا ہے اور عدل و مساوات کے قیام کا ذرایعہ بتاتا ہے۔

رم) اسلام میں عدل و انساف کا مرچشہ اللہ تعالی کی ذات اقدی ہے اس سرچشے سے پیدا ہونے والے قوانین کا نفاذ مسلمانوں کی جماعت کے پرد ہے چانچہ اسلام میں قصایا واو رسی یا عدل اسمتری کو اہم ترین انسانی فرائض میں شامل کرتے ہوئے اس مملکت اسلامیہ کا اولین فرض قرار دیا گیا ہے۔ عدل و انساف کی اہمیت کے پیش نظر قرآن حکیم میں عدل و انساف کی ہمیت جا بجا ملتی ہے جس سے منصب قضاکی اہمیت اور عظمت می ظاہر ہوتی ہے۔

") الله تعالى نے قرآن عليم بين انبيائ كرام كے دے اگر ايك طرف تبليخ كا فريضه لكايا تو دوسرى طرف ان كو علم ديا بك دو قصا كا حق بهى ادا كريں۔ چتانچه حضرت داؤد عليه السلام سے فرمايا:

يدًاؤدُ انَاجَعَلَناتَ عَلِيْفَةً فِي الأرض فَاخَلَوْ بَيْنَ النَّاسِ بالعَقِّ

رجمہ: اے واؤد ہم نے تھنے زمین میں ظیفہ بنایا ہے افتدا تو لوگوں کے درمیان حق کے ساتھ مکومت کر۔
رص ۲۹:۲۹)

إِنَّا النَّرْلِنَا النِّكَ الكِفْبَ بِالحَقِّ لِيَخْلَمُ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا أَرْبِكَ اللَّهُ وَلا تَكُنُ لِلْمَا بِنِيْنَ خَصِنْمًا ﴿

ترجمہ: اے نیکا ہم نے یہ کتاب حق کے ساتھ تساری طرف نازل کی ہے "اکد جو راہ راست اللہ نے تمیس و کھائی ہے اس کے مطابق لوگوں کے درمیان فیصلہ کرو۔ تم بددیانت لوگوں کی طرف سے جھڑنے والے نہ بنو۔ (النساء ۱۰۵:۳۰)

حضور گئے فرمایا کہ ایک ساعت ہو انصاف میں صرف کی جائے ساٹھ سال کی نقل عبادت سے بہتر ہے۔ حضرت عائشہ نے جناب رسالتماب صلی اللہ علیہ وسلم کا بیہ قول بیان فرمایا ہے کہ سابیہ اللی میں سب سے پہلے وہ لوگ جائیں گے جو اپنا حق ملنے پر اسے قبول کر لیتے ہیں اور دوسروں کاحق بخوشی دے دیتے ہیں (مکلوۃ شریف)

حصرت ابو سعید خدری نے قول بیان فرمایا ہے کہ اللہ تعالی کے نزدیک محبوب لوگوں میں حکام عادل ہیں اور مبغوض قیامت میں اور خت عذاب والے ظالم ہیں۔

حضرت عبدالله بن عمرے روایت ہے کہ فرمایا رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے کہ منصف اور عادل عالم خدا کے بہت قریب بوں کے (بخاری مسلم)

حصرت سدیدہ سے مروی ہے کہ فرمایا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قامنی تین ہیں۔ ایک جنت میں اور دو دونرخ میں۔ پس جس مخص نے حق کو پیچانا اور اس کے مطابق فیصلہ کیا وہ جنتی ہے اور جس مخص نے حق کو جائے کے باوجود فیصلہ میں ظلم کیا وہ دوزخی ہے اور جس مخض نے جمالت پر لوگوں کے درمیان فیصلہ کیا وہ بھی دوزخی ہے (سفکواۃ ' بخاری 'مسلم) ایک صبح حدیث میں ہے کہ فرمایا رسول اللہ نے سات مخصوں کو اللہ تعالی اپنے عرش کے سامیہ میں رکھے گا ان سات میں سے امام عادل کو مقدم کرتے ہوئے فرمایا۔

و انساف و عدل کرنے والے عاکم قیامت کے دن نور کے منبروں پر ہول گے۔ یہ منبرر طن کے داہنی جانب قائم ہول گے۔ اور رطن کی دونوں جانیں ہوں گی"۔

مختمر ہے کہ قرآن و حدیث میں عدل و انصاف اور عظمت و قضا کے بارے میں بے شار آیات و احادیث ہیں۔ جن کا احاطہ کرنا اس مختمر خطبہ میں دشوار ہے۔

(٣) اسلام میں انساف ہر شری کا بنیادی حق ہے۔ اس لئے یہ بات اسلامی تصور عدل کے منافی ہے کہ حکومت ان سے کسی فتم کا معاوضہ لے چنائچہ اسلامی طریقہ انساف میں عدل و انساف کے لئے کورٹ کی کوئی فیس نبیں ہے اور نہ ہی مدالی پر اس حتم کا کوئی بوجھ ڈالا گیا ہے۔

اسلام انساف میں جلدی فیصلہ کا قائل ہے ورنہ انساف میں تاخیر ہذات خود نفی انساف ہوگ۔ اس لئے ضروری ہے کہ حاکم وقت ملک کی آبادی کے لحاظ سے کافی تعداد میں جوں کا تقرر کرے۔

(۵) اسلام میں عدل جمتری اور انساف رسائی کو ایمان کے بعد اسلامی مملکت کا ایک اہم فریضہ قرار ویا ہے اس فریضہ کی بچا آوری کے لئے ایک عادلانہ مفید عدالتی نظام کا ایک فاک بھی پیش کیا ہے۔ اگرچہ بد نظام منزل من اللہ نئیں ہے۔ آبام کتاب و سنت کی روح سے ہم آبٹک ہونے کی بناء پر موصل الی اللہ ضرور ہے۔ اس لئے کہ نظام عدل کی بنیاد عمد نبوت عی میں پڑ چکی مختی۔

(۱) آنخضرت (صلی اللہ علیہ وسلم) کے بعد ظفائے راشدین کے دور میں نہ صرف آنخضرت (صلی اللہ علیہ وسلم) کے باتھوں قائم شدہ نظام عدل پوری آب و آب کے ساتھ برقرار رہا بلکہ اس میں بے شار اضافے بھی ہوئے۔ اس زمانہ ملکت کا پورا نظم و نسق قرآن و سنت نبوی کا آئینہ تھا۔ قرآن و حدیث ہی مملکت کا دستور تھا۔ البتہ اجماع اور قیاس کے اصول سے ضرور فائدہ اٹھایا گیا۔ حضرت ابو بکر صدیق آکبڑ کے عمد میں خلیفہ خود مدینہ منورہ میں فیصلہ مقدمات کرتے۔ البتہ دو سرے علاقوں میں عامل عدالت کے قرائض انجام دینے۔

حضرت عمر فاروق جب سند خلافت پر فائز ہوئے تو آپ نے نظام حکومت میں تبدیلیاں کیں۔ نظام عدل کی طرف خصوصی توجہ وی گئی اور عدالت کا ایک جداگانہ محکمہ قرار پایا۔ مملکت کو مختلف صوبوں میں تقسیم کرنے کے بعد ہر ضلعی مقام پر عدالتیں قائم کیں۔ جمال تا نیوں کا تقرر کیا گیا۔

تفویض اختیارات کے وقت قاضی کو مختلف ہدایات وی جاتی تھیں باکہ ان کی روشنی میں وہ عدل و انساف کا دامن تھام کیں۔ کیں۔ رشوت یا ناجائز وسائل آمدنی کے سدباب کے لئے آپ نے قاضوں کو گرافقدر مشاہرات سے نوازا۔ قاضی کو تجارت کرنے کی ممانعت کی گئی۔ بعض وفعہ خود خلیفہ وقت فریقین بن کر احتمان کی خاطر عدالت میں جاتے۔ مساجد عدالتی اجلاس کا گوارہ ہو تیں۔ عدالتی فیس معاف ہوتی۔ عدالت کے وروازے سب کے لئے کھلے ہوتے تھے۔ امیرو فریب کا اقبیاز مث چکا تھا دیوانی فوجداری مقدمات کی ساعت کے افتیارات ایک ہی قاضی کو حاصل تھے۔

فاروق اعظم نے پہلی مرتبہ قید خانوں کی تقیری جس کے بعد مزاوں میں تخفیف کی گئ ایک محکمہ افاء کا قیام بھی عمل میں

لایا جا چکا تھا۔ جمال علم و فعنل سے آراستہ لوگوں کو مفتی کے عمدہ پر فائز کیا گیا حضرت عثان اور حضرت علی کے دور خلافت میں عدلیہ کی پہلی شکل رہی۔ البتہ قانون شادت کے سلسلہ میں تزکیہ شہود کی نئی اصطلاح وضع ہوئی جس سے گواہوں کے معتبریا غیر معتبریا خیر مسلموں کے لئے خصوصی عدالتیں قائم کی گئیں۔ خرضیکہ عدلیہ کی جو وقعت اور شان عمد نہوئ اور پھر تینوں خلفا کے عمد میں ہے وہ حضرت علی کے دور میں بھی قائم رہی۔

ظافت راشدہ کے بعد جب خلافت ملوکیت میں تبدیل ہو گئ تو بھی اسائی نظام عدالت میں کوئی الی تبدیلی نہیں آئی جو قاتل ذکر ہو۔ البتہ قانیوں کے تقرر اور ان کی علیحدگی کے وقت اموی دور حکومت میں عام اعلان ہو تا تھا۔ قاضی محدود اختیارات کے ساتھ مقرر ہوتے تھے ان کے حدود و اختیارات بھی وسیع ہوتے۔ ہو امیہ کے ساتھ مقرر ہوتے تھے ان کے حدود و اختیارات بھی وسیع ہوتے۔ ہو امیہ کے دور میں باضابط عدالت نہیں تھی بلکہ ایک مجلس قائم کی تھی۔ مجلس میں مقدمات پیش ہوتے تو ظیفہ وقت ساعت کرتے۔ قانیوں کو اجازت تھی جب چاہیں خلیفہ سے مشورہ طلب کریں مظافت عباسہ کا دور آیا تو عدلیہ کے نظام میں بوی تبدیلیاں ہو کمیں اور بری ترقی ہوئی۔ قاضی القضاء (چیف جنس) کا ایک سب سے بردا عمدہ قائم کیا گیا جو قانیوں کی تقرری تنزلی اور ویگر متعلقہ عدالتی امور پر فائز تھا۔

اسلای نظام عدل کی ایک خصوصت ہے بھی رہی ہے کہ اس میں کھلی عدالتوں اور عدالت میں زبانی بیانات پر عمل کیا جاتا رہا ہے۔ وکلاء کے موجودہ طریق کار کا رواج نہ تھا۔ فقد کی کتابوں میں اگرچہ کتاب الوکالہ کے ابواب طبح ہیں۔ تاہم وکلاء کو معتقل پیشہ وارانہ اہمیت عاصل نہ تھی۔ ان کا وجود بجیشت کارندہ یا مختار کے تشکیم کیا جاتا تھا۔ یماں ہے بات قاتل ذکر ہے کہ اسلامی نظام عدل محسری کا اصل سرچشہ سرزین عرب ہے اس کے بعد بغداد ترکستان میں اس کی پرورش ہوئی پھر ترکستان کے داست سے برصغیریاک ہند میں آئے اور پھر ظیوں اور راحت سے برصغیریاک ہند میں آیا۔ اسلامی عدل محسری کے اوارت بری راستوں سے شالی ہند میں آئے اور پھر ظیوں اور مغلقوں کے ذریعے وکن پہنچ ، جماں کی مسلمان سلطنوں نے عدل محسری کے ان اوارت سے اپنے نظم و نسق کو خوب آراستہ کیا اور تفصیلی حیثیت سے ان میں خوب اضافے کئے۔

بدقتمتی سے برصغیرہتد و پاک میں انگریزی دور حکومت میں اسلامی نظام درہم برہم ہو جانے کی وجہ سے اسلامی قکر اور اسلامی شریعت کے احکام اپنی اصل بیئت اور حقیق شکل میں موجود نہ رہے اور جو پجھ اسلامی قانون نظر آ آ ہے وہ اپنے عمل میں اسلامی روح و قلر اور جذبے سے خال ہے ہمارا موجودہ عدالتی نظام طریق کار انگریزوں کا وریڈ ہے جس کو آزادی حاصل کرنے کے بعد اب تک بھی ہم اپنائے ہوئے ہیں جس میں انسانی میں آتی کہ عدالت کے پر بچ طریق کار جمونی شمادت اور گواہوں کی بحربار دولت کا بے شخاشہ ضیاع کر شوت و سفارش اور ظلم کا عمل دخل عام ہے۔ اس کے بر تھس اسلام چاہتا ہے کہ ایک ایبا محاشرہ معرض وجود میں آگے ہو ظلم و ستم سے پاک ہو۔ اس متصد کے حصول کی خاطروہ ایک ایبا عادلانہ جامع اور مربوط نظام پیش کر آ

ید امریاعث مرت ہے کہ ہمارے ملک میں قرارواد مقاصد پاکتان ہے ہم آبٹک ہوتے ہوئے اسلای نظام کے نفاذ کے کئی موثر اقدامات کے گئے ہیں۔ جن میں وفاقی شری عدالت کا قیام بھی شال ہے۔ یہ اقدامات بلاشہ قائل صد ستائش ہیں۔
لیکن جب تک اگریزی مروجہ قوانین کو بکسر کالعدم نیس قرار دیا جائے گا۔ حصول انساف میں دشواری بسرحال موجود رہے گی اور اسلامی نظام عدل کی فیوش و برکات ہے ہم محمل طور پر بسرمندند ہو مجیس گے۔
اسلامی نظام عدل کی فیوش و برکات ہے ہم محمل طور پر بسرمندند ہو مجیس گے۔
و آخر دعوانا ان الحدمد للله رب العالمين

### بهم الله الرحن الرحيم

# اسلام ميں جزاء و سزا كا تصور

## خطبتر نؤنه

الْحُمَّدُ بِلَّهِ بَخْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَلَسُتَنَفِرُهُ وَنُوءُ مِنْ بِهِ وَنَسَوَكُلُ عَلَيْهِ وَنَعُودُ اللهِ عَلَيْهِ مِنْ شَكُورِ الفُيْسَا وَمِنْ سَيِئاتِ اَعُمَالِنَا مَن يَقْتُونِ اللهُ وَلَا عَاتِي لَهُ وَلَا عَالَهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ اللهُ وَحَدَهُ لَا شَرُولِكِ لَهُ وَلَمْ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهِ وَاللهُ اللهِ وَاللهُ اللهِ وَاللهُ اللهِ وَاللهُ اللهِ وَاللهُ اللهِ وَاللهُ وَاللهُ

مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِم وَمَنْ اسَاء فعليْهَا وَمَا رَبِّكَ بِطَلَامِ لِلْعَبِيدِ ١

رجمہ: جو کوئی نیک عمل کرے گا وہ اپنے ہی لئے اچھا کرے گا جو بدی کرے گا اس کا وبال اس پر ہو گا تیرا رب اپنے بندوں کے حق میں ظالم جس ہے۔ (حم البجدہ استان)

حزات كراي!

بعض زہنوں میں ایک سوال ابحر آ ہے کہ آج کے ترقی یافتہ دور میں وہ سزا کیں کیے نافذ کی جا سکتی ہیں جو صدیوں پہلے ک لوگوں کے لئے وضع کی گئی تھیں؟ کیا محض چند روپوں کی خاطرچور کا ہاتھ کانا جا سکتا ہے۔ حالانک بجرم تو محاشرے کی ب انسانی کا شکار ہو آ ہے لفذا وہ سزا کے بجائے ہدردی کا مستحق ہے۔

یہ وہ شبہ ہے جو اسلامی قانون جرم و سزا کے بارے میں جدید ذہن رکھنے والوں کی طرف سے ظاہر کیا جاتا ہے۔ گر مجیب بات یہ ہے کہ یہ دوشن خیال حضرات جو چورکی تکلیف کو اس قدر محسوس کرتے ہیں شالی افرایقہ کے جالیس ہزار معسوم انسانوں

کا بے درافی قتل عام ہوتے وکھتے ہیں تو بلکا سا اضطراب بھی محسوس نہیں کرتے۔ بوسینا اور چھنیا میں بزاروں مسلمانوں کا بے درافی قتل عام دکھتے ہیں اور نس سے مس نہیں ہوتے لیکن اسلامی قانون کے حوالے سے محض ایک مجرم کی قانونی سزا پر بے چین ہو جاتے ہیں یہ لوگ ان وافریب الفاظ سے دھوکہ کھا جاتے ہیں اور اصل حقیقت سے بے فرر بھے ہیں۔ آئے دیکھیں اسلامی فقطہ نظر کیا ہے۔

جرم اور معاشره

رم کی تعریف یہ کی جاتی ہے کہ یہ معاشرے کے ظاف کی زیادتی کے ارتکاب کا نام ہے۔ اس لحاظ ہے اس کی تشریح میں فرد اور معاشرے کا ذکر ضرور آتا ہے۔ اور اجھائی فظ نظر کو اس میں بہت عمل دخل ہے سرماییہ دار ممالک فرد کو اس قدر زیادہ ایمیت دیتے اور بالا دستی کا حق دیتے ہیں کہ معاشرے کے حقوق اس کے نتیجے میں پامال ہو جاتے ہیں اور ریاست کے احتیارات محدود ہو جاتے ہیں ای بناء پر وہاں مجمول کو بعدردی کا مستحق سمجھا جاتا ہے۔ اور وہ جرم کو ہلکا اور خفیف تر مجھنے پر زور دیتے رہے ہیں۔ جدید ماہرین نقیات نے نقیاتی نظریہ جرقائم کیا۔ جس کے تحت وہ مجرم کو مجدد کی اور رائے قائم کی کہ جرم اس کی مجبوری ہوتی ہے۔ اس لئے وہ سرا کا مستحق نمیں ہوتا۔

اس کے برعکس اشتراک ممالک کا نظریہ یہ ہے کہ معاشرہ ایک مقدس وحدت ہے جس کے خلاف آواز اٹھانے کا حق فرد کو بالکل حاصل نہیں۔ اور ریاست کے خلاف آواز اٹھانے والا بدترین سزا کا مستحق ہوتا ہے۔

یہ دونوں نظریات جزوی طور پر سمجے ہیں گر دونوں افراط و تفریط کا شکار ہو گئے ہیں مربایہ داروں نے فرد کو کھلی چھٹی دے کر معاشرے کے ساتھ بے انسانی کی ہے۔ جبکہ اشتراکیوں نے معاشرے ریاست اور اجماع کو اس قدر ایمیت وی کہ فرد کی صلاحیتوں اور عمل کا خیال شیں رکھا۔

اسلام نے دونوں نظریات کی خوبیوں کو سمیٹ کر خامیوں کو دور کر دیا ہے اور ایک معتدل نظریہ چین کیا جس میں فرد اور معاشرہ دونوں کے حقوق محفوظ کر لئے۔ اور دونوں کے ساتھ انساف کیا۔ اسلام کا طریقتہ کار

اسلام اندھا دھند سرائیں تجویز نیس کرتا اور نہ بغیر سوچے سمجھے انہیں نافذ کرتا ہے اسلام کا نظریہ اشتراکیت پیندول اور افزادیت پیندول دونوں نظریات کی خوبیوں کا جامع ہے اور ان کی ترابیوں سے پاک ہے۔ اسلام سمجھ معنول میں عدل قائم کرتا ہے اور چاہتا ہے کہ جرم کی سزا دینے سے پہلے ان تمام طالت اور اسباب کا جائزہ لیا جائے جن کا تعلق ارتکاب جرم سے ہے۔ مجرم کو سزا دینے وقت اسلام بیک وقت دو امور چی نظر رکھتا ہے۔ مجرم کا نقط نظر اور اس معاشرے کا زادیہ نظر جس کے خلاف ارتکاب جرم کیا گیا ہے۔ ان ہر دد امور کی روشن میں اسلام سزا تجویز کرتا ہے۔ جو مناسب ہوتی ہے۔ اور جو منطق اور عقل دونوں سے ہم آبٹک اور غلط حتم کے انظرادی اور قوی نظریات کے الثرات سے بالکل پاک ہوتی ہے۔

ظیفہ خانی حضرت عرقے فیصلے اس کی شمادت دیتے ہیں جنہوں نے دو غلاموں کو چوری کرنے پر حد قائم کرنے ہے محاف کر دیا اس لئے کہ ان کا آتا ان کو بھوکا رکھتا تھا۔ اور چوری ان کی مجبوری بن گئی تھی۔ فقد اسلامی کا اہم اصول بیہ ہے کہ کسی بحرم کو قانونی سزا ایسے حالات میں نہیں دی جائے گی جب جرم کا ارتکاب حالات سے مجبور ہو کر کیا گیا ہو۔ اس اصول کی آئید میں چفیر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کا بیہ قول بھی موجود ہے ''ادر اعالى حدود بالشبھات''شک کی صورت میں حد جاری نہ کروا اسلامی تعزیرات اور اصلاح معاشرہ اسلام کا اصول بیہ ہے کہ پہلے وہ معاشرے کو ان تمام حالات و اسباب سے پاک کرتا

ہے جو جرائم کا باعث بنتے ہیں۔ اس کے بعد بھی جو لوگ جرائم کے مرتکب ہوں وہ انہیں عبرقاک اور مصفانہ سزائیں ویتا ہے۔
اسباب جرم کے انداد کے سلسلے میں اسلام دولت کی مصفانہ تقتیم پر زور دیتا ہے جی کہ حضرت عمر بن عبدالعزیہ کے دور میں ہم
دیکھتے ہیں کہ افلاس کا خاتمہ ہو جاتا ہے۔ اسلامی ریاست اپنے رعایا کی بنیادی ضروریات میا کرنے کی ذمہ دار ہوتی ہے۔ اور اس
سلسلے میں قد بب رنگ و نسل زبان یا محاشرتی حیثیت و متعام کا کوئی اختلاف طحوظ نہیں رکھتی۔ اس طرح ریاست تمام شریوں کے
سلسلے میں قد ب رکھی و نسل زبان یا محاشرتی حیثیت و متعام کا کوئی اختلاف طحوظ نہیں رکھتی۔ اس طرح ریاست تمام شریوں کے
سلسلے میں اندانی ضروریات کے پیش نظر
سلے روزگار مہیا کرتی ہے بصورت دیگر گزارہ الاؤنس مقرر کر دیتی ہے۔ اسلام بنس کے بارے میں انسانی ضروریات کے پیش نظر
سام کی اجازت دیتا ہے۔ آگر کسی کی استطاعت سے باہر ہو تو سے مجمی ریاست کے فرائفن میں ہے کہ جوانوں کی شادیاں کرے۔
سام کی جو دیت ہے۔ آگر کسی کی استطاعت سے باہر ہو تو سے مجمی ریاست کے فرائفن میں ہے کہ جوانوں کی شادیاں کرے۔

اگر ہم اپنی زندگی کا پورا نظام اسلام کے مطابق قائم کریں تو پھر افلاس اور غربت جہالت اور ناخواندگی کا خاتمہ ہو جائے گا اور کسی کے لئے جرائم کرنے کا جواز ہی باتی نمیں رہے گا کیونکہ اس صورت میں تمام ضروریات پوری ہوں گی بلکہ فراخی ہوگ۔ اور عریانی فحاثی جیسے گناہ کے محرکات پر پابندی لگ جائے گی اور ان کا قلع قع ہو جائے گا۔

حفرات گرای!

اسلامي تعزيرات كالتبيازي وصف

اسلام سزا کے نفاذ سے قبل جرم کے تمام امکانی اسباب و عمل کا سدباب کرتا ہے۔ بلکہ اسباب و علل کے خاتمہ کے بعد بھی اگر کمی مجرم کے بارے میں اس کو یہ شک ہو جائے کہ اس نے حالات سے مجبور ہو کر جرم کیا ہے تو وہ اس کو سزا نہیں دیتا۔ دنیا کا آخر کونسا دو سرا نظام ایسا ہے جو اسلام کے اس عدل و انصاف والے نظام کا مقابلہ کر تھے۔ سزاؤں کا افادی پہلو

بعض لوگوں کا خیال ہے کہ اسلامی سزائیں کوئی عملی افادیت نہیں رکھتیں۔ گریے خیال بالکل غلظ ہے اسلامی سزائیں دراصل ان لوگوں کو ڈرانے کے لئے ہیں جو بغیر کمی معقول وجہ جواز کے ارتکاب جرم کی شدید خواہش رکھتے ہیں۔ ان لوگوں کی اصلاح کے نقطہ نظرے یہ سزائیں نمایت موثر ہوتی ہیں کیونکہ ان کی خواہش جرم جس قدر بھی شدید ہو سزاکا خوف انہیں ارتکاب جرم سے پہلے کئی بار سوچنے پر ضرور مجبور کرتا ہے۔ یہ صحیح ہے کہ بعض نوجوان جنسی نا آسودگی کا شکار ہوتے ہیں گرجس محاشرہ نے اپنے افراد کی جان و مال کو تحفظ دینے کے لئے بعض محاشرہ نے اپنے افراد کی جان و مال کو تحفظ دینے کے لئے بعض ناگریر سزائیں بعض جرائم پیشہ افراد کو دلائے۔

اس کے برعکس جو لوگ بغیر کسی وجہ کے جرائم کا ارتکاب کرتے ہیں۔ اسلام انہیں حالات کے حوالے نہیں کرتا۔ بلکہ ہر ممکن طریقہ سے ان کا علاج کرتا ہے اور کوشش کرتا ہے کہ وہ ایک متوازن اور معقول زندگی کی طرف لوٹ آئیں۔

فرد کی اصلاح کے علاوہ حدود شریعہ کے نفاذ کا مقصد نظام تدن کے اختلال کو روکنا' مظلوم کی تمایت' شریف اور امن پیند شریوں میں احساس تحفظ پیدا کرنا اور ساج دغمن عناصر کے ول میں خوف خدا پیدا کر کے انہیں ایس حرکات سے باز رکھنا ہے جس کے باعث اللہ کی زمین میں فساد پھیلٹا اور معاشرے کا اخلاقی معیار پست ہو جاتا ہے۔ اسلامی سزاؤں کا اصل مقصد ان باتوں سے منع کرنا ہے جو انسان کے لئے نقصان وہ ہیں مثلاً زنا کی حد سے نسب محفوظ رہتے ہیں' چوری کی حد سے مال محفوظ رہتا ہے' شراب کی حد سے عقل اور تمت کی حد سے آرو کا بچاؤ ہوتا ہے۔

اسلام میں حد کی سزا سب کے لئے برابر ہے جو مملکت کے اونی ترین آدی ہے لے کر اعلی ترین مخض تک سب پر یکسال نافذ ہوگی حضور علیہ السلام نے فرمایا "پہلی قومیں اس لئے ہلاک ہو ممکنی کہ وہ معاشرے کے پست طبتے پر تو حدود نافذ کرتی

تھیں الین اکار کو چھوڑ دیتی تھیں مجھے اس ذات کی حتم ہے جس کے قبضے میں محد ملی اللہ علیہ وسلم کی جان ہے آگر میری بینی فاطمہ بھی چوری کرتی تو میں اس کا بھی ہاتھ کاٹ دیتا"۔

حفرات محرم!

اسلام میں سزاؤں کی تمین قسیں ہیں (ا) صدود (۲) قصاص (۳) تعزیرات جن جرائم کی سزا کو بطور حق اللہ متعین کر کے جاری کیا گیا ہے ان کو "قصاص" اور جن جرائم کی سزا کا تعین جاری کیا گیا ہے ان کو "قصاص" اور جن جرائم کی سزا کا تعین جنیں کیا گیا ہے ان کو "قصاص" اور جن جرائم کی سزا کا تعین جنیں کیا گیا انہیں "تعزیر" کما جاتا ہے "تعزیری سزائی طلات کے تحت بلکی سے بلکی اور سخت سے سخت بھی اور معاف بھی کی جا کتی ہیں مدود میں کسی حکومت یا حاکم کو تعزیر و تبدیلی کی اجازت نہیں ہے اسلام میں صدود پانچ ہیں (ا) واکد "(۱) چوری (۳) زیا (ج) تمام صحاب سے عابت ہے)۔

ابلام میں جہاں سزا رکھی گئی ہے وہاں معاملہ کو معتمل کرنے کے لئے جیل جرم اور جیل جوت جرم کے لئے شرمی بھی نہایت خت کر دی گئی ہیں ان شرائط میں ہے کوئی شرط مفتود ہو تو حد ساقط ہو جاتی ہے "الحدود نه نهر عبالشبهات" مینی حدود کو ادنی شبہ ہے ساقط کر ویا جاتا ہے۔ اسلام مجرم کے اندر یہ عقیدہ پیدا کرتا ہے کہ اصلی حاکم خدا ہے جس ہے انسان اپنے کسی فعل کو تمیں چیپا سکتا اور اصلی عدالت آخرت کی عدالت ہے جس میں برحال چیش ہوتا ہے جہاں کی سزا بری رسوا کن ہوگ ، اسلام کی اس تعلیم نے محابہ کرام میں جرت اگیز اظافی احساس پیدا کر دیا تھا اس سلطے میں چند واقعات ساعت فرما میں۔ ایک مرتبہ ایک جور حضور علیہ السلام کی خدمت میں چیش کیا گیا جس نے ایک شلہ چایا تھا اس نے آپ کے سامنے چوری کا اقرار کیا آپ نے اس کا ہاتھ کا محم دیا ہاتھ کھنے کے بعد آپ نے اس سے فرمایا "اب اللہ سے توبہ کر" اس نے کہا میں نے توبہ کر" اس نے توبہ کی خوبہ کرا ہیں۔

حضرت غادید کا واقعہ بھی مشہور ہے، وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کیں انہوں نے زنا و حمل کا اقرار کیا اپ نے فرمایا بچہ پیدا ہونے تک ٹھر، جب زیکی ہو گئی تو وہ پھر حاضر ہو کیں، آپ نے فرمایا اے دودھ بلا، جب رضاعت کا زمانہ ختم ہو گیا تو وہ بچے کو لے کر حاضر ہو کیں، تب آپ نے بچہ کو ایک سحابی کے حوالے کیا اور اس عورت پر رجم کی حد جاری کا۔۔

ان واقعات سے ظاہر ہے کہ اسلام کس طرح جرائم کو روکنے کے ساتھ ساتھ بجرموں کے اندر بلند ترین اخلاقی احساسات پیدا کرتا ہے' اور کس طرح بجرم کو سزا دینے کے بعد از سرنو مسلم معاشرے کا ایک معزز رکن بناتا ہے۔ جو لوگ ان سزاؤں کو وحثیانہ کتے ہیں' وہ وحثی ہیں' تنذیب نفس اور انسانیت کے جس بلند مقام پر اسلای قانون نے انسان کو پہنچایا' اس کی مثال دنیا کی تاریخ میں نہیں کمتی۔

جزا وسزا کی منزلیں

حزات گرای!

اسلام نے بڑا و سزاکی تین منزلیں مقرر کی ہیں۔ پہلی منزل یہ دنیا ہے کہ انسان کواپنے اعمال کی پہلی بڑا و سزا اس دنیا میں مقررہ اصول کے مطابق لی جاتی ہے دوسری منزل عالم برزخ ہے۔ جمال انسان اپنے اعمال کی بڑا و سزاکا منظر دیکھتا ہے تیسری منزل عالم آخرت ہے۔ جمال انسان اپنے اعمال کی پوری بڑا و سزا حاصل کرے گا۔ اسلامی عقائد میں آمنت باللہ و ملئکته و کتبه و رسله کے بعد والیوم الافر ہے لین آفرت کا ذکر آنا ہے۔ عقائد کے نقط نظرے آفرت پر ایمان لانا تو المارا فرض ہے لیکن نفیاتی نقط نظرے بھی ہے بات بڑی اہم ہے۔ کہ ہر انسان سے اس کے اعمال کے متعلق حساب و کتاب لیا جائے گا۔ اور اس کے نیک و بد اعمال کے مطابق جزاء و مزا دی جائے گی آخرت اور یوم حساب پر ایمان۔ جزاء کی امید اور مزا کا خوف پر ایسے تصورات ہیں جو انسان کو اچھے کام کرنے کی ترغیب دیتے اور بری باتوں سے روکتے ہیں اور بچاتے ہیں اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:

من عَمِلَ صَالِحًا قَلِقَيْمِ وَمَن أَسَا، فعليها وما رَبُّك بظلام للعَيْدِن

ترجسة "جو كوئى نيكى كرے كا اپنے تى لئے اچھا كرے كا اور جو بدى كرے كا اس كا وبال اس ير جو كا۔ اور تيرا رب اپنے بندوں كے حق ميں ظالم نبيں"۔ (حم البجدہ سيد)

اس آیت میں اللہ تعالی نے جزاء و سزا سے متعلق ایک قانون شرعی کی طرف اشارہ کیا ہے کہ نیک اعمال کا بدلہ اچھا کے گا اور برے اعمال کا بدلہ براہ جس طرح تانون فطرت ہے کہ زہر کھانے سے ہلاکت ہوتی ہے اس طرح یہ بھی عین فطری اصول ہے۔ کہ برائی اور گناہ کا ارتکاب کرنے سے اشانی روح مرجاتی ہے اور روحانی امراض جنم لیتے ہیں۔ اس کے علاج کے لئے اللہ تعالی نے انہیاء طبعم السلام کو مبعوث فرمایا۔ جن کی تعلیمات پر عمل کرنے سے انسان روحانی امراض سے شفایاب ہو کردین و ونیا میں کامیاب و بامراد ہو جاتا ہے۔

قرآن مجید میں جزا و سزا کے لئے «ثواب و عقاب" کے الفاظ استعال ہوئے ہیں۔ "ثواب" کا لفظ "ثوب" سے لکلا ہے۔ جس کے معنی "لوشح" کے ہیں اس لئے یہ کسی ایتھے کام کے جمتیجہ اور جزا کے معنی میں بولا گیا ہے ' "عقاب" کا لفظ "عقب" سے ماخوذ ہے جس کے معنی چیچے کے ہیں 'اس لئے کہ "عقاب" اس اڑ کا نام ہے جو کسی کام کے کرنے کے بعد لازم آتا ہے۔ چنائیے ارشاد فداوندی ہے:

## ٱلْيُوْمُ تَجُنْزُونِكَ مَاكْنُتُ وَتَعَمَّلُونِكَ ،

ترجمة آج تم لوگوں كو ان اعمال كا بدله ديا جائ كا جو تم كرتے رہے تھے۔ (الجافيه ٢٨:٣٥)

اس سے معلوم ہوا کہ جزا و سزا ہمارے ہی اعمال کے رو عمل کا نام ہے اسول الله صلّی الله علیہ وسلم کا قرمان ہے کہ "قیامت میں الله تعالی قرمائے گا اے میرے بندوا بیہ تسمارے ہی اعمال ہیں جو میں تم کو لوٹا کر یمال دے رہا ہوں تو ہو کوئی جزائے خیریائے وہ خدا کا شکر ادا کرے اور جس کو برائی ملے وہ خود کو طامت کرے"۔

حفرات!

اس دنیا میں انسانی اعمال و افعال فا نمیں ہوتے جیسا کہ موجودہ سائنس نے بھی یہ شلیم کر ایا ہے کہ دنیا میں کوئی حرکت پیدا ہو کر فا نمیں ہوتی بساں کے سائنس نے اسلام کے پیدا ہو کر فا نمیں ہوتی بساں کلک کہ آواز ہو کہی بلند ہوئی تھی آج بھی ہے اور بھشہ رہے گی اس لئے سائنس نے اسلام کے اس عقیدے کی تائید کر دی ہے کہ انسان کا ہر عمل و فعل دنیا کے ریکارڈ میں موجود ہے، قرآن مجید میں ارشاد یاری ہے:
فیمن یَغْمَن یَغْمَن مِشْقَال دَرَق خَیْرًا یَر ہُن وَهُن یَغْمَن مِشْقَال دَرَق شَتَوًا یَسَرَة نُن اِس کو بھی و کھے لے گا۔ (الزارال پر جس نے ذرہ برابر بدی کی ہوگی وہ اس کو بھی و کھے لے گا۔ (الزارال پر جس نے ذرہ برابر بدی کی ہوگی وہ اس کو بھی و کھے لے گا۔ (الزارال پر جس نے ذرہ برابر بدی کی ہوگی وہ اس کو بھی و کھے لے گا۔ (الزارال پر جس نے ذرہ برابر بدی کی ہوگی وہ اس کو بھی دہ اس کو دکھے ہے۔ گا اور جس نے ذرہ برابر بدی کی ہوگی وہ اس کو بھی دہ اس کو دکھے ہے۔ گا اور جس نے ذرہ برابر بدی کی ہوگی وہ اس کو بھی دہ اس کو دکھے ہے۔ گا اور جس نے ذرہ برابر بدی کی ہوگی وہ اس کو بھی دہ اس کو دکھے ہے۔ گا اور جس نے ذرہ برابر بدی کی ہوگی دہ اس کو بھی دہ اس کو دھوں دہ اس کو بھی دہ بھی دی بھی دہ بھی دہ بھی دہ بھی دی بھی دہ بھی بھی دہ بھی

انسان کا ہر عمل اپنے کرنے والے کے اندر اچھا یا برا اثر چھوڑتا ہے، تیامت میں انسان کے اعمال کے آثار و نتائج اس کے ایک ایک عضو سے نمایاں ہوں گے، اللہ تعالی زبان پر مرسکوت لگا دیں گے اور اس کے ہاتھ پاؤں اور کھال تک اس کے اعمال بد پر گواہی دیں گے۔ اللہ تعالی انسان کے جملہ اعمال کا بخت حساب لیس گے۔ اسلام کا ایک سنری اصول سے بھی ہے کہ ایک محض کی برائی سزا ووسرے کو نمیں ال سمق۔ ایک محض کی برائی سزا ووسرے کو نمیں ال سمق۔ آلا میں رکھ کوئی ہوجھ اٹھانے والا ووسرے کا ہوجھ نمیں اٹھائے گا۔ (النجم سمتہ) ترجمہ: سے کہ کوئی ہوجھ اٹھانے والا ووسرے کا ہوجھ نمیں اٹھائے گا۔ (النجم سمتہ)

### بم الله الرحن الرحيم

# اسلام میں مسجد کی اہمیت اور اس کامقام

### خطبير نونه.

اَلْحُمَدُ بِلَهِ عَنَمَدُهُ وَنَسَتَعِينَهُ وَنَسَتَنَفِرُهُ وَنُوهُ مِن بِهِ وَسَتَوكُلُ عَلَيْهُ وَنَعُوذُ بِاللّهِ مِن شَكُودِ اَنْفُرِنَا وَمِن سَيِطاتِ اَعْمَالِنَا مَن يَعْدِهِ اللّهُ فَلَا مَادِى لَهُ وَنَسَمُ لَلَهُ فَلَا مَادِى لَهُ وَنَشَهَدُ آتَ لَيْ يَعْدِهِ اللّهُ فَلَا مَادِى لَهُ وَنَشَهَدُ آتَ لَيْ يَعْدُهُ وَلَا اللّهُ وَخَدَهُ لَا مَنْ يَعْدُلُهُ فَلَا مَادِى لَهُ وَنَشَهَدُ آتَ مَعْدَدُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَمْ يَعْدُهُ وَكُولُو مَنْ اللّهُ وَاللّهُ وَلَمْ يَعْدُهُ وَلَا اللّهِ وَاللّهُ وَمَعْدَدُ وَمَا اللّهِ وَالْمُحَالِمُ وَلَمْ لَا يَعْدُهُ وَلَا اللّهِ وَالْمُعَالِمِ وَلَمْ لَلْ مَدُولُهُ مِن اللّهُ وَمَعْدَدُ وَمَا اللّهِ وَالْمُعَالِمِ وَلَمْ لَلْ مَدُولُولُ وَسَلّمَ وَمَا لَا لَهُ وَالْمُعَالِمِ وَلَمْ لَلْ مَدِي اللّهُ وَاللّهُ وَمَن اللّهُ وَاللّهُ وَمِن اللّهُ وَاللّهُ وَمِن اللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَمِن اللّهُ وَاللّهُ وَمِن اللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَمِن اللّهُ وَاللّهُ وَمِن اللّهُ وَاللّهُ وَمِن اللّهُ وَاللّهُ وَمِن الرّهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَمِن اللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَمِن اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَالْهُ وَاللّهُ وَال

ائماً يَعْمُرُمَسْجِدَ اللهِ مَن امّنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْلَارِ وَاقَامَ الصَّاوَةُ وَالْنَ الزُّكُوةَ وَلَمْ يَخْشَ إِلَّا اللهَ فَعَسْى اوْلَيْكَ أَنْ يَكُونُوا مِنَ المُهْتَدِيْنَ ﴿

رجسہ "اللہ کی مجدوں کے آباد کار (مجاور و خادم) تو وہی لوگ ہو کتے ہیں جو اللہ اور روز آخر کو مائیں اور فارش کی مناز قائم کریں " زکواۃ ویں اور اللہ کے سواکسی سے نہ ڈریں۔ ان بی سے یہ توقع ہے کہ سیدھی راہ چلیں گے"۔ (التوبہ ۱۸۵۹)

حزات محرم!

اسلام نے مسلمانوں کو باہم مربوط و نتظم کرنے ان کی اجماعیت قائم کرنے ان کا عمر شدہ اجماعیت باتی رکھنے اور ان کے روابط قائم و منتظم رکھنے کا جو بمترین نظام ویا ہے اس کا بنیادی اوارہ مجد ہے۔ مجد جمال اللہ کی عباوت اور اس کا تقرب حاصل کرنے کی جگہ ہے ' وہیں معاشرہ کی دینی' اظافی' اور روعانی اصلاح کرنے اور اے اسلای اقدار پر قائم رکھنے کا بہت برا ذریعہ بھی ہے۔ مبجد دراصل مسلمانوں کی انفرادی اور اجہائی زندگی کا ایبا مرکز اور محور ہے ' جہاں ے ان کے تمام ندہی ' اظافی' اصلامی' تعلیمی ' تمذی' شافی' تهذیبی' سیاسی اور اجھائی امور کی رہنمائی ہوئی چاہئے۔ حضرات کرائ ا

معجد کا بید کردار قرن اول اور قرن ثانی بلکہ ثالث تک پوری طرح جاری و ساری رہا۔ چنانچہ ان ادوار میں مسلمانوں کے تمام معاملات معجد کا بید کرام رضوان اللہ علیم اعلین کے تمام معاملات معجد بی میں سرانجام دیے جاتے ہے۔ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام رضوان اللہ علیم اعلین کا مرکز ' مجلس شوری ' دارالعلاج ' تعلیم و نمانے میں معجد دارالخلاف ' وفود کے ٹھرنے اور ملاقات کی جگ ' عدالت ' بیت المال کا مرکز ' مجلس شوری ' دارالعلاج ' تعلیم و تدرین کا مرکز ' خواء کی قیام گاہ خوشیکہ مسلمانوں کے تمام انفرادی و اجتماعی اور معاشرتی محاملات کا محور تھی۔ جب تک معجد کا بید مقام باتی رہا است مسلمہ مضوط است واحدہ کی حیثیت سے اپنی ذمہ داریاں پوری کرتی رہی۔ لیکن جب بیر رشتہ کردر و معصل ہو گیا اور اجتماعی ذعری کی مرکزیت معجد سے خطل ہو کر دوسری سمتوں میں چلی گئی تو است افتراق و اختشار ' متعدد اخلاقی و روحانی خوایوں کا شکار ہو گئی۔

آج پھراس بات کی ضرورت ہے کہ ہم مساجد کو مسلمانوں کی نشاۃ ٹائید اور ان کی اصلاح کا ذراید بنائمیں اور مساجد کو وہ مقام دیں جو انہیں اللہ تعالی رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے عطاکیا ہے۔ مسلم معاشرے بین مساجد کے اصلاحی کردار اور پہلو کو سمجھیں اور انہیں مسلمانوں کی اجماعی زندگی کا حقیقی محور اور مرکز بنائمیں باکہ امت اپنا عوج رفتہ پھر عاصل کر سکے اور مساجد کے ذریعے حاصل ہونے والی دیتی و دنیوی فیوش و پرکات سے مستفید ہو سکے۔

قرآن عيم كى خلاوت كرده آيت كريم من مجد كا تذكره ب- منجد برادوه جگه ب جال مسلمان بابم مل كربارگاه اللي من مجده ريز بوت بيل منجد جو كره ارض پر تقير بوكى وه بيت من مجده ريز بوت بيل منجد جو كره ارض پر تقير بوكى وه بيت الحرام مكم معلمه من ب جس كى بنياوين جليل القدر تينجبر حضرت ابراتيم اور ان كے صاحبزادے حضرت اسلميل نے مل كر الله الله كي - قرآن حكيم كمتا ب:

وَ إِذْ يُرَفَعُ الْبُرْهِ مُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْلِعِيلُ \* "اور ياوكوابرايم اور اسليل بب اس محرى ديواري الهارب تع"- (القره ٢٢٢)

وَإِذْ جُعَلَتَ الْبَيْتِ مَثَابَةً لِلتَّاسِ وَآمَنَا ۚ وَالْتَحِدُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرُهِمَ مُصَلَّ وَعَهِذَنَا إِلَى الْرُهِمَ وَالسَّمْخِيلَ آتَ طَهْرًا بَيْنِيتَ لِلقَلَّابِفِينَ وَالْتَآكِفِينَ وَالْوَكِيْعُ السُّجُودِ ۞

رجمہ: "اور سے کہ ہم نے اس گھر (کھے) کو لوگوں کے لئے مرکز اور امن کی جگہ قرار ریا تھا اور لوگوں کو حکم
دیا تھا کہ ابراهیم جمال عبادت کے لئے کھڑا ہوتا ہے اس مقام کو مستقل جائے نماز بنا لو اور ابراهیم اور
اساعیل کو تاکید کی تھی کہ میرے اس گھر کو طواف اور اعتکاف اور رکوع اور سجدہ کرنے والوں کے لئے
باک رکھو"۔ (البقرہ ۲۵:۳)

حضور صلی الله علیه وسلم نے جب مک معظم سے مدیند منورہ کو ججرت فرمائی تو مدینہ پہنچ کر ایک مسجد کی بنیاد رکھی جو مسجد

نوی کے نام سے موسوم ہے۔ اس کے بارے میں آپ نے ارشاد فرایا:

"تین مجدوں کے سواکسی اور مجد کے لئے رفت سفرنہ باندھو ایک مجد حرام و دسری مجد جوی اور تیسری مجد اقصیٰ" اسلامی معاشرے میں مجد کا اولین اور اہم ترین مقصدیہ ہے کہ یمال اللہ تعالیٰ کی عبادت اور اس کا ذکر کیا جائے اور اس کے ساتھ اپنا رشتہ مضبوط جوڑا جائے۔ سورہ الجن میں اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

وَانَ السَّلَيمِدُ يِنْ عَ فَلا تَذْعُوْا مَعَ اللهِ آحَدًا ﴿

ترجمة "اوريد كدمجوي الله ك لئ إن الذا ان ين الله ك مانه كي اوركونه يكارو" (الجن المناه)

اسلام نے اسلای معاشرے کی تدریجی ترقی کا ایک ایبا معظم نظام قائم کیا ہے جس کی نظیرونیا کی آریخ پیش کرنے سے قاصر ہے۔ معجد کے نام سے بیت اللہ کا وجود عطاکیا جس بی شرکت کے لئے سب مسلمانوں کو برابر قرار دیا۔ اجتماع کے لئے پانچ وقت متعین فرمائے اور پھر پورے ہفتہ میں ایک دن بستیوں اور شہوں میں نماز جعد کی ادائیگی کے لئے مخصوص کیا اور آگید کی

آيُهُا الَّذِيْنَ المَثَوَّا لِذَا تُوْدِي لِلطَّلُوةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ قَاسْعَوْا إِلَى ذِجْرِ اللهِ وَذَرُوا البَيْعُ لَا لِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ النِّ كُنْتُمُ الْ فَكُنْتُمُ الْفَ كُنْتُمُ لَا لَكُمْ الْفَ كُنْتُمُ لَا لَكُمْ اللهِ وَذَرُوا البَيْعُ لَا لِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ اللهِ وَذَرُوا البَيْعُ لَا لَكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِلْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ ال

ترجمہ اے لوگو ہو ایمان لائے ہو' جب بکارا جائے نماز کے لئے جعد کے دن تو اللہ کے ذکر کی طرف دو اُرہ اور خرید و فروخت چھوڑ دو' یہ تمہارے لئے زیادہ بمتر ہے۔ اگر تم جانو۔ (الجمعة ١٣٣٣)

یہ تھم خداوندی مسلمانوں کی ہفتہ میں ایک مرجہ وسیع پیانے پر باہمی جوڑتا ہے اور ان کی شیرازہ بندی کرتا ہے اور اسلای معاشرے کو باہمی محبت افوت بعد ردی اور غم ساری کا درس دیتا ہے۔ ای پر بس نسیں بلکہ پوری دنیا کے صاحب استطاعت مسلمانوں کو کم از کم ایک مرجہ اپنی زندگی میں بیت الحرام (کلہ کرمہ) کی زیارت کا تھم دیا گیا ہے۔ یہ تھم نظام مساجد کے آفاتی اور عالکیر ہوئے پر دلالت کرتا ہے۔ عبادت کے اس اجتماعی نظام یا نظام مساجد سے یہ امر دافقی تابت ہوتا ہے کہ اسلای معاشرے میں مساجد کا نظام دنیا کے تمام مسلمانوں کو اتفاق مجت و اخوت مساوات اطاعت امیر اتفاد و انفاق پابندی دفت اور سحاشرے میں مساجد کا نظام دنیا کے تمام مسلمانوں کو اتفاق مجت و اخوت مساوات اطاعت امیر اتفاد و انفاق پابندی دفت اور بھی درس دیتا ہے۔ ای لئے سورہ توبہ میں اللہ تعالی ارشاد فراتے ہیں کہ اللہ کی مجدوں کے آباد کار (مجاور و خادم) تو دی لوگ ہو کتے ہیں جو اللہ اور روز آخر کو بائیں اور نماز قائم کریں زکواۃ دیں اور اللہ کے سواکی سے نہ ڈریں۔ ان تی سے یہ توقع ہے کہ سیدھی راہ چلیں گے۔ (التوبہ ۱۸۵۹)

عبادت گاہ ہونے کے دوش بدوش اسلای معاشرے میں مجد کو ایک درسگاہ کا مقام بھی عاصل ہے۔ عبد رسالت میں مجد نہوی اسلام کی سب سے بڑی دینی درسگاہ تھی۔ چوتھی صدی ہجری سے قبل اسلامی معاشرہ میں جداگانہ بدارس بتانے کا کوئی روائ نہ تھا۔ مجدیں ہی عبادت گاییں تھیں اور درسگایی بھی۔ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور خلفائے راشدین کے اووار میں مسلمانوں کے امور باہمی مشورے سے طے پاتے تھے۔ چنانچہ مجد نبوی میں کی دفعہ شوری کے اجلاس منعقد ہوئے۔ بنگ بدر کے قدیوں کے بارے میں حضور اکرم نے مجد نبوی میں سحابہ کرام سے مشورہ لیا۔

ظفائے اربعہ کی تقرری اور انتخاب کا اعلان مجد نبوی ہی میں ہوا۔ اس سے واضح ہوتا ہے کہ اسلام میں مجد کا کردار بحیثیت دارالشوری بھی ہوتا رہا ہے۔ شاعر مشرق محیم الامت علامہ اقبال "فلافت اسلامیہ" میں مجد کے ای کردار کو اجاگر کرتے ہوئے رقطراز ہیں:
"یہ یاد رکھنا چاہئے کہ مجد مسلمانوں کی کونسل چیبریا دیوان عام ہے۔ مجد میں نماز باجماعت اور روزانہ عبادت کا مسللہ
ملت اسلامیہ کی سیاسی زندگی کے ساتھ اس طریق پر جذب و متحد ہے کہ ان کو ایک دوسرے سے الگ تصور ہی نہیں کیا جا سکتا۔
مذہبی اور معاشرتی امور کو الگ رکھتے ہوئے مجد کا تعیر کرنا اس غرض پر جنی ہے کہ مسلمان جس وقت چاہیں مجد میں فورا "اکشے
ہو کر حکومت و خلافت کے طرز عمل پر جرح و قدح کر عین"

صحیح بخاری باب و الله الخفوات" کا مطالعہ کرنے سے اندازہ ہوتا ہے کہ آنخضرت سلی اللہ علیہ وسلم قانونی مسائل کا فیصلہ مجد ہی میں فرمایا کرتے تھے۔ خلفائے راشدین مجد نبوی ہی میں بیٹہ کر مقدمات و خصومات کے فیصلے کرتے رہے اور برے برے قاضی صاحبان مساعد ہی میں مقدمات کا فیصلہ کرتے تھے۔

مجریں وین اسلام کی وعوت و تبلیغ کا بھی مرکز تھیں۔ یہاں می دور دراز علاقوں سے دفود طاخر ہوتے اور اکتباب فیض کرتے۔ پیس سے مبلغین تربیت یا کر مختلف قبائل میں جاکر اوگوں کو اسلام قبول کرنے کی دعوت دیتے تھے۔

سیرۃ النبی میں سید سلیمان ندویؓ نے جو عامر' بنی تمیم اور بعض دیگر قبائل کے وفود کا ذکر کیا ہے کہ جو حضور سرور کوئین صلی اللہ علیہ وسلم سے علم و قدم حاصل کرنے کے لئے مسجد نبوی حاضر ہوئے۔

خلفائے راشدین کے دور میں معزت عمر فاروق نے کوف، بھرہ علم اور معرے گورٹروں کو یہ ہدایات جاری کی تھیں کہ ہر شمر میں ایک جامع مجد تقیر کی جائے تاکہ لوگ جھ کی نماز پابندی سے اوا کریں اور یمال ہی سے دین اسلام کی تبلیغ و اشاعت کا کام بھی کیا جائے۔

ای پر بس نمیں حضور سرور کونین صلی اللہ علیہ وسلم نے بیرون ممالک کے سلاطین سے خط و کتابت مجد نبوی ہی جن بیٹہ کر فرمائی۔ سرکاری معاملات قلبند کرنے "کتابت وہی اور دو سرے ضروری معاملات اور معاہدات مبجد نبوی ہی جن سپرو قلم کئے گئے۔ چو فکہ اس وقت الگ طور پر کوئی سرکاری عمارت نہیں تھی لاندا مبجد نبوی ہی مسلمانوں کا ایک سیکرٹریٹ قرار پائی۔ پھر عمد نبوی جس مبجد نہ صرف تربیت گاہ تھی بلکہ وارالشریعت اور وار الامارة کی اقبیازی نشان کی بھی عال رہی۔ مصرکے مضور عالم دین عبدالرحمٰن اپنی تالیف "تاجدار دو عالم" میں رقمطراز ہیں:

"دین منورہ میں سب سے پہلے آپ نے مجد تھیر فرمائی۔ یہ وہ مجد تھی جس کے اندر دین و دنیا کی فلاح و بہود کا سرمایہ
پوشیدہ تھا۔ اس میں اسلامی پارلیمنٹ قائم ہوئی تھی۔ یہ اسلامی سلطنت کا پایہ تخت اور قیادت کا اعلیٰ مرکز سمجی جاتی تھی۔ جہاں
سے تبلیغی ادکام اور اسلامی قوانین پوری مملکت میں نافذ کے جاتے تھے۔ اس مقام پر سیای تداییراور فوجی ادکام کو روبہ عمل لایا
جاتا تھا۔ اس میں وفود آکر قیام کرتے تھے اور اس جگہ سب کو کتاب و حکمت کی تعلیم سے نوازا جاتا تھا۔ اس سلسلے میں سرولیم
میور "لائف آف محر" میں لکھتے ہیں: اس عمارت (مجد نبوی) میں نماز با جماعت کا اجتمام ہوا کرتا تھا۔ یہیں تمام مسلمان جد
کے دان تازہ وحی سننے کے لئے مودبانہ انداز میں جمع ہوتے تھے۔ یہیں محم سلی اللہ علیہ وسلم جماد فی سمیل اللہ کی تدییروں کو بروئے
کار لایا کرتے تھے۔ یہی وہ ایوان تھا جمال مختف قبائل کے وفود آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے چش ہوا کرتے تھے۔ یہی

معزز سامعين!

آج ہماری اجھائی زندگی کا شیرازہ بھوچکا ہے' امت مختلف طریقوں اور فرقوں میں بٹ چکی ہے اور مسلمان امت معاشرتی کاظ ہے اور نجائی زندگی کا شیرازہ بھوچکا ہے۔ ام بھرائی بنیادوں پر ایک دو سرے کو حقیر بھی ہے۔ اس دینی کھاظ ہے کئی فرقوں' سکلوں اور گروہوں میں بٹے ہوئے ہیں اور ایک دو سرے کو گراہ سمجھتے ہیں۔ صرف میں نہیں بلکہ ایک دو سرے کو نجو وکھانے کی کوشش کرتے ہیں۔ ای طرح لوگ علاقائیت' لمانیت' نمایت' طبقہ واریت اور صوبائیت کے چکروں میں پڑے ہوئے ہیں۔ ایک دو سرے سے حسد' کینہ بغض اور نفرت رکھتے ہیں۔ پکھ لوگ جھوٹے گھنڈ' گریڈوں' وھن دولت اور معیار کے زعم میں جٹا ہیں۔ ایک دو سرے کے ساتھ مل جھنے' بات کرتے اور دکھ ورد معلوم کرتے میں عار سمجھتے ہیں۔ کے زعم میں جٹا ہیں۔ ایک دو سرے کے ساتھ مل جھنے' بات کرتے اور دکھ ورد معلوم کرتے میں عار سمجھتے ہیں۔ الغرض امت اجھائیت کھو رہی ہے اور گروہوں میں بختی جا رہی ہے۔

یہ وہ حالات ہیں جن سے ہر مسلمان پریشان ہے اور یہ خواہش رکھتا ہے کہ ان بیاریوں سے کی طرح نجات حاصل کرے

اگد پھر سے قرن اول کے عدل و افساف 'اخوت' مساوات' ہدروی و خوزاری' بجھتی و یک رقلی والا معاشرہ قائم ہو۔ نفرتوں'
کدورتوں' جھوٹی نخوتوں اور قومیتوں کے باول چھٹ جا ہیں۔ پھروی مبارک دور آئے جو چھم فلک نے اسلام کے قرن اول بیس
دیکھا تھا نے ونیا آج تک یاد کرتی ہے ' جے اپنے لئے مضعل راہ گردانتی ہے 'جے سنری دور شار کرتی ہے ' جے اس و سلامتی کا
گوارہ تصور کرتی ہے جس بیں اپنی نجات مجھتی ہے ' جس کی آمد کے لئے لاکھوں ہاتھ دعا کے لئے اٹھتے ہیں ' جے کرور اپنے لئے
سارا مجھتے ہیں اور جے خویب اپنے لئے عظیم نعمت خیال کرتے ہیں۔

حفزات 'آئے' اس دور کو اپنے معاشرے میں لانے کے لئے پھرے مجد کو مرکز بنائیں اور وی سمری دور واپس لائیں جو معجدے شروع ہوا تھا اور معجد کے تعلق توڑنے کی وجہ ہے ہم سے او جبل ہو گیا ہے۔ للذا ہمیں چاہئے کہ ہم دوبارہ معجد سے ای طرح کا تعلق پیدا کریں جس طرح کا تعلق سحابہ کرام ' آبھین عظام اور مصلحین امت کا تھا۔

خداوند كريم سے دعا ہے كہ بميں محد كى ايميت وردت اور اس كا مقام كھانے اور اس كا حق اوا كرنے كى توفق عطا كرے۔ تين

واخردعوانا ان الحمد للهرب العالمين!

www.iqbalkalmati.blogspot.com

#### بم الله الرحن الرحيم

# جھوٹ غیبت اور فخش گوئی

## نظبر نؤنه

المُحْمَدُ بِلَهِ بَخْمَدُهُ وَنَسُتَعِينُهُ وَلَسُتَعَنُوهُ وَنُوءُ مِنُ بِهِ وَسُتَوَكُلُ عَلَيْهِ وَنَعُودُ اللهِ مِنْ شَكُور الفَيْسَا وَمِنْ سَبِناتِ اعْمَالِكَا مَنَ يَعْدِهِ اللهُ فَلَامُونَ لَهُ وَنَعْهُدُ النَّهُ فَلَامُونَ لَهُ وَنَعْهُدُ النَّهُ فَلَا مَادِي لَهُ وَنَعْهُدُ النَّهُ فَلَا مَادُ مَادِي لَهُ وَنَعْهُدُ النَّهُ اللهَ وَمَنْ يَعْمُلِلُهُ فَلاَ هَادِي لَهُ وَنَعْهُدُ النَّهُ وَخَدَهُ لَا مَنْ مُولِكَ لَهُ وَلَمْهُمُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

انَ اللهَ لا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَذِب كَفَارُ

ترجسة الله كى الي محض كومدايت نبين ديتا جو جمونا اور منكر بو (الزمر ٣:٣٩) حعرات كراى!

انسان کی ساری اظافی برائیوں میں سب سے زیادہ بری اور فدموم عادت و عمل جموث ہے۔ خواہ یہ جموث عاب زبان سے بولا جائے یا عمل سے خاہر کیا جائے 'کیونکہ جارے تمام اعمال کی بنیاد اس پر ہے کہ وہ واقعہ کے مطابق ہوں اور جموث نمیک اس کی ضد ہے۔ اس لئے یہ برائی ہر حم کی قولی اور عملی برائیوں کی جڑ ہے۔ انسان کے دل کے اندر کی بات سوائے خدا کے کوئی دو سرا نمیں جاننا'کوئی دو سرا کمی مختص کے متعلق اگر کچھ جان سکتا یا باور کر سکتا ہے تو اس کی ایک ہی صورت ہے اور وہ یہ کہ وہ مختص خود اپنی زبان یا عمل سے اس کو ظاہر کر وے۔ اب اگر وہ اپنی اندرونی سمج کیفیت' حقیقت اور واقعہ کے مطابق فاہر نمیں کرنا' بلکہ اس کے خلاف ظاہر کر رہا ہے تو وہ دنیا کو فریب دے رہا ہے۔ ایے مختص عیں دنیا کی جو برائیاں بھی ہوں وہ کمیں گئید ہی تو ز ڈالا ہے' جس میں حقیقت کا چرہ نظر آتا ہے۔

اللہ تعالی نے انبیاء کرام کی خاص خاص صفات اپنی کتاب میں بیان فرمائی ہیں "ان میں تمایاں صفت ان کا صاوق و امین ہوتا ہے ہی صفت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی بعث سے پہلے بھی تھی اور بعد میں بھی رہی ہے۔ اس لئے کہ جو کاذب (جمونا) ہے وہ نبی نبیں ہو سکتا کیونکہ پھر اس کے وجوئی اور پیام پر کسی کو بھروسہ کیے ہوگا۔ جھوٹ وہ گناہ کیرہ اور وہ برائی ہے جو انسان کو دونوں جمانوں میں ذلیل و خوار اور ناکام بنا دہتی ہے۔ دنیا میں جھوٹے پر کوئی بھروسہ نبیں کرتا اس کی گوائی قبول نبیں ہوتی اس کا کاروبار مندا ہو جاتا ہے۔ اور ایسا محض آگر بغیر توب کے فوت ہو تو آخرت میں دوزخ کا حقد ار ہو جاتا ہے۔

آتخضرت سلی الله علیه وسلم نے قربایا: جموث گناه (فجور) کی طرف لے جاتا ہے اور گناه دوزخ میں اور جموث بولتے اور گناه دوزخ میں اور جموث بولتے آدی خدا کے بال جمونا لکھ لیا جاتا ہے"۔ (صحح بخاری و جامع ترفری)

حضرت عبدالله بن عموبن العاص في روايت ب كه ايك مخص في اكرم صلى الله عليه وسلم كى خدمت من حاضر بوا اور عرض كى يا رسول الله صلى الله عليه وسلم جنت من حاضر بوا اور عرض كى يا رسول الله صلى الله عليه وسلم جنت من لے جانے والا كام كون سا ہے؟ قربايا: " كى بولنا ، جب بنده كى بولنا ہو كا ہو كام كرتا ہے وہ ايمان سے بحربور بوتا ہے وہ جنت من واضل بو گا۔ اس نے پحربو چھا كه يا رسول الله ووزخ من لے جانے والا كام كيا ہے؟ قربايا جموث بولنا ، جب بنده جموث بولے كا تو كناه كے كام كرے كا اور جب كناه كے كام كرے كا اور جب كناه كے كام كرے كا تو كفركرے كا دوزخ من جانے كا" - (سند احمد)

اس مدیث مبارک سے معلوم ہوا کہ جھوٹ کی برائی میں وسعت اتنی ہے کہ کفر بھی اس میں آ جا آ ہے جس سے زیادہ بری چیز کوئی دوسری نہیں اور جس کے لئے نجات کا ہر دروازہ بند ہے۔

اسلای افت کا سخت ترین لفظ العنت" ہے۔ جس کے معنی اللہ کی رحمت سے دوری اور محروی کے ہیں۔ قرآن علیم بس اس لعنت کا لا کُق شیطان بنایا گیا ہے اور اس کے بعد یہودیوں'کافروں اور منافقوں کو اس کی وعید سنائی گئی ہے۔ لیکن کسی مومن کو کذب کے سوا اس کے کسی فعل کی بناء پر اعنت سے یاد نسیس کیا گیا۔ جھوٹ بولنے اور جھوٹا الزام لگانے کی صورت بی اللہ تعالی نے اجازت دی ہے کہ جو جھوٹا ہو اس پر خدا کی اعنت کی جائے۔ مبابلہ کے موقع پر سے فرمایا گیا کہ دونوں فریق خدائے دوالجلال سے گزاگرا کر دعا ما تکمیں کہ جو جم میں جھوٹا ہو اس پر خدا کی اعنت ہو۔ فرمایا:

ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَغَنتَ اللهِ عَلَى الكَذِينِينَ ١٠

ترجمه: پر اللہ سے وعا کرس مکہ جو جھوٹا ہو اس پر خدا کی لعنت ہو"۔ (آل عمران ١١٥٣)

جھوٹ کی ایک حتم یہ بھی ہے کہ جان کر کوئی انجان بن جائے۔ حق کا علم رکھ کر بھی اس کے اظہار سے باز رہے۔ اللہ تعالی نے ایسے جھوٹوں پر بھی اعنت فرمائی ہے۔

اَ الَّذِينَ يَكُمُنُونَ مَا الزَلْمَا مِنَ الْبَيْلُتِ وَالْهُدَى مِنْ بَغِيدِمَا بَيَنَهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِمُنِيُ اوَلَيْكَ يَلْعَنَهُمُ اللهُ وَيَلْعَنَهُمُ اللَّهِ يُونَ

ترجمہ: "دو لوگ ہماری نازل کی ہوئی روش تعلیمات اور ہدایات او چھپاتے ہیں اور آن حالیکہ ہم انہیں سب
انسانوں کی رہنمائی کے لئے اپنی کتاب میں بیان کر چکے ہیں کینے بانو کہ اللہ بھی ان پر لعنت کرتا ہے اور
تمام لعنت کرنے والے بھی ان پر لعنت بینچ ہیں۔ (البقرو سندہ)
جھوٹ کی اس حم میں خاموشی اور افغاء سے متصدید ہوتا ہے کہ لوگ اس حق کا بیقین نہ کریں اور اس کو جھوٹا سمجھیں۔

الذا وہ جھوٹ کے علی مرتکب ہوتے ہیں اور نفاق کی برورش کرتے ہیں۔

نفاق اس کو کہتے ہیں کہ دل میں چھ ہو اور زبان پر پھے اس کتے جو منافق ہو گا وہ جموٹا بھی ضرور ہو گا۔ چنانچہ قرآن علیم نے اس کی تصدیق کی ہے۔ قربایا:

وَأَنْلُهُ يَفْهَدُ إِنَّ الْمُنْفِقِينَ لَكُذِ بُوْنَ (

ترجمة الله كوانى ديتا ب كه بيد منافق قطعي جموات بي- (المنافقون ١٥١٢)

ای لئے آخضرت صلی اللہ طلیہ وسلم نے جھوٹ کو مناقق کی شانی قرار دیا ہے ، فرمایا منافق کی تین علامتیں ہیں جب بات کے تو جھوٹ بولے ، جب وعدہ کرے تو پورا نہ کرے اور جب امین بنایا جائے تو خیانت کرے "۔ لفظوں میں تو بہ تین باتیں ہیں لیکن در حقیقت یہ ایک ہی شکل کی تین مختف تصویریں ہیں۔ جھوٹی باتیں کرنا تو جھوٹ ہی ہے گروعدہ کر کے پورا نہ کرنا ہی جھوٹ ہی ہے اور ای طرح امین بن کر خیانت کرنا ہی عملی جھوٹ ہے۔

جھوٹ اکیلی برائی سیں بلکہ اس کی وجہ سے جھوٹ بولنے والے میں کی دوسری برائیاں بھی پیدا ہو جاتی ہے اس لئے اللہ تعالیٰ نے کاذب کے ساتھ ساتھ دوسری بری صفیص بھی بیان کی ہیں جیسے:

اَ قَالَتُ وَالْمَا اَسْتِ عِدِي الْمَاكِينَ وَالْمَاكِينَ وَالْمَاكِينَ وَالْمَاكِينَ وَالْمَاكِينَ وَالْمَاكِينَ وَالْمَاكِينَ وَالْمَاكِينَ وَالْمَاكِينَ وَالْمَالِينَ وَالْمَالِينَا وَلَامُ وَالْمَالِينَ وَلَامِينَ وَالْمَالِينَ وَلِينَا وَالْمَالِينَالِينَا وَلِينَالِينَا وَلَامِنْ وَالْمَالِينَالِينَا وَالْمَالِينَالِينَالِينَا وَلِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالَّلِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالَّلْمِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَ

مُسْرِف كُذَّاتِ.

حدث محزر جانے والا جمونا۔ (المومن ٢٨١٨٠)

ان آنتوں سے واضح ہوتا ہے کہ جموٹا گناہوں میں ات بت ہوتا ہے کیونکہ جموث کی عاوت کے سب سے وہ سمی برائی کے کرنے پر کے کرنے پر ان گا۔ اس لئے وہ ہر برائی کے کرنے پر آبادہ ہو جاتا ہے۔

اس طرح ریاکاری کرنا اور جو حسی ہے اپنے کو وہ وکھانے کی کوشش کرنا بھی عملاً مجھوٹ ہے۔ ایک وفعہ ایک عورت نے آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں آکر پوچھا کہ یا رسول اللہ! میری ایک پڑوس (سوکن) ہے کیا آگر میں یہ ظاہر کر دوں کہ مجھے شوہر نے ہے یہ دیا ہے اور واقعہ بید نہ ہو صرف اس کو جلانا مد نظر ہو تو کیا ہے بھی گناہ ہے؟ فرمایا "جو جتنا تمیں دیا گیا است کا دکھاوا کرنے والا جھوٹ کے دو جائے پہنے والے کی طرح ہے"۔

جھوٹ کے بہت سے مراتب ہیں۔ اکثر لوگوں کا یہ حال ہے کہ وہ بے ضرر جھوٹ کو برا نہیں جائے۔ جیسے اکثر لوگ بچوں کو بہلانے کی خاطر ان سے جھوٹے وعدے کر لیتے ہیں۔ گر جھوٹ بہرحال جھوٹ ہے۔ اسلام نے اس جھوٹ کی بھی اجازت نہیں دی ہے۔ ایک من صحابی عبداللہ بن عامر کتے ہیں کہ ایک وقعہ میری ماں نے جھے بلایا اور حضور اتور معلی اللہ علیہ وسلم میرے گھر تشریف رکھتے تھے۔ تو ماں نے جھے بلانے کے لئے کہا کہ یہاں آؤ جہیں بچھ دوں گی۔ حضور تی اکرم نے قربایا وہوں کہی وہوں گیہ دوں گی۔ حضور تی اکرم نے قربایا وہوں کہی کہی تو ہو گرکیا تم اس کو بچھور دے دوں گی۔ رسول اللہ نے قربایا ہاں اگر تم اس کو سے دوں گی۔ رسول اللہ نے قربایا ہاں اگر تم اس کو اس وقت بچی نہ دیتی تو یہ بھی تمہارا جھوٹ لکھا جا تا۔

جھوٹ کی کھے فتمیں ایسی ہیں جن کی طرف عام لوگوں کا دھیان نہیں ہوتا بلکہ بعض دیندار بھی اس کی پرداہ نہیں کرتے اور اس گناہ کیرہ بیں جتا ہوتے رہے ہیں۔ جیسے جھوٹے سرفیقیٹ دینا مٹل سیڈیکل سرفیقیٹ طاخری کے سرفیقیٹ غلط پیدائش تکھوانا اور اس کے سرفیقیٹ لینا دینا جھوٹی تعلیمی اساد دینا۔ اس طرح کسی کتاب پر حقیقت کے خلاف مبالخے سے تقریظ لکھنا جھوٹا کیرکٹر سرفیقیٹ دینا نیز کسی کی ایسی تعریف کرنا جبکہ وہ اس کا اہل نہیں ہے۔ سب اعمال جھوٹ اور محناہ کے زمرے بیں آتے ہیں۔

صرف یمی نمیں آکٹر و بیٹتر اس طرح کے حالات پیش آتے ہیں جن میں جھوٹ کا شائید ضرور ہو آ ہے۔ اس کو بھی اسلام مے جھوٹ میں شار کیا ہے اور اس سے بچنے کی تاکید کی ہے۔

حضورا نے فرمایا "ہر چھوٹے سے چھوٹا جھوٹ بھی جھوٹ لکھا جا آ ہے"۔

جھوٹ کی ایک تتم یہ بھی بتائی تمی ہے کہ انسان جھوٹ کج جو کچھ نے اس کو بلا تحقیق دو مروں سے کہتا پھرے۔ ایسا مخض بے اعتبار سمجھا جاتا ہے اور سوسائٹی بیں اس کی بات کی قدر نہیں ہوتی۔ اس لئے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا: کفی بالسر ء کذبیا ان یہ حدث بکل ما سسم (حدیث)

"آدى كے جمونا ہونے كے لئے يہ كانى ب كر جونے وہ كتا پرے"۔

ایے لوگوں کی جو ہرسی سائی بات پر یقین کر لیتے ہیں۔ اللہ تعالی نے جموث کے بڑے سننے والوں کا خطاب ویا ہے: سَمَعُوْنَ لِلْكَلْبِ (جموث كے بڑے سننے والے ہیں)الذا جمال جموٹی باتیں میان ہو رہی ہوں آگر ہو سكے تو ان كی تردید كرے ورند وہاں ہے اٹھ كر چلا جائے اور جموث فیبت اور بہتان طرازی میں شامل نہ ہو۔

شریعت اسلای کا ایک برا مقصد یہ بھی ہے کہ مسلمانوں کی عرت و آبرو محفوظ رہے اور ان کے باہمی تعلقات خوشگوار رہیں۔ اس بناء پر جن بداخلاقیوں سے مسلمانوں کی عرت و آبرو کو صدمہ پنچا ہے اور ان کے تعلقات میں ناگواری پیدا ہوتی ہے، شریعت نے ان کی ممانعت کی ہے۔ قرآن علیم میں سورو الجرات میں اللہ تعالی نے تنسیل سے انہیں بیان فرما ویا ہے:

آلينها الذين المنوالا ينغز قوم فن قوم على ال يكونوا غيرا فيهم ولا يسام فن المسرون الاستراف في المسرون المسرون المسرون المسرون ومن لمر يشب فاوليات هم الظلينون والمائين المنوا الجنينوا كينزا في المناه في الظلين المنوا الجنينوا كينزا في المناه في الظلين المنوا الجنينوا ولا يغتب بمناه المناه الله تعالى المناه في المناه المناه في المناه المناه المناه في المناه في المناه في المناه المناه المناه في ال

رجمہ: اے لوگو جو ایمان لائے ہوائد مرد دوسرے مردوں کا خال اڑا کیں ہو سکتا ہے کہ وہ ان سے بھر موں اور نہ عور تیں دوسری عور توں کا خال اڑا کیں ہو سکتا ہے کہ وہ ان سے بھتر ہوں آئیں میں ایک دوسرے پر طعن نہ کرد اور نہ ایک دوسرے کو برے القاب سے یاد کرد۔ ایمان کے بعد فتل میں نام پیدا کہنا بت بری بات ہے۔ جو لوگ اس روش سے باز نہ آئیں وہ ظالم ہیں۔ اے لوگو جو ایمان لائے ہو' بت گان کرنے سے بر بیز کرو کہ بعض گان گناہ ہوتے ہیں، بجش نہ کرو اور تم بیل سے کوئی کسی کی فیبت نہ کرے۔ کیا تسمارے اندر کوئی ایما ہے جو اپنے مرے ہوئے ہمائی کا گوشت کھانا پند کرے گا۔ ویکھو تم خود اس سے کمن کھاتے ہو۔ اللہ سے ورو' اللہ برا توبہ تبول کرنے والا اور رجم ہے۔ (الحجرات ۱۳۳۹م)

ندکورہ آیت کی روشن میں سب سے زیادہ جس طراقتہ سے مسلمانوں کے عیوب کی پردہ دری ہوتی ہے وہ فیبت ہے۔ امام غزالیؓ فرماتے ہیں کہ تعریض کضریح' رمزو اشارات' تحریر و کتابت اور تشبیہ و نقالی ہر طراقتہ سے دو سروں کے عیوب بیان کئے جا سکتے ہیں۔ اور ایک مخض کے نسب' اخلاق' وین و دنیا' جسم' کپڑے' غرضیکہ ہر چیز میں عیب نکالا جا سکتا ہے اس کے اللہ تعالیٰ نے نمایت پر زور طرایقہ سے اس کی ممانعت فرمائی ہے اور اس کو خود اینے تعالیٰ کے مردار گوشت کھانے سے تشبیہ دی ہے۔

اسی قرآنی حید کے مطابق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے متعدد احادیث میں نمایت بلیغ طریقہ پر فیبت کی برائی بیان کی ہے۔ ایک حدیث میں ہے کہ شب معراج میں میرا گزر ایک الیمی قوم پر ہوا جن کے ناخن آنے کے تھے اور وہ ان سے اپنے چروں اور سینوں کو نوچ رہے تھے۔ میں نے جرئیل سے پوچھا کہ یہ کون لوگ ہیں؟ بولے یہ وہ لوگ ہیں جو لوگوں کا گوشت کھاتے تھے اور ان کی عزت و آبرد لیلتے تھے"۔ (ابو واؤد۔ کتاب الادب 'باب نی احذیہ)

ایک بار سخت بدیو پیلی تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ "جانتے ہو یہ کیا ہے؟ یہ ان لوگوں کی بدیو ہے جو مسلمانوں کی فیبت کرتے ہیں"۔ (الادب المغدد- باب الغیر)

لفت میں فیبت کی محض کی فیر موجودگی میں اس کی برائی کے بیان کرنے کو کہتے ہیں۔ اس کی توضیح آنخضرت ملی اللہ علیہ وسلم نے ایک حدیث میں فرمائی، لوگوں نے آنخضرت ملی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا کہ فیبت کس کو کہتے ہیں؟ آپ نے فرمایا "تمسارا اپنے بھائی کی اس چیز کا ذکر کرنا جس کو وہ تا پند کرے"۔ کما گیا اگر میرے بھائی میں وہ عیب موجود ہوں جن کو میں بیان کھیا"۔ کرتا ہوں۔ تو فرمایا "اگر وہ عیب اس میں موجود ہے تو تم نے اس کی فیبت کی اور اگر تمیں ہے تو تم نے اس پر بستان لگایا"۔ را بوداؤد )

ای طرح فیبت صرف زبان تک محدود نمیں ہے۔ بلکہ ہاتھ پاؤں اور آگھ کے ذریعے سے بھی فیبت کی جا سکتی ہے۔ مثلاً کی فخض کی نقل کرنا۔ ایک بار حضرت عائشہ نے ایک مخض کی نقل کی تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس پر اپنی سخت نا پہندیدگی کا اظہار فرمایا: اس طرح چشم و ابرو کے اشارے سے کمی کے حیب کی پردہ دری کرنا بھی فیبت ہے۔ اور قرآن جمید نے متعدد آبھوں بی فیبت کے اپنی مخفی طریقوں کی برائی میان کی ہے۔ فرمایا:

اهَمَازِمُ اللهُ المُهَمِينَ المُهَمِينَ

طعن را ہے، چھیاں کھاتا پرتا ہے (الکلم ۱۳۹۸)

وَيْلُ لِكُلِ هُمَزَةِ لَمُزَقِ لَمُزَقِ لَمُزَقِينَ

" جای ہے ہراس محض کے لئے ہو (منہ ورمنہ) لوگوں پر طمن اور (پیٹھ بیچے) برائیاں کرنے کا خوکر ہے " (ا لمرہ ۱۹۹۳) ان آبنوں میں فیبت کے جن مخفی اور ولخواش طریقوں کی ندمت کی گئی ہے ان کی توقیح میں اہل لفت نے لفظ مُرُفِیک مخلف معنی بیان فرمائے ہیں۔ بیسے مرزے معنی ہیں: سامنے برائی کرنا خاص طور پر لوگوں کے نسب کی برائی بیان کرنا زبان سے اور ہاتھ کے اشارے سے برائی بیان کرنا۔ زبان سے فیبت کرنا اور انھ کے اشارے سے فیبت کرنا اور ہاتھ 'سر اور ابر کرنا۔ زبان سے فیبت کرنا 'اور ہاتھ 'سر اور ابرد کے اشارے سے نمینوں کی برائی بیان کرنا۔

ان فرکورہ معافی سے معلوم ہو آ ہے کہ فیبت کا دائرہ کمال تک وسیع ہے ادر اس دائرہ کے بارے میں حضور سرور عالم نے کیا کیا ارشادات فرمائے ہیں۔ آج کے خطبے میں ایک بیان فخش گوئی کا ہے۔ فخش گوئی کادائر اسلام میں بہت برا ہے۔ اس میں گالیاں دیتا 'بدشد بکنا' جنسی اور شہوانی باتیں سرعام بیان کرنا وغیرہ شامل ہیں۔

> اللہ تعالیٰ ہمیں جھوٹ کے گناہ سے نیخ کی توثیق عطا فرائے۔ (آئین) و آخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين

#### بهم الله الرحمَٰن الرحيم

## رشوت اور سفارش

## نظير نؤنه

اَلْحُمَدُ بِلَهِ خَدَمُدُهُ وَنَسَتَعِينَهُ وَنَسَتَعَنَوْهُ وَنُوءُ مِنُ بِهِ وَنَتَوَكُلُ اللّهِ عَلَيْهِ وَنَعُودُ أَنْفُينَا وَمِنْ سَيِئاتِ اَعُمَالِنَا مَنْ عَلَيْهِ وَنَعُودُ أَنْفُينَا وَمِنْ سَيِئاتِ اَعُمَالِنَا مَنْ يَعْدُوهِ اللّهُ وَلَا مَالَتُ مَعْدَا لَهُ وَمَنْ تَعْدَلِلُهُ فَلَا هَادِي لَذَ وَنَشَهُدُ اَنَ مَعْدُهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَخَدَهُ لَا تَعْرُبُكُ لَهُ وَلَمْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَخَدَهُ لَا تَعْرُبُكُ لَلْهُ وَلَمْ اللّهِ وَاعْمَلِهُ وَلَمْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهِ وَاعْمَالِهُ وَلَمْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

أُولَا تَأَكُلُوْاً اَمْوَالَكُمْ بَنِينَكُمْ بِالبَاطِلِ وَتُدْنُوا بِهَا إِلَى الْخَكَّامِ لِتَأَكَّلُوا فَرْنِيتًا فِنَ الْمُوَالِ النَّاسِ بِالْإِنْجُو وَانْتُورُ تَعْلَمُونَ لِيَ

رجمہ: "اور تم لوگ نہ تو آئیں میں ایک دوسرے کے مال ناروا طریقہ سے کھاؤ اور نہ طاکموں کے آگے ان کو اس غرض کے لئے بیش کرد کہ جہیں دوسروں کے مال کا کوئی حصہ قصدا" ظالمانہ طریقے سے کھانے کو ال جائے"۔ (البقرہ ۱۸۸۲)

عن عبدالله بن عمر و قال قال النبي صلى الله عليه وسلم لعنة الله على الراشي و المرتشى و في رواية على الرائش (بحاري وسلم)

"حصرت عبدالله بن عمرو رضى الله عند في روايت كى كد رسول الله صلى الله عليه وسلم في قرمايات رشوت وين والله كرف وال

پر بھی امنت ہے"۔ حضرات گرائ!

قرآن مجید کی ذکر کردہ آیت میں اللہ تعالی نے لفظ باطل بیان کر کے تمام ناجائز طریقوں سے حاصل کے ہوئے مالوں کو حرام قرار دیا ہے۔ اس طرح کے الفاظ ایک دوسری آیت مبارکہ میں ارشاد ہوئے ہیں:

## يَانَيُهَا الذِّيْنَ امْنُوا لَهُ تَاكُلُوا آمُوَالَكَ وَنَبَيْكُو بِإِلْبَاطِلِ

ترجمد: اے لوگو جو ایمان لائے ہو " آئیں میں ایک دو سرے کے مال باطل طریقوں سے نہ کھاؤ۔ (النساء ١٩٩٣)

معاشرے میں ایک دوسرے کے مال ناجائز اور حرام طریقے ہے کھانے اوگوں کے حقوق مار کھانے اور ایک دوسرے پر ظلم کرنے کا ایک عام طریقہ رشوت ہے۔ رشوت اس مال کو کہتے ہیں جس کو کوئی شخص اپنی باطل غرض اور ناحق مطالبہ پورا کرنے کے لئے کسی با اختیار شخص یا حاکم کو دے اگا کہ وہ اس کے حق میں فیصلہ کرے اس طرح ہو شخص کسی خدمت کا محاوضہ اور سخواہ پاتا ہو وہ اس خدمت کے سلمے میں لوگوں ہے کسی نوعیت کا فائدہ حاصل کرے جو اس خدمت سے متعلق ہو خواہ وہ لوگ برضا و رخبت اس فائدہ پنچا کی یا مجبورا "ویں بسرحال ہے بھی رشوت کے ضمن میں آتا ہے جیسے اپنے عمدے اور طازمت میں ہوتے ہوئے لوگوں سے ہدیے اور حقے قبول کرنا فیر معمولی اور فیر روای وعوقی قبول کرنا یا ویگر فیر معمولی مراعات حاصل کرنا وفیرہ۔

جس طرح رشوت لینا گناه ب ای طرح رشوت دینا بلک اس کام میں دلالی کرنا اور دینے اور دینے میں مد کرنا اور راشی و مرتش کا کام بنانا بھی گناه ہے۔

ر شوت کی ممانعت کے ساتھ ساتھ حضور اکرم نے حکام کو تھے تھائف اور بدیے پیش کرنے اور حکام کو ان کے قبول کرنے سے منع فرمایا ہے۔ چنانچہ ایک صدیث میں آپ نے فرمایا:

"هدايا العمال غلول"

"مال جو بديے وصول كرتے إن يد خيانت إ"-

حدیث مبارک میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ابن اللبتہ نای ایک مخص کو قبیلہ ازد پر عامل بنا کر بھیجا۔ جب وہ وہاں سے سرکاری مال لے کر پلنا تو اسے بیت المال میں داخل کرتے وقت اس نے کما کہ بیہ تو ہے سرکاری مال اور بیہ بدیہ ہے جو مجھے دیا گیا ہے۔ اس بر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک خطبہ ارشاد فرمایا اور حمد و ثنا کے بعد فرمایا:

"تم میں سے ایک مخص کو اس حکومت کے کام میں جو اللہ نے میرے برو کی ہے عالی بنا کر بھیجتا ہوں تو وہ آگر جھ سے
کتا ہے کہ بیہ تو ہے سرکاری مال اور بیہ بدیہ ہے جو مجھے ویا گیا ہے۔ اگر یہ بچ ہے کہ لوگ خود بدیے ویتے ہیں تو کیوں نہ وہ
اپنے ماں باپ کے گھر بیشا کہ اس کے بدیے وہیں فٹنچ رہے"۔ (ا بھاری)

ایک اور صدیث میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قرمایا:

"جس مخض کو ہم تمی سرکاری خدمت پر مقرر کریں اور اے اس کام کی تخواہ دیں وہ اگر اس سخواہ کے بعد اور کچھ وصول کرے تو یہ خیانت ہے"۔

رشوت لين اور وين وال وونول ك لئ رشوت كى سراجنم بتاكى كى ب: فراليا:

"الراشى و المرتشى كالاهما فى النار" (الحيث) "رشوت ديخ والا اور ليخ والا دونوں جنم ميں يوں كے"۔

جرام مال کے بارے میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "جو محض حرام کا مال کھاتا ہے اس میں برکت نمیں وی جاتی،
اس کا صدقہ قبول نمیں کیا جاتا اور جو کچھ وہ چھوڑتا ہے وہ اس کے لئے دوزخ کا ایندھن بنا دیا جاتا ہے"۔ ایک اور حدیث میں حضور ؓ نے فرمایا "جس قوم میں سود کھیل جائے وہ قبط اور گرانی کی مصیبت میں ڈال دی جاتی ہے اور جس قوم میں رشوت کھیل جائے وہ قبل اور گرانی کی مصیبت میں ڈال دی جاتی ہے اور جس قوم میں رشوت کھیل جائے اس کے ساتھ ہے اور جس قوم میں رشوت کھیل جائے اس پر رعب ڈالا جاتا ہے، یعنی بردل ہو جاتی ہے"۔

اے کی ذاتی کام کے لئے بطور رشوت کوئی ہدیہ کسی کو دینا بھی اکل حرام میں شار ہے۔

حضرت عبدالله بن مسود ے روایت ہے کہ "انسول نے قربایا کہ کسی آدی نے کسی سے اپنی حاجت بوری کرنے کو کما اور اس نے اس کی حاجت بوری کردی اور دوسرے نے بدیہ جیجا اور اس نے قبول کرلیا تو یہ حرام ہے"۔

رشوت و ہدیہ وصول نہ کرنے کے بارے میں اسلام کا ایک ضابط ہے۔ اور اس کے تحت وہ کسی کوید وصول کرنے کی کسی صورت میں بھی اجازت نمیں ویتا۔ حضور کے فرمایا:

"جو محض ہمارا عامل ہے وہ شادی کے اخراجات بیت المال سے حاصل کرے اور اگر اس کا توکر ند ہو تو اس کے لئے بھی وہ بیت المال سے رجوع کرے۔ اگر رہنے کے لئے اس کا گھرند ہو تو اس کا انتظام بھی حکومت کے ذمہ ہے۔ اس کے علاوہ اگر وہ پکھ بھی حاصل کرے گا تو خائن ہے یا چور ہے"۔

یی تھم ان حکام کا ہے جو معاملات میں بدید اور تھنے لے کر کسی کی امداد و اعانت کریں مثلاً بچے و شراء 'اجارہ 'مضاریت ' مساقات اور مزارعہ وغیرہ اس تھم کے معاملات میں کسی تھم کا بھی ہدید اور تخفد لے کر کام کریں تو اس کا بھی یمی تھم ہے۔ رشوت کا لین دین ہر حالت میں حرام ہے۔ حتی کہ کافر 'مشرک' یہودی ہندو کوئی مخض جاہے اپنا ہو یا پرایا' اس سے رشوت لینا یا اس کے ساتھ ہے انصافی کرنا حرام ہے' اس سلسلے میں ایک ایمان افروز واقعہ شنے۔

حضور اکرم سلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں جنگ نیبر کے بعد وہاں کے یہودیوں سے زمین کی آدھی آدھی پیداوار پر مصالحت ہوئی تھی۔ جب پیداوار کی تقییم کا وقت آ آ تو آپ صخرت عبداللہ بن رواحہ کو بھیجہ وہ ایمائداری سے پیداوار کے دو صے کر دیتے تھے اور کسہ دیتے تھے کہ ان دو میں سے جو چاہو لے لو تو یہودیوں نے اپنے دستور کے مطابق ان کو بھی رشوت وہی چاتی چنانی چنانی بین چندہ کر کے اپنی عورتوں کے بچھ زیور جع کے اور کما کہ بیہ قبول کرو اور اس کے بدلے تقیم میں ہمارا صد براتا دو۔ یہ من کر عبداللہ بن رواحہ نے فرمایا: اسے یہودیوا 'خداکی شم تم خداکی ساری محلوق میں مجھے مبغوش ہو لیکن یہ مجھے تم برطا دو۔ یہ من کر عبداللہ بن رواحہ نے فرمایا: اسے یہودیوا 'خداکی شم تم خداکی ساری محلوق میں مجھے مبغوش ہو لیکن یہ مجھے تم پر ظلم کرنے پر آمادہ نہیں کر سکتا۔ اور جو تم نے رشوت پیش کی ہے وہ حزام ہے ' ہم (مسلمان) اس کو نہیں کھاتے ''دیمودیوں نے ان کی یہ تقریر من کر کما' کہ یمی وہ (انصاف) ہے جس سے آسان و زمین قائم ہیں۔ (موطا امام مالک)۔

حضرت عرض اپنے دور خلافت میں رشوت خوری کے لئے سخت سزا مقرر کر رکھی تھی ہاکہ اس کا پوری طرح سدباب ہو جائے۔ نیز رشوت کی روک تھام کے لئے انہوں نے قا نیوں اور دوسرے انتظامی طاذمین کی بدی بدی سخواہیں مقرر کیں۔ دوسروں کے حقوق خصب کرنے کا ایک طریقہ سفارش ہے جس کے لئے قرآن حکیم میں شفاعت کا لفظ استعال ہوا ہے۔ قرآن حکیم میں ہے:۔ رجمہ: "ہو جلائی کی سفارش کرے گا وہ اس میں سے صدیائے گا اور جو برائی کی سفارش کرے گا وہ اس میں سے صدیائے گا"۔ (النماء Aoir)

اس آیت کرید میں شفاعت کی ۴ قتمیں بیان کی گئی ہیں ایک سے کہ جائز اور حق مطالبے کے لئے سفارش کی جائے جب مطالبہ کرنے والا بوجہ کمزوری خود بوے لوگوں تک نمیں پنج سکتا۔ تو یہ ایک اچھا کام ہے اور جائز ہے۔ لیکن اگر خلاف حق کے لئے سفارش کی جائز کے سفارش کی جائز اس کے قبول کرنے پر مجبور کیا جائز قویہ ناجائز سفارش ہے۔ اس لئے جو محض کس کے جائز مقارش کی جائز اور جائز کام کے لئے سفارش کرے گا تو اے اس کا ثواب ملے گا اور جو کسی ناجائز کام کے لئے سفارش کرے گا تو اے اس کا غذاب ملے گا دور اس پر اے کوئی ہدید دیا اور اس کے قبول کرلیا تو وہ سود کے شعبول میں سب سے بوے سود کا مرتکب ہوا"۔

ایک اور صدیث میں آپ نے فرمایا:

ورو مخص اپنی سفارش کے ذریعے اللہ تعالی کی صدود (سراؤن) میں سے کسی صدی نفاذ کو روک دیتا ہے۔ وہ کویا اللہ تعالی کے قانون کی خالفت کرتا ہے۔۔

بخاری شریف کی ایک اور روایت میں ہے کہ قریش کو ایک مخزوی عورت کا بہت خیال تھا جس نے چوری کی تھی۔ لوگوں نے کہا کہ کون رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہے اس کی سفارش کرے گا۔ بالا فر حضرت اساسہ بن زیدئے رسول اللہ سے اس بارے میں مختلو کی۔ آپ نے فرمایا:۔

"تم الله كى حدود يش سفارش كرتے ہو" پھر آپ كرے ہوئے اور خطب دیا اور فرمایا: "اے نوگوا تم سے پہلی قویس اس لئے ہلاك ہو گئيں كہ جب كوئى برا آدى چورى كرنا تو وہ لوگ اسے چھوڑ و بے تھے اور جب كوئى كمزور چورى كرنا تو وہ اس پر حد جارى كرتے اور تھم ہے خداكى كه اگر فاطمہ بنت محر (صلى الله عليه وسلم) بھى چورى كرتيں تو محمد صلى الله عليه وسلم ان كے بھى ہاتھ كاث والتے"۔

حضرت امام مالک اپنی موطا میں روایت کرتے ہیں کہ ایک جماعت نے ایک چور کو پکر لیا تاکہ اے حضرت عثان تک پہنچا ویں۔ راستہ میں حضرت زیر طے۔ لوگوں نے ان سے درخواست کی کہ حضرت عثان سے آپ اس کی سفارش کر دیں۔ حضرت زیر نے فرمانا:

"جب مدود کا معاملہ سلطان تک پینی جائے تو اللہ تعالی سفارش کرنے والے پر اور جس کے لئے سفارش کی جائے اس پر احت بھیجا ہے"۔

الغرض آج کی ونیا میں سارے فساوات کی جڑ رشوت خوری اور سفارش ہیں۔ جب تک حرام مال سے مسلمان اپنے آپ
کو نہ بچائیں ان کی باقی عباوات اور معاملات بھی قائل قبول نہیں ہو سکتیں۔ چنانچہ علماء کا اس پر اتفاق ہے کہ پرائے مال اور
پرائے حق کی مغفرت اور بخشش نہیں ہو علق جب تک صاحب مال اور صاحب حق خود معاف نہ کروے۔
اللہ تعالی مسلمانوں کو ہر گناہ بالحضوص رشوت خوری اور ناجائز سفارش کی لعنت سے نجات والے۔
و آخر دعوانا ان الحمد لللہ رب العلمين

### امانت و دیانت

اَلْحَمَّدُ بِلَّهِ خَشَدُهُ وَنَسَتَيِنِنَهُ وَلَمَعْتَنَفِرَهُ وَنَوْءً مِنْ بِهِ وَسَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُودُ أَنْشِنَا وَمِنْ سَيِئاتِ اَعْمَالِنَا مَنْ عَلَيْهِ وَنَعُودُ إِنْشُينَا وَمِنْ سَيِئاتِ اَعْمَالِنَا مَنْ يَقْعُمُوهِ النَّهُ فَلَا هَادِي لَهُ وَنَشْهَدُ اَتَ مَعْمَالِنَا مُنْ فَلَا هَادِي لَهُ وَنَشْهَدُ اَتَ مَعْمَالِنَا مُنَا وَنَشْهَدُ اَتَ مُعَلِّمَا لَهُ وَلَمْ مَنْ لَكُ وَلَمْ مَنْ لَكُ وَلَمْ مَا اللهِ وَالْتَعْمَالُهُ وَلَمْ مَنْ اللهِ وَالْتَحَامِهُ وَلَهُ لِللهَ وَلَا اللهِ عَلَيْهِ وَلَمْ لِلهِ وَالْتَحَامِهِ وَلَهُ لِللهِ وَالْتَحَامِةُ وَلَا اللهِ وَالْتَحَامِةُ وَلَمْ لَا يَعْمَلُونَ وَمَا لَكُ وَلَا اللهِ وَالْتَحَامِةُ وَلَهُ لِللهِ وَالْتَحَامِةُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهِ وَالْتَحْمَالُهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلْمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا

اعوذبالله من الشيطن الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم

آيات مبارك: إن الله يَامُرُكُ مَر أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمْنُتِ إِلَى آهَلِهَا ۚ وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النّاسِ أَنْ تَخَكُمُوا بِالْمَدْلِ إِلَّا اللهُ نِعَا يَعِظْكُمْ بِهُ إِنَّ اللهُ كَانَ سَمِيْعًا بَصِيْرًا ﴿ وَهِ مِنْدُونَ

مسلانو الله تهيں عم ربتا ہے کہ امانتی الل امانت کے سرد کرو اور جب لوگوں کے درمیان فیملہ
کرد تو عدل کے ساتھ کرو اللہ تم کو نمایت عدہ تصحت کرتا ہے اور یقیقا "الله سب کچے سنتا اور دیکتا ہے۔

ریتا عَرضَتا الاَحانَة عَلَى السّمَوٰوت و الاَحْنِ وَالْاِحْنِ وَالْاِحْنِ وَالْاِحْنِ وَالْاِحْنِ وَالْاحْنِ وَ وَالْدِ وَالْمَانُ اللهُ وَالْدُونِ وَالْمَانُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَالّ

احاويث شريف.:

قال النبى صلى الله عليه وسلم الا لاايمان لمن لا امانة له ولادين لمن لا عهداه
(بيعتى في شعب الايمان)
ني صلى الله عليه وسلم في فرمايا استواجو فض امانت كي صفت شيس ركمتا اس مي ايمان سيس به اورجس ميس عمد كي پاسداري شيس به اس ميس دين شيس بها-

عن عبداللدين عمرو بن العاص رضى الله عنهما ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قالة اربع من كن فيه كان منافقا خالصاله ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه من النفاق حتى يدعها: اذا لوتمن خان واذا حدث كذب واذا عاهد غدر واذا خاصم فجر (متقل عليه)

حزات گرای!

مومن کی زندگی کے معاملات میں جو اظافی جوہر مرکزی حیثیت رکھتا ہے اور جس صفت کی وجہ سے ایک شخص کاال مومن بنآ ہے اور اسلامی معاشرے کا بہترین فرد قرار پا آ ہے وہ امانت و دیانت ہے۔ امانت اور ایمان کے الفاظ کا مصدر (مادہ) ایک ہی ہے ایمن ونوں کلے "امن" سے نگلے ہیں۔ للذا یہ کلے لفظی اور معنوی لحاظ سے ایک دوسرے سے گرا تعاق رکھتے ہیں اور لازم و ملزوم ہیں۔ اس لیے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ:

جس میں امانت تبین اس میں ایمان تبین ہے۔

دیٹی تعلیم سے ہماری بے خری اور دوری کی وجہ سے امانت کا تصور ہمارے ذہنوں میں اور معاملات میں نمایت ہی محدود ہو کر رہ گیا ہے۔ حالانکہ اسلام میں اس کا دائرہ بہت وسیع ہے۔ خود لغت میں بھی امانت کا لفظ کافی وسعت رکھتا ہے۔ لغت کی رو سے ''امانت ہر اس چیز اور بات کو کما جاتا ہے جو کسی کے حوالے کی جائے''۔ دو سرے معنی سے کئے گئے ہیں:

ما فرضه الله على العباد (المنجد)

جس چیز کا اوا کرنا اللہ تعالی نے بندوں پر فرض کر دیا ہے۔

مضرین کرام اور علاء نے امانت کے اصطلاحی معنی یہ بیان کئے ہیں ''وہ ذمہ داریاں جو اللہ تعالیٰ' یا معاشرے یا انسانوں نے کسی شخص کے جوالے کی ہیں''۔ ان الفاظ پر غور کریں تو یہ حقیقت سامنے آگا گی کہ انسان کے ذمہ جو دین' اخلاق' قانونی اور معاشرتی ذمہ داریاں عالد ہوتی ہیں ان کا احساس و شعور رکھنا' ان کی حفاظت کرنا اور انہیں ادا کرتا لازم ہے۔ یہ ادا کرے گا تو وہ اہمین ہوگا اور ان کی ادائیگ میں کو آبای کرے گا یا ادا نہیں کرے گا اور ضائع کر دے گا تو وہ خائن (خیانت کرنے والا) ہوگا۔
مضرین نے اپنی تفاہر میں امانت کے کلے کی جا بجا تشریح و تغیر کی ہے۔ ان تفایر کا خلاصہ یکھ یوں ہے کہ:

"جہارے اعضاء 'جارے ہوش و حواس 'جاری عقل اور شعور' جاری زندگی اور انسان کو جتنی قوتی اور صلاحیتیں اور جو اسباب و وسائل اللہ تعالیٰ کی طرف سے عطا کے گئے ہیں وہ سب امانتیں ہیں۔ ای طرح تمام حقوق واجبہ جن کا اوا کرنا انسان کے ذمہ فرض ہے وہ سب امانات ہیں۔ ایعنی تمام حقوق اللہ اور حقوق العباد جو اللہ کی طرف سے کسی پر واجب ہیں یا اس نے خود کسی معاہدے اور معاطے کے ذریعے ہے اپ اور لازم کر لیے ہیں' وہ سب امانات کی فہرست میں وافل ہیں۔ سو ان کی اوالیگی فرض ہے اور ان بین کو آبی کرنا خیانت ہے "۔

معلوم جوا که امانت کا دائزہ بہت زیادہ وسیع ب اور انسان کی انفرادی و اجتماعی زندگی پر چھایا جوا ہے۔ یمی وجہ ب که آپ

صلی اللہ علیہ وسلم نے مختلف مواقع پر امانت کی اوائیگی کی تاکید فرمائی ہے اور اس میں کو آبنی کرنے کو بروا گناہ قرار دیا ہے۔ خانہ کعبہ کی تمنجی عثمان بن علیہ بن عبدالدار شیحی کے پاس تھی۔ بعض روایتوں میں ہے کہ فتح مکہ کے موقع پر انہوں نے چالی مسلمانوں کو دینے میں اپن و پیش کیا تو ان سے زیروستی لے لی گئے۔ اس پر بیہ آبیت نازل ہوئی:

ات الله يَاسُرُكُمُو أَنْ تُوَدُّوا الأسْنَتِ إِلَى الْفِلْهَا السَّمَادِ) مَلْمَانُ اللهُ اللهُ اللهُ مَلْمَانُ اللهُ مَلِينًا مَلْمَانُو اللهُ تَمْمِينَ عَمْ وَمَا بِدُ لَهِ اللهُ المانِينَ اللهُ المانِدُ كَ سِرِد لَهِ

اس محم کے مطابق یہ امانت ان کو واپس کر دی گئی۔ یہ وراصل کعبہ شریف کی گرانی اور و کیجہ بھال کا ایک عبدہ اور ذمہ داری محقی۔ عثمان اس کے اہل اور حقدار شے۔ سویہ ان کے حوالہ کر دی گئی۔ جب ان کے حوالہ ہوئی تو انہوں نے اس کا سبب یوچھا۔ حضرت علی نے فرمایا کہ انلہ تعالی نے بی محم دیا ہے۔ وہ اس وقت تک مسلمان شیں ہوئے تھے۔ اسلام کے اس انساف اور امانتداری کے حکم کا ان پر یہ اثر ہوا کہ وہ مسلمان ہو گئے۔ اگرچہ یہ واقعہ صرف شان نزول کا حکم رکھتا ہے لیکن معنی کے لئول کے انتقام کا ان پر یہ اثر ہوا کہ وہ مسلمان ہو گئے۔ اگرچہ یہ واقعہ صرف شان نزول کا حکم رکھتا ہے لیکن معنی کے لئول کے بر جزیر اس کا اطلاق بیکس ہوگا۔ اس لیے مضرین کی تضربحات و تو شیحات کے مطابق اس کی وسعت میں وہ امانت کمی واضل ہے جس کا نام عموم کے ساتھ آگلیف شرق (شریعت اور اس کے حکام) ہے۔ اور وہ امانت بھی داخل ہے جس کا نام عمل و انساف ہے اور جو طاکموں کو اپنی رعایا کے حقوق اوا کرنے پر مجبور کرتا ہے اور وہ امانتیں بھی اس میں داخل جس کا نام عمل و انساف ہے اور جو طاکموں کو اپنی رعایا کے حقوق اوا کرنے پر مجبور کرتا ہے اور وہ امانتیں بھی اس میں داخل جس جن کو ان کے مالکوں کے برد کرنا ضروری ہے۔

سامعین گرای!

"ابا جان اس کو توکر رکھ کھیے سب سے اچھا توکر جس کو آپ رکھنا چاہیں وہ ہے جو طاقت ور اور امانت دار ہو"۔ اس آیت یس سب سے بمتر ملازم کی پچان سے بنائی گئی کہ جس کام کے لیے اس کو رکھنا جائے اس میں اس کی بوری المیت 'صلاحیت اور طاقت ہو اور اس کام کو وہ پوری امانت واری ہے اوا کرے 'اس سے یہ اصول بناکہ جس آدی کو جس کام کا اہل سمجھ کر رکھا جائے وہ اس کی المیت کا جُوت وے اور اس کو پوری دیانتداری کے ساتھ انجام وے۔ اب ایک شخص جو چھ گھٹے کا لوکر ہو وہ ایک دو گھنٹہ سستی سے چوری چھے بے کار جیٹا رہے تو اگرچہ عام لوگ اس کو خیانت کا مرتکب نہیں سمجھتے لیکن اسلام کی دور رس نگاہ میں وہ امین قرار نہیں پا آ۔ اس طرح کوئی شخص اپنے آپ کو کسی کام کا اہل بنا کر کوئی توکری حاصل کرے 'گر حقیقت میں وہ اس کااہل نہیں تو یہ بھی ایک طرح سے امانت کے خلاف ہے۔

جو لوگ ایک علاقے طفے افراد یا المجمن کے نمائندے بنائے گئے ہیں اور ان پر ان کی نمائندگی کی ذمہ داریاں ڈالی گئی ہیں۔ یہ لوگ ان کے امین اور نمائندے ہیں اور ان ذمہ داریوں کو امانت و دیانت سے ادا کرنا ان کے ذمہ لازم ہے۔ اگر ان کی ادائیگی میں کو آئی کریں گے یا اجماعی مفاد کے بجائے ذاتی مفادات کو ترجیح دیں گے تو یہ خیانت ہے۔ اس دائرے میں محکران مختلف سطح کے ممبران یالیسیاں بنانے والے افراد اور اداروں کے سربراہ ب شامل ہیں۔

جب ممی ہے کوئی مشورہ لیا جائے تو اس کو جاہیے کہ اپنی رائے ایمانداری ہے دے۔ ایک وفعہ ایک سحابی نے آتخضرت سلی اللہ علیہ وسلم ہے مشورہ کیا تو آپ نے فرمایا "جس ہے مشورہ جابا جائے" اس کو امانت سرد کی جاتی ہے"۔ اس لیے آپ نے فرمایا کہ مجلس میں جو باتیں ہوں وہ امانت میں 'یعنی ایک جگہ کی بات دو سری جگہ پنچا کر فقنہ کا سبب نہ بننا جاہیے۔ الا یہ کہ اس ہے کی فقنہ کے روکنے کا کام لیا جائے۔ آتخضرت سلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: المحالس بالا مانہ یعنی تشتیں امانت کے ساتھ ہوں گر تین موقعوں پر 'کمیں کسی کے ناحق قتل کی' یا کسی کی آبرہ ریزی کی' یا کسی کا مال ناجائز طور سے لینے کی سازش ہو تو متعلقہ لوگوں کو اس سے آگاہ کر دینا جاہیے۔

کمی کا راز افظا کرنا بھی امانت کے خلاف ہے 'میاں بیوی کے درمیان پردہ کی جو ہاتیں ہوتی ہیں وہ بھی ایسے راز ہیں جن کا عام طور سے افشا کرنا ہے شری کے علاوہ امانت کے بھی ظاف ہے۔ راز کے بھی معنی شیں ہیں کہ جس کا کنے والا راز کہہ کر ہم سے 'ملک وہ بھی راز ہے جس کا کنے والا راز کہہ کر ہم سے 'ملک وہ بھی راز ہے جس سے وہ ہمارے سوا دو سرے کو آگاہ کرنا نہیں چاہتا۔ آخضرت سلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جب کوئی شخص کی سے بات کرے اور احتیاطا" ادھر ادھر اس غرض سے دیکھے کہ کوئی سختانہ ہو تو وہ بات بھی امانت ہو جاتی ہے اور امانت میں خیافت کرنا تھی خیات کرنے کو آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے نفاق کی آیک نشانی قرار دیا ہے۔

مرد جب کسی عورت کو اپنی زوجیت میں لیتا ہے تو خدا کی مقرر کی ہوئی شرطوں کے مطابق لیتا ہے۔ اب آگر کوئی مرد اس کے حقوق ادا کرنے میں کو آبان کر تا ہے یا اس کے حقوق کو بالکل نظر انداز کر دیتا ہے تو وہ گویا اللہ تعالی کی دی ہوئی امانت میں خیانت کر رہا ہے۔ صنور صلی اللہ علیہ وسلم نے جمتہ الوداع کے مشہور خطبے میں قرمایا:

"عورتول کے بارے میں خدا سے ڈرو۔ کیونک تم نے ان کو اللہ کی امانت اور جمد کے ساتھ اپنی زوجیت میں لیا ہے"۔

حفرات محرم!

امانتوں کو اوا نہ کرنا ان کی اوائیگی میں کو آئی کرنا ان کو ضائع کر دینا اور ان کا حق اوا نہ کرنا خیات کملا آ ہے۔ خیانت شریعت میں گناہ ہے اور مومن اس سے دور رہتا ہے۔ اللہ تعالی نے ارشاد فربایا:

انَ اللهَ لا يُحِبُ الْخَالِبْيْنَ (١٥ نان ١٨٥٥) الله الله الخالِبْيْنَ (١٥ نان ١٨٥٥)

يَايَهُ الَائِينَ المَنُوا لا تَحُونُوا اللهَ وَالرَسُولَ وَ تَحُونُوا اللهَ وَالرَسُولَ وَ تَحُونُوا الله المنتِكُ وَالنَّالِمُ تَعْسَوْنَ ﴿ السَّالِهِ اللهِ اللهُ ال

"اے لوگوجو ایمان لائے ہو' جانتے ہو جے اللہ اور اس کے رسول کے ساتھ خیانت نہ کرو' اپنی امانوں میں غداری کے ساتھ خیانت نہ کرو' اپنی امانوں میں غداری کے سرتکب نہ ہو"۔

امانت كا ضائع مونا اور اس مي خيانت مونا قيامت كي نشائيول ميس عبد آب ن فيايا:

"سب سے پہلے اس امت سے امانت کا جوہر جاتا رہے گا اور سب سے آخر میں جو چیز رہ جائے گی وہ نماز ہو گی۔ اور کتنے نمازی ہیں جن کی نمازوں کا کوئی حصہ خدا کے بال نہیں ہے"۔

اور آپائے فرمایا:

"میری امت اس وقت تک فطری صلاحیت پر قائم رہے گی جب تک وہ امانت کو غنیمت کا مال اور زکوان کو جمانہ نمیں سمجھے گی"۔ جرمانہ نمیں سمجھے گی"۔

یعنی جو امانت سپروکی جائے گی اس کو اپنی آمدنی اور خیر کے کاموں میں خرچ کرنے کو مسلمان جربانہ نہیں سمجھیں گے تو ان کی فطری صلاحیت باتی رہے گی۔

حفزات گرای!

مسلم معاشرے میں امانت داری کی صفت دن بدن کم ہو رہی ہے اور خیانت کا دور دورہ ہے۔ اسلام نے امانت دار رہتے کی جو تعلیم دی ہے اور خیانت سے بہتے کی جو تاکید کی ہے عام اوگوں کو اس کی طرف کچھ بھی دھیان نہیں ہے۔ معاشرے میں کئی طرح سے خیانتیں کی جاتی ہیں۔ لوگوں کا خیانتوں کا مزاج بنتا جا رہا ہے اور اس کا عام رواج ہو رہا ہے۔ جس کو جہاں موقع ملتا ہے حقیر دنیا کے لیے خیانت کر بیشتا ہے۔ کاروبار کے شریک آپس میں ایک دوسرے سے خیانت کرتے ہیں۔ ملازم خیانت کرنے ہیں وہ بھی ملتا ہے حقیر دنیا کے لیے خیانت کرتے ہیں۔ مائرم خیانت کرنے سے بھی کرتے ہیں ہو بھی خائن ہیں۔ افرض جہاں جس کو موقع مل جاتا ہے خیانت کرتے ہیں چو کتا۔ ہم چند خائن ہیں۔ افرض جہاں جس کو موقع مل جاتا ہے خیانت کرتے ہیں ہو جس بور اور ان کے خیانتوں کی نشان دی کرتے ہیں جو عام طور پر رائج ہیں۔ بہت سے لوگ ان خیانتوں کے مرتکب ہوتے رہتے ہیں اور ان کے خیانتوں کی دیان وی کرتے ہیں جو ایک نیس پولے فرق نہیں ہوئا۔

(۱) جو لوگ حکومت کے کمی محکمے یا اوارے بی طازم ہیں یا کمی پرائیویٹ اوارے بیں کارکن ہیں 'وہ اگر طازمت کے اصول و قواعد کے مطابق سخواہ پوری لیں اور وقت پورا نہ دیں تو یہ خیانت ہے اور سخواہ اور معاوضہ محکوک ہو جائے گا۔ اس طرح جو مزدور مقرر وقت کے لیے اجرت طے کر کے مزدوری کرتے ہیں اور پھر پورا وقت نہیں دیتے یا بیٹھ کریا اوھر اوھر پھر کر وقت ضائع کرتے ہیں اور پھر پورا وقت نہیں دیتے یا بیٹھ کریا اوھر اوھر پھر کر وقت ضائع کرتے ہیں اور اجرت بوری لیتے ہیں یہ بھی خیانت ہے۔

(٢) جو مخض كى كام ير مامور ب أكر مقرره كام نيين كرك كايا اس كه خلاف كام كرك كا اور رشوت لے كا تؤيد شيانت ب- چونك جس كام كے ليے وفتر بين بخلايا كيا وہ كام اس نے نہيں كيا۔ اس ليے جننی خلاف ورزى يا كو آبى كى ب اتنى تخواہ حرام اور مشتبہ ہو جائے گی۔

(٣) جو لوگ کاریگر ادر مکینک بین اور مختلف اشیاء کو درست کرتے بین اور اس کی اجرت لیتے بین جب کوئی شخص ان کے پاس کوئی چیز مرمت و اصلاح کے لاتا ہے تو بعض مکینک خواہ مخواہ کوئی پرزہ ڈالنے کا کہہ دیتے بین اور بعض تو ڈالتے بھی

- نیں اور رقم وصول کر لیتے ہیں ' یہ خیانت ہے۔ اجرت لے کر پرزہ نیس ڈالا اور پرزہ ڈالنے کے نام سے رقم لے لی تو یہ صریح حرام ہے۔ نیز بازار میں پرزہ جس قبت کا مانا ہے اس سے زیادہ رقم لیٹا بھی اچھا نیس ہے۔
- (٣) بعض لوگ مختف اداروں اور كينيوں كے معتد عنائدے يا مشاورت كے امور پر فائز ہوتے ہيں۔ يہ لوگ اداروں اور كينيوں كے ليے ضرورت كى يور بن نياوہ رقم كا بنواكر اپنا كيشن اور كينيوں كے ليے ضرورت كى چيزيں خريدتے ہيں۔ اس خريدارى بين اپنا كيشن ركتے ہيں اور بن نياوہ رقم كا بنواكر اپنا كيشن اور حصد وصول كرتے ہيں يہ خيانت كا وائزہ كتنا وسيع حصد وصول كرتے ہيں يہ خيانت كا وائزہ كتنا وسيع ہے جس بين ايك چھوٹے ہے ادارہ سے لئر مكومتوں كے برے برے عدے دار اور ذمہ دار تك شامل ہیں۔
- (۵) بعض طازمین کو حکومت کی طرف ہے یا دیگر اداروں کی طرف ہے اپنا اور اپنے بال بچوں کا علاج کرائے گی سولت دی جاتی ہے۔ ہوتا ہے ہے کہ ڈاکٹر بغیر مرض کے برجی لکھ دیتا ہے اور فارمین والا بچھ پیسے لے کر برچی پر مهرلگا دیتا ہے جبکہ علاج کی ضرورت نہ تھی 'صرف متعلقہ محکمہ اور ادارہ ہے رقم لیٹا مقصود تھا۔ یہ تمیوں خائن ہیں اور گناہ میں شریک ہیں۔
- (۱) درزیوں کے پاس لوگ کیڑا سلوانے کے لیے آتے ہیں وہ ضرورت سے زائد کیڑا رکھ لیتے ہیں۔ جو شخص سلوانے کے لیے لایا تھا اے زائد کیڑا نہ واپس کرتے ہیں اور نہ بتاتے ہیں۔ یہ خیانت ہے۔
- (2) بعض لوگ خواہ مخواہ اپنے آپ کو تھی اوارہ کا ذمہ وار ظاہر کرتے ہیں مراور پیڈ بنوا لیتے ہیں اور اس طرح عوام سے اور عوامی اواروں اور اعجمنوں سے رقم حاصل کر لیتے ہیں۔ یہ خیانت اور وحوکہ ہے۔ اس طرح زکواۃ کی رقم مصارف زکواۃ میں خرج نہ کرنا اللہ اور رسول سے خیانت ہے اور جن لوگوں نے زکواۃ وی ہے ان سے بھی خیانت ہے۔
- (۸) بہت سے تاجر کسی چیزیا گیڑے وفیرہ کو جاپان کھا کتا یا امریکہ کا کہہ کر زیادہ رقم بٹورتے ہیں ہے جمعوث بھی ہے اور خیانت بھی۔ بعض کارخانہ وار کپڑا پاکستان میں بناتے ہیں اور اس پر ساختہ جاپان لکھ دیتے ہیں۔ یہ بھی خیانت ہے۔
- (9) حکومتوں کا یہ طریقہ ہے کہ محض اپنی پارٹی مضبوط کرنے اور آئندہ الیکش جیننے کے لیے بلا ضرورت اور خواہ مخواہ وزیر ' نائب وزیر ' مشیر اور کیٹیوں کے چیئز بین وغیرہ بناویتی جیں۔ پھر ان لوگوں کے لیے جنخواہوں الاؤنسوں ' رہائش کو خیوں ' گاڑیوں' ڈرائیوروں اور پیٹرول اور دیگر اسٹاف کا ہتروبست کرتی جیں۔ یہ سب ملک کے فزانے سے فرج ہو آ ہے جو بہت بری خیانت
- (۱۰) بعض ڈاکٹر اور حکیم پیے بؤرنے کے لیے آدی کو خواہ مخواہ مریض قرار دیتے ہیں یا بلاضرورت انجیکشن (لیک) لگاتے میں یا بلا ضرورت دوا دیتے ہیں یہ خیانت اور غلط بیانی ہے۔
- (۱۱) مملیات کا کام کرنے والے بعض لوگ اپ پاس آنے والوں کو خواہ مخواہ آسیب' جن اور جادو کا اثر بتاتے ہیں اور تعویذ' پلیٹ لکھ کریا وصااکہ پڑھ کریا وم کرکے رقم بنورتے ہیں یا زعفران وغیرہ اشیاء مثلوا کر رکھ لیتے ہیں۔ یہ سب خیانت ہے۔
- (۱۳) سر کاری اداروں کے بعض کار کن اور اسکولوں کے بعض اساتذہ اپنی ڈیوٹی پر تمیں جاتے اور وفتر کے ذمہ واروں سے ل کر متخواہ وصول کر لیتے ہیں یہ بہت بری خیانت اور حرام کی کمائی ہے۔ اس طرح بعض لوگ دفاتر اور اسکولوں میں جاتے ہیں لیکن اپنے ذمے کا کام انجام شیں دیتے اور نہ پر حاتے ہیں یہ مجی خیانت ہے۔
- (۱۳) جو لوگ او قاف کے یا سرکاری جائیدادوں کے ذمہ دار ہیں وہ وقف کی جائیدادیا سرکاری پراپرٹی کو اپنے متعلقین کو سے کران یا شکے پر دے دیتے ہیں حالا گد کسی اور کو دیتے یا عام اعلان کر کے دیتے تو برای رقم ماتی۔ یہ بھی خیانت و بدویا تی ہے اس طرح بعض لوگوں نے او قاف کی جائیدادوں اور سرکاری اعارک پر قبضہ کر رکھا ہے اور معمول کرانے یا محاوضہ دیتے رہتے ہیں

- حالا نکد دور حاضر کے اختیار سے زیادہ کرایے پر اور آمدنی پر یہ اطاک اٹھ علی تغییں۔ یہ ظالمانہ قبضہ خیانت اور ناجائز کمائی ہے۔ (۱۴) گئی لوگ بیمیوں کے اموال میں ولی یامتولی اور گران کی دیٹیت سے تصرف کرتے ہیں۔ یہ لوگ یا تو ان کی جائیداد اپ نام کرا لیتے ہیں یا ان کے بڑے ہونے سے پہلے جلدی جلدی جلدی خرچ کر دیتے ہیں آکہ وہ بڑے ہو کر ان سے طلب نہ کریں۔ یہ خیانت ہے اور قرآن مجید و حدیث شریف میں اس سے مع کیا گیا ہے۔
- (۱۵) سرکاری محکموں کارپوریشنوں اور مختلف اداروں میں ملازمین کی بحرتی کے لیے کمیش اور کمیٹیاں بنائی جاتی ہیں جیسے پبلک سروس کمیشن سلیکشن کمیٹیاں بنائی جاتی ہیں جیسے پبلک سروس کمیشن سلیکشن کمیٹیاں وغیرہ ان کو بحرتی کے لیے پوشیں دی جاتی ہیں۔ یہ ذمہ داری اور پوشیں امانت ہیں لاڑا ان پوسٹوں کے لیے اہل افراد کو منتخب کرنا امانت کی ادائیگی ہے اور اہل کو نظر انداز کرکے نا اہل کو منتخب کرنا خیانت و بدویا بی ہے۔

  (۲۱) مساجد و مدارس کو چلانے کے لیے چندہ اور اشیاء لی جاتی ہیں۔ یہ چندہ اور اشیاء امانت ہیں۔ انہیں امانت واری کے ساتھ ای مقصد کے لیے جس کے لیے حاصل کیا گیا ہے 'استعمال کرنا ضروری ہے۔
- (۱۲) بعض لوگ اپنی ذات الآلی رویے اور کمی ادارے کے نمائدہ ہونے کی حقیت میں فرق رکھتے ہیں۔ چنانچہ جب اپنی ذات کے لیے سنز کرتے ہیں اور ساوہ و کفایتی کھانا کھاتے ہیں اور سنتی رہائش اختیار کرتے ہیں ذات کے لیے سنز کرتے ہیں اور ساوہ و کفایتی کھانا کھاتے ہیں اور سستی رہائش اختیار کرتے ہیں لیکن جب ادارے کی طرف سے سنر پر جاتے ہیں تو خوب خرج کرتے ہیں اور بعض اوقات معمولی خرج کرکے ہل جماری بحرکم بناتے ہیں 'جموٹے واؤچر چیش کرتے ہیں اور بردی رقیس وصول کرتے ہیں۔ یہ طریقہ ناجائز ہے اور خیانت کے زمرے ہیں آیا
- (١٤) بعض ڈرائيور' كنڈيكٹريا ريلوے كے طازم اپنے دوست احباب كو مقت گاڑى پر سوار كر لينے بين يا سامان مقت بك كرا ويتے بيں۔ يه خيانت ہے۔ اى طرح بعض لوگ گاڑى پر لوگول كو بھاكر ان سے كرايه وصول كركے اپنى جيب بين ڈال ليتے بيں۔ يہ حرام كى آمدنى ہے۔
- (۱۷) عام طور پر لوگ سرکاری وفتروں اور اداروں کی اشیاء جیسے ایئر کنڈیشز ' بجل ' گیس' گاڑیاں اور اشیشنری وغیرہ ضرورت اور اختیارات سے برجہ کر استعمال کرتے ہیں۔ بیہ خیانت اور بدویا نتی ہے۔
- (۱۸) بعض واپڈا کے کار کن بکل کے میٹروں میں ہیرا پھیری کرتے ہیں اور اس طرح ادارے کو نقصان پیٹیاتے ہیں۔ بعض بغیر میٹر کے بکل دیتے ہیں اور استعال کرنے والوں سے رقم لیتے ہیں۔ یہ بھی خیانت اور چوری ہے۔
- (۱۹) سرکاری اسپتالوں کا عملہ اسپتالوں کی دوا نمیں اور دیگر سلمان بیچتا ہے۔ پکھ لوگ سرکاری ڈیوٹی کے دوران میں لوگوں سے علاج کرنے اور آپریشن کرنے کے سلسلہ میں رقم لیلتے ہیں۔ یہ رقم لینا حرام اور خیانت ہے۔ محترم حضرات!

ان باتوں سے معاشرے کی بدعتوانیوں اور عام خیاتوں کی جانب توجہ وانا مقصود ہے۔ نیز شریعت مطرہ کے احکام کی عوصیت اور ہمہ گیریت پر متوجہ کرنا ہے۔ ہر مسلمان کو اپنے کام اور معاطے کو شریعت کے احکام کی روشنی میں انجام دینا جا ہیں۔ خداوند کریم جمیں امانت کی صفت سے نوازے اور خیانت و بددیا تی سے بچائے۔ آجن۔

و آخر دعوانا ان الحمد للدرب العالمين

## طهارت وصفائي

اَلْتُمَدُ بِلَّهِ خَسَدُهُ وَنَسُتَيِنْكُ وَلَسُتَنَفِرُهُ وَنُواْ مِنْ بِهِ وَسَتَوَكَّلُ الْمُسَدُ بِلَهِ وَسَتَوَكَّلُ عَلَيْهُ وَنَعُونُ بِإِللّهِ مِنْ الْعُمَاكِ النَّهُ عَلَيْهُ وَمَوْنُ سِينَاتِ اَعْمَاكِ اسْنُ تَعْدُوهِ النَّهُ فَلَا هَادِي لَهُ وَنَشْهَهُ اَسَتُ مَعْمَدُهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا هَادِي لَهُ وَنَشْهَهُ اَسَتُ مُحَدَّدًا عَبُدُهُ و لَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهِ وَالْعُلُولُ مَا لَيْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهِ وَالْعُلُولُ مَلْكًا اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَ

اعوذبالله من الشيطن الرجيب بسم الله الرحمن الرحيم

يَّا يُهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوْآ اِذَا قَمْتُمْ إِلَى الصَّلُوةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَآيَٰدِيَكُمُ الت المَرَافِق وَامْسَحُوْا بِرُوُوسِكُمْ وَآرْجُلَكُوْ اللَّاكَاثُ الكَّغْبَيْنِ وَانْكُنْتُمْ كُنْبًا فَاطَهَرُوْا اللَّهُ وَهُ؟

اے لوگو جو ایمان لائے ہو' جب تم نماز کے لیے اٹھو تو چاہیے کد اپنے مند اور ہاتھ کمنیوں تک دھو لو' سروں پر ہاتھ پھیر لو اور پاؤں مخنوں تک دھو لیا کرو۔ اگر جنابت کی حالت میں ہو تو نما کر پاک ہو جاؤ۔

فاصبر

اے اوڑھ لیب کرائٹے والے اٹھو اور خردار کو اور اپ رب کی برائی کا اعلان کو اور اپ کی برائی کا اعلان کو اور اپ کی کرے پاک رکھو اور گندگی سے دور رہو۔ اور احسان نہ کرو زیادہ حاصل کرنے کے لیے اور اپنے رب کی اطر مبر کرو۔

فِيْهِ رِجَالُ يُتُحِبُونَ آنَ يَتَعَلَّهُ رُوا وَاللهُ يُحِبُ الْمُفَلَّهُ رِيْنَ ﴿ رَاللهُ مِهِ ١٠٨٠٩) اللهُ عَلَا يُحِبُ الشَّامِ ١٠٨٠٩) اس من ايح لوگ بين جو پاک رمنا پند كرت بين اور الله كو پاكيزگي افتيار كرف والے بي پند

-Ut

احاديث شريف.:

عن ابى مالك الاشعرى قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم الطهور شطر الايمان والحملله تملاء الميزان و سبحان الله و الحمد لله تملآن او تملأ ما بين السموت والارض والصلوة ثور والصلقة برهان والصبر ضباء والقرآن حجة لك او عليك كل الناس يغلو فباثع نفسه فمعتقها او موبقها (رواه مملم)

ابو مالک اشعری رضی الله عند سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد قربایا که طمارت و پاکیزگی ایمان کا حصد ہے اور کلمہ الحمدالله میزان اعمال کو بھردیتا ہے اور سحان الله والحمدالله بھر دیتے ہیں آسانوں کو اور زمین کو اور نماز نور ہے اور صدقہ دلیل و برهان ہے اور مبراجالا ہے اور قرآن جمت ہے گیا تو تممارے جن میں یا تممارے خلاف۔ ہر آدی میج کرتا ہے پھروہ اپنی جان کا سودا کرتا ہے لی یا تو اے تجات ویتا ہے یا اس کو بلاک کر دیتا ہے۔

عن مسعود بن ابى وقاص قال قال النبى صلى الله عليه وسلم أن الله طيب يحب الطيب أن الله نظيف يحب النظافة أن الله جواد يحب الجود فنظفوا افنيتكم ولا تشبهوا باليهود (الرين)

مسعود بن ابی وقاص روایت کرتے میں کہ نمی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اللہ پاک ہے پاکیزی کو پند کرتا ہے اللہ نظیف ہے نظافت کو پند کرتا ہے اور اللہ تخی ہے خاوت کو پند فرماتا ہے۔ پس تم اپنے (گھرول کے) صحنوں کو پاک و صاف رکھو اور یمودیوں سے مشاہت اختیار نہ کرو۔

حزات گرای!

اسلام نے اپنے پیروکاروں کو طمارت و نظافت کا جو نظام دیا ہے وہ ایسا جامع ' مکمل اور اعلیٰ و ارفع ہے کہ جس کی مثال دوسری شفتیوں ' تدنوں' نداجب اور رسم و رواج بیں ملی مشکل ہے۔ بلکہ اس نظام کے لیے طمارت کا جو جامع اور مثالی لفظ قرآن مجید اور حدیث شریف بیں آیا ہے خود اس کی مثال دوسروں کے ہاں جمیں ہے۔

اسلام کے نظام طمارت و نظافت کا دائرہ بہت وسیع ہے۔ حقیقی اور مکمل طمارت میں جم و جان' روح و قلب' فکر و عمل اور اعضاء و جوارح سب کی پاکی ضروری ہے۔ انسان کی برتری اور شرف کا راز ای طمارت میں مضمر ہے اور سخضرت صلی اللہ علیہ وسلم فداہ ابی و ای نے الطهور شطر الایسان (طمارت نصف ایمان ہے) فرماکر اس کی ابھیت واضح کر دی ہے آگر اس کا تعلق قلب و قلر اور ذہن سے ند ہوتا اور صرف ظاہری پاکیزگ اور صفائی مراد ہوتی تو اسے نصف ایمان ند کما جاتا۔ طمارت کی ابنی وسیع معنوبت کے ساتھ بنیادی اہمیت کا اندازہ قرآن مجد میں آمدہ کلمہ طمارت سے کھیں۔

قرآن مجید میں طمارت کے مصدر "طبر" سے اکتیں کلمات آئے ہیں ان میں سے سولد کلمات روحانی، قلبی، اخلاق اور وہنی طمارت اور پاکیزگ کے لیے ہیں اور پدرہ کلمات جسمانی اور بدنی طمارت کے لیے ہیں۔ ان تمام آیات کو سامنے رکھ کر جن میں طمارت کا کلمہ آیا ہے، امام غزالی رحمت اللہ علیہ نے اپنی کتاب احیاء العلوم کی جلد اول کے صفحہ تمبراسا پر طمارت کی جار فضمیں بیان کی ہیں:

- (1) فاہری جم کو حدث (ب وضو ہوئے اور عسل سے ہوئے سے) عجاست اور فضلات سے پاک کرنا۔
  - (٢) جم ك اعشاء كو برقتم ك صغيره اور كيره كنابول ع ياك كرنا-
  - (m) ول كو باطل شوات كبر حد وص كيد ، بل اور برقتم ك اخلاق رويل ع ياك كرنا-
    - (m) ول كو الله تعالى كى محبت ك سوا برقتم ك خيالات س يأك كرنا-

ان مراتب کے حصول کے لیے ضروری ہے کہ انسان پہلے عقائد باطلہ سے اپنے آپ کو پاک کرے مجھے عقائد کو دل نظین کرے پھر ان تمام کاموں کو جن سے اللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے منع کیا ہے ، ترک کر کے خود کو گناہوں سے پاک کرے اور وہ تمام احکام بجا لائے جن کا اللہ تعالی اور اس کے رسول نے حکم دیا ہے۔

چنانچہ طمارت کے وائرے میں عقائد و خیالات کفر شرک اوحام ، جالمیت کے نظریات و تصورات سے قلب و ذہن کی باکیزی ، جسانی پاکیزی جسے جم ، کیڑوں اور جلسنے کی جگہ ، اور ماحول کی پاکیزی و صفائی نیز برتوں اور مکان اور ساز و سلمان کی باکیزی سے کچھ شامل ہے۔

یاکیزی سے کچھ شامل ہے۔

اسلام نے طمارت کا تھم روز اول ہے ہی وے ویا تھا۔ روایات بیں آیا ہے حضور آکرم سلی اللہ علیہ وسلم پر پہلی وی نازل ہونے کے بعد جریل علیہ السلام نے آپ کو وو کام سکھائے ایک نماز کی اوائیگی اور دوسرا وضو کرنا۔ نماز بیں تین حم کی جسانی پاکیزگی ضروری ہے۔ ایک حدث اصغر (بے وضو ہونے) اور حدث آکبر (طسل کی حاجت ہونے) سے پاک ہونا وسرا کیڑے پاک ہونا وسرا کی خاب کی بیا ہے فرمایا کی خاب ہونا۔ گویا اس طرح تین حم کی طمارتوں کا تھم دے ویا گیا۔ آپ نے فرمایا مفتاح الصلواة العلمور یعنی نماز کی تمنی طمارت ہے۔

دوسری وجی کا نزول سورہ المدرر سے ہوا۔ اس سورہ کی ابتدائی آیات میں ارشاد ہوا و تیابک فطهر والرجز فاهجر "ائے کڑے یاک رکھے اور کندگی سے دور رہے"۔

مضرین کرام نے کپڑوں کی پاکیزگ سے مراد ان کو ظاہری گندگی سے پاک و صاف رکھنا اظافی عیوب جیسے تکبرو افخرو رہاء و نمائش 'شان و شوکت اور شاخھ باٹھ سے پاک رکھنا' اور اظافی برائیوں سے اپنا دامن پاک رکھنا لیا ہے۔ اسی طرح گندگی سے مراد ہر نوع کی گندگی ہے چاہے عقائد و خیالات کی ہو' یا اظافی و اعمال کی ہویا جہم و لباس اور رہن سمن کی ہو۔ اس طرح سورہ توبہ بیں ارشاد باری تعالی ہے:

عُدُ مِنَ آمُوَالِهِمْ صَدَقَةً ثَطَهْرُهُمْ وَ ثُرَكِيْهِمْ بِهَا وَصَلِ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَالُوتُكَ سَكَنَّ لِهُمْ وَاللهُ سَيْعٍ عَلَيْهُ ﴿ (أَنْ ١٠٠)

اے نی م ان کے اموال میں سے صدقہ لے کر اشیں پاک کرد اور (یکی کی راہ میں) اشیں براهاؤ

#### IAM

اور ان کے حق میں وعائے رحمت کرو کو تک تمهاری وعا ان کے لیے وجہ تسکین ہوگی۔ اللہ سب پھھ سنتا ہے اور جانتا ہے "۔

یمال طمارت سے مراد گناہوں عطاؤل اور افزشوں سے پاک کرنا ہے۔ ای طرح قرآن مجید کی متعدد آیات میں افظ طمارت وحانی افلاق اور قلبی خرابیوں کو دور کرنے کے لیے استعمال ہوا ہے۔

محزم معزات!

مخضریہ کہ اسلام میں پاکیزگی کی دو قسمیں ہیں: ایک روح کی پاکیزگی' اس کا مطلب یہ ہے کہ انسان اپنے آپ کو تمام قشم کی برائیوں سے پاک و صاف رکھے۔ روح کی تاپالیاں اور نجاستیں وہ بداخلاقیاں اور برائیاں ہیں جن کے افقیار کرنے سے انسان کی روح گندی اور میلی ہو جاتی ہے۔ جیسے شرک وجوث نیبت حدا کینہ ' بخض ' نفرت ' عصبیت ' خدا ' بخل ' خیانت ' کی روح گندی اور میلی ہو جاتی ہے۔ جیسے شرک وجوث کی پاکیزگی کا طریقہ سے ہے کہ انسان برائی اور گناہ سے منہ موڑ کر اپنے آپ کو اچھی عادتوں اور اور خود بھی و خود نمائی و فیرو۔ روح کی پاکیزگی کا طریقہ سے کہ انسان برائی اور گناہ سے منہ موڑ کر اپنے آپ کو اچھی عادتوں اور ایکھ افغات سے سنوارے۔ جس قدر بھی انسان گناہوں اور برائیوں سے بیچ گا اس قدر اس کی روح پاک صاف اور سخری ہوتی جل جاتے گی۔ روح کی پاکیزگی کا اثر جم کی پاکیزگی پر بھی بڑتا ہے۔

دوسری پاکیزگ جم کی پاکیزگ ہے۔ جم کی پاکیزگ کا مطلب یہ ہے کہ انسان اپ جم کی ٹروں اپ گر اور ماحل کو ظاہری ناپاکیوں اور مجاستوں سے پاک رکھے۔ گندہ اور میلا کچیلانہ رہے "گندگی سے دور رہے اور گندگی پھیلاتے سے بچے۔

آپ صلی الله علیہ وسلم نے طمارت حاصل کرنے اطمارت قائم رکھنے اور طمارت کا خیال ولوں میں رائح کرنے کے لیے اعظف طریقے سکوائے میں۔ ان میں سے چند ایک طریقے یہ ہیں۔

0) آپ نے فرمایا "جب کوئی مخص سو کر اٹھے تو جب تک تین بار ہاتھ نہ دھو لے ان کو پانی کے برتن میں نہیں ڈالنا چاہیے-

کیونکہ سونے میں معلوم نمیں اس کا ہاتھ کمال کمال پڑا ہے" (مسلم شریف)
معلوم ہوا کہ ہم کو اپ جم کے ہر عضو کی طمارت کا ہر حالت میں خیال رکھنا چاہیے۔ ہاتھ کو صاف سخوا رکھنے پر اس لیے زور دیا گیا ہے کہ برتن سے پائی نکالئے میں ٹاپاک ہاتھ پائی میں بھیگ کر پائی کو ناپاک کر سکتا ہے۔ اس لیے خیال رکھنا چاہیے کہ ہاتھ پائی کے برتن میں اس وقت تک نہ والے جا ئیں بب تک ہاتھوں کی طمارت کا بھین نہ ہو۔

(۱) واعوں کی گندگی بہت می بیاریوں کی جڑ ہے المقا اس کی صفائی ضروری قرار دی مسواک کرنا سنت تھرایا۔ فربایا: اگر میری است پر شاق نہ ہو آ تو بیں ہر نماز کے وقت مسواک کرنے کا حکم دینا۔ (ابو داؤو) ایک دفعہ کچھ مسلمان حاضر ہوئے جن کے دانت صاف نہ ہونے کی وجہ سے زرد نتے ' تو فربایا تہمارے دانت زرد کیوں ہیں؟ مسواک کیا کرو۔ (مسند احمد جلدا ص ۱۲۳)

ایک اور حدیث میں ہے کہ:

"مواک کرواس سے مند صاف رہتا ہے اور یہ رضائے الی کے حصول کا ذراید ہے۔ جب بھی جبریل میرے پاس آئے مجھے مواک کی تاکید کی یمان تک کہ مجھے شبہ ہونے لگا کہ ایبانہ ہو کہ مجھے پر اور میری امت پر یہ فرض ہو جائے"۔ (ابن باجہ)

- (r) عام راستوں اور درختوں کے سامیہ میں قضائے حاجت نہیں کرنا جاہیے۔ (ابو داؤد) ہید اس لیے کہ راستہ چلنے والوں اور ور شت کے سامیہ میں چلھنے والے مسافروں کو اس نجاست اور گندگی سے تکلیف نہ ہو۔
- (m) ٹھرے ہوئے پائی میں بیٹاب یا عسل جنابت نہیں کرنا چاہیے ' بلکہ مجنب کو چاہیے کہ اس سے علیحدہ پانی لے کر عسل کرے۔ کیونکہ ہماری تھوڑی می سل انگاری سے وہ پانی دو سروں کے لیے ناپاک یا قاتل کراہے گا بلکہ عام حالت میں خود اس کو بھی تھی محسوس ہوگی۔
- (۵) بلا ضرورت کورے ہو کر پیٹاب نہیں کرنا چاہیے کیونکہ اس حالت میں یہ اندیشہ ہے کہ بیٹاب کے چھینے جم یہ پڑ جائیں۔ اس طرح بے ستری کا بھی امکان ہے اور یہ وقار کے بھی خلاف ہے۔
- (۱) پیشاب زم زمن پر کرنا جاہیے کیونکہ سخت زمین سے پیشاب کے چھینے اثر کر جم پر پڑ کئے ہیں۔ نیز کی کے گھریا مکان کی دیوار کی بنیادوں کے پاس بھی پیشاب ند کرنا جاہیے۔
- (2) عنسل خانہ کی زمین میں پیشاب نمیں کرنا چاہیے۔ خصوصا" جب کہ وہ کچی ہو۔ کیونکہ جگہ کی گندگی اور ناپاک سے پائی کی چھیندیں گندی اور ناپاک ہو کر اثریں گی اور بدن کو ناپاک کریں گی۔ یا ناپاک ہونے کا وسوسہ ول میں پیدا کریں گی۔
- (A) بول و براز کے بعد استخاکرنا چاہیے۔ ڈھیلے یا کسی اور پاک و جاذب چیزے صفائی کے بعد پانی ہے وھو لیتا اچھا ہے۔ استخا یا نمس ہاتھ ہے کیا جائے۔ دابتا ہاتھ نہ لگایا جائے۔
  - (٩) طمارت كے بعد ياني كے علاوہ منى سے بھى ہاتھ وهونا جاہے۔
- (۱۰) ہفتہ میں ایک روز ہر مسلمان پر عنسل کرنا کوڑے بدلنا عطر اور تیل لگانا متحن ہے۔ بلکہ بعض فقهاء اور محدثین کے نزدیک حدیث کے الفاظ کی بنا پر عنسل واجب ہے۔ اسلام نے اس کے لیے جعد کا دن مقرر کیاہے ' جو مسلمانوں کے عام اجتماع کا دن ہو تا ہے۔ حضور اکرم مسلمی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

غسل يوم الجمعة واجب على كل محتلم ( عفارى) لين جربالغ فخص ير جمع ك ون عشل كرنا الازم ب-

اس کی وجہ حضرت عبداللہ بن عباس نے یہ بیان کی ہے کہ عرب کے لوگ سخت حکدست اور پشینہ پوش تھے اور محنت مزدوری کرتے تھے۔ ان کی معجد نمایت نگ اور اس کی چست نمایت پست تھی 'جو چھیر کی تھی۔ ایک بار گرم دن میں رسول اللہ معلی اللہ علی وسلی اللہ علی وسلی اللہ معلی اللہ معلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بدیو محسوس کی تو قرمایا:

لوگوا جب سے (جمعہ کا) ون آئے تو عشل کر لیا کرو اور ہر مخض کوجو بھترین تیل اور خوشیو میسر ہو سکے لگائے (ابو داؤد)

بودار پیز مثل اسن یا بیاز کھائے کے فررا" بعد بغیر مند ساف کے مجد بین آنے کی ممانعت بھی فرمائی (مسلم) آپ نے فرمایا: من اکل ثوما" او بصلا فلیعترل مسجدنا ولیقعدن فی بیته (بخاری)

جس نے بیازیا نسن کھایا وہ ہماری مجدے دور رہے اور اپنے گھریں جا کر پیٹھ۔

(۱) جمعہ کے علاوہ عام حالات میں بھی انسان کو صاف ستحرا رہنا چاہیے ' چنانچہ ایک بار جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک مخص کو دیکھا کہ اس کے بال بکھرے ہوئے ہیں تو فرمایا کہ: اس كے پاس بال سنوارئ كا سامان ند تھا؟ ايك دوسرے مخص كو ميلے كيڑے پہنے ہوئ ديكھا لو فرمايا كد اس كو پانى شيس ملنا تھا؟ جس سے وہ اپنے كيڑے وحو ليتا۔ (ابو واؤد) اور آپ نے فرمايا۔ اللہ تعالى ميلے كيليے اور پھوبڑ مخص كو بيند شيس كرتا۔

ب احتیاطی برسے اور بیشاب کے چینوں کا خیال نہ کرنے والوں کے بارے میں ہے کہ ایک مرتبہ ایک تجرستان کے پاس سے گزرتے ہوئے آپ نے وو قبروں والوں کو عذاب میں جٹلایل تو ارشاد فرمایا:

انهمايعة بان ومايعة بالنفيك في كشيره امالعة صما فكان لايستنزه من البول واما الاخرى كان يمشى بالنميمة . (منفق عليه)

ان دونوں کو عذاب ہو رہا ہے اور یہ دونوں کمی بڑی چڑکی و جہ سے عذاب میں جٹلا نیں ہیں۔ پھر فرمایا ان میں سے ایک اینے چیٹاب (کے قطرول) سے نمیں پچتا تھا اور دو سرا پیخلیاں کھا آتھا۔

ای کے ساتھ اسلام نے طہارت و نظافت کی تعلیم میں سادگی' اور بے تکلفی کو بھی طوظ رکھا ہے اور الی تعلیم نہیں دی ہے' جو غلو' وہم اور وسوسہ کی حد تک پنتی جائے۔ اس بنا پر اسلام نے بعض ان خیتوں کو دور کیا ہے جو اس معاملہ میں دوسرے غداہب میں پائی جاتی تھیں۔ مثلاً یمودیوں کے نزدیک ناپاک فحض نمانے کے بعد بھی اس وقت پاک ہو آتھا جب آقاب غروب ہو جائے۔

جم و روح کی پاکیزگی اور صفائی کے ساتھ اسلام اس ماحول کی پاکیزگی اور صفائی ستحرائی کی بھی تعلیم دیتا ہے جس میں انسان رہتا ہے' مثلاً جس گھر میں وہ رہتا ہے اے صاف ستحرا رکھے اور ہر ایسی چیز سے پر تیبر کرے کہ ہے و بکھ کر دو سروں کو کراہت آتی ہو یا تکلیف پہنچ کا اندیشہ ہو' مثلاً بعض لوگوں کی عادت ہوتی ہے کہ وہ گھر کا کوڑا کرکٹ اپ دروازے کے سامنے سزک پر یا گلی میں ڈال دیتے ہیں۔ اس سے ایک تو خوہ گھر والوں کا پھویئر پن ظاہر ہو تا ہے' دو سرے راہ چلنے والوں کو ان کے سرک پر یا گلی میں ڈال دیتے ہیں۔ اس سے ایک تو خوہ گھر والوں کا پھویئر پن ظاہر ہو تا ہے' دو سرے راہ چلنے والوں کو ان کے عمل سے تکلیف ہوتی ہے۔ اس طرح راستوں میں تھوکنا' بار بار ناک میں انگلیاں ڈال کر میل نکالنا' سابیہ وار درختوں کے پیچ اور گر کر گاہوں میں پیٹاب کرنا' میں جیڑیں صاف ستھرے ماحول کو متاثر کرتی ہیں۔ اسلام ان سب باتوں کو طمارت اور تندیب کے خلاف قرار دیتا ہے۔

### طهارت اور صفائي

طمارت اور نظافت بینی پاکی اور صفائی وہ الگ الگ چزیں ہیں۔ اگر ایک چیز صاف ہے تو ضروری نہیں کہ وہ پاک بھی ہو اس لے پاکیزگی کا جو تصور اسلام نے وہا ہے وہ بالکل منفرہ اور ممتاز ہے۔ البتہ اسلام نے پاکی اور صفائی وہ نوں کی تعلیم دی ہے۔ ان میں سے کمی کو ترک نہیں کیا جا سکتا ہی قرق ہے کہ پاکی بر نسبتا تیادہ زور دیا گیا۔ کیونکہ صفائی پاکی کے بغیر ہے معنی ہو جاتی خود صفائی پاک کے بغیر ہے معنی ہو جاتی خود صفائی کی بڑی اہمیت ہے۔

دنیا کی بیشتر قویس سرف نااہری صفائی کو تہذیب اور ثقافت کا ہز سجھتی ہیں اور پاکیزگی پر زیادہ توجہ نہیں دیتیں۔ اسلام کی مطلوب پاکیزگی ان قوموں میں مفقود ہے۔ لباس اگر میلا ہو جائے یا اس پر د مب آ جائے تو منذب لوگ فورا " اے تہدیل کر لیتے ہیں اور بید درست ہے۔ گر آتھوں سے نہ دیکھی جانے والی گندگی کی چاہے کتی ہی مقدار اس میں جذب ہو جائے تو وہ بھی اے بدلنے کی ضرورت محسوس نہیں کرتے۔

114

حزات گرای!

مسلمانوں کی موجودہ حالت وکھ کر افسوس ہوتا ہے کہ جمس قوم کو طمارت و نظافت کی اتنی زیروست تعلیم وی گئی وہ کس طرح دو سری قوموں کے مقابلے میں مطلوب معیارے نیچ گر گئی ہے کہ بعض اوقات اے بیہ طعنہ سننا پڑتا ہے کہ اسلام آیک بائیزہ فدہب ہے لیکن مسلمان گندے لوگ ہیں۔ اس ٹائر ہے انقاق کیا جائے یا اختطاف۔ بمرحال بیہ حقیقت ہے کہ طمارت اور صفائی کے لحاظ ہے مسلمانوں کی موجودہ حالت قابل اصلاح ہے۔ اگر آپ مسلم سان کا جیدگ ہے جائزہ لیس تو آپ اسلامی تعلیمات اور مسلمانوں کے موجودہ رویوں میں بڑا فرق محسوس کریں گے۔ ایسا گنا ہے کہ ذوق بھال تو بہت دور کی چڑہے ان میں شخیری ذوق اور اجناعی زندگی کے لوازات کی بھی بہت کی ہے۔ ہوتا تو بیہ چاہیے تھا کہ مسلمان دنیا میں اعلی ایجائی قوت کے ساتھ الی ورج کی نفاست پند قوم کی حیثیت ہے متعارف ہوتے اور دنیا کو ایجان کے ساتھ پاکی و صفائی کی وجوت دیتے گر دہ تو فود میں اپنی راہ بھلا میں ہیں۔ اس صورت حال پر سجیدگ ہے فور کرنا چاہیے اور مسلمانوں کو اپنے طمارت و نظافت کے اعلیٰ نظام میں اس تعلیم کا عملی نمونہ بنا چاہیے اور دنیا کو اس اعلیٰ پاکیزہ نظام کی دعوت ویتے جائی حاصل کر کے اس پر عمل پیرا ہوتا چاہیے اور اسلام کی اس تعلیم کا عملی نمونہ بنا چاہیے اور دنیا کو اس اعلیٰ پاکیزہ نظام کی دعوت وی چاہیے تاکہ وہ محمولا ہوا و قار واپس آئے اور مسلمان 'اسلامی ترذیب و نقافت کی نمائندگی کر سیس۔

و آخر دعوانان الحمد للہ رب العالم بین الوب طور طریقے اپنانے کی توفیق عطا کرے۔ آئین۔ اللہ تعالم ہوں عالم ہوں و آخر دعوانان الحمد للہ رب العالمين

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

# دعوت دین اور امر بالمعروف و ننی عن المنکر

اَلْحُسُدُ بِلَٰهِ خَسَدُهُ وَنَسَتَعِينُهُ وَلَسَتَنَفِرٌ وَنُوءُ مِنُ بِهِ وَسَتَوَكُلُ عَلَيْهُ وَلَكُونُ إِللّٰهِ مِنْ شَرُودِ اَنْسُنَا وَمِنْ سَيِئاتِ اَعْمَالِنَا سَ يَهُنُوهِ اللّٰهُ فَلَامُضِلَ لَهُ وَمَنْ تَقِنَّ لِللّٰهُ فَلَاهَادِى لَهُ وَنَشْهَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَنَشْهَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَالْعَلَى اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰلِمُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ

اعوفبالله من الشيطن الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم الاست ميادك:

وَلْتَكُنُ مِنْكُمُ الْمَنَةُ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَامُرُونَ بِالْمَغْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ السُّنَكَرَ وَاوَلِيْكَ هُـمُوالْسُفْلِحُونَ ﴿ وَلَا لَكُونُوا كَالَّذِيْنَ تَصَوَقُوا وَاخْتَلْمُوْا مِنْ بَغْدِ مَا جَادَهُمُ الْبَيْنَتُ \* وَاوَلِيْكَ لَهُمْ عَنَابٌ عَظِيْرٌ ﴿ (ال مران ٢٠٣٠ــد ١٠)

تم میں کچھ لوگ تو ایسے ضرور ہی ہونے چاہئیں جو نیکی کی طرف بلائیں ' بھلائی کا تھم دیں ' اور برائیوں سے روکتے رہیں۔ جو لوگ میہ کام کریں گے وی فلاح پائیں گے۔ کمیں تم ان لوگوں کی طرح نہ ہو جاتا جو فرقوں میں بٹ گئے اور کھلی کھلی واضح ہدایات پانے کے بعد پھر اختلافات میں جٹلا ہوئے۔ جنوں نے میہ روش اختیار کی وہ اس روز سخت سزا پائیں گے۔

كَنْتُفْرَخَيْرَ امْتَةِ الْخَيْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَامُرُوْنَ بِالْمَغْرُوْفِ وَتَنْهَوْكَ عَنِّ الْمُنَكَثِّرِ وَتُوْمِئُونَ بِاللَّهِ (آل مَران ٣:٠٠) اب ونیا میں وہ بھترین گروہ تم ہو نے انسانوں کی ہدایت و اصلاح کے لیے میدان میں لایا گیا ہے۔ تم یکی کا حکم دیتے ہو' بدی سے روکتے ہو اور اللہ پر ایمان رکھتے ہو۔

احاديث شريف

عن درة بنت ابى لهب قالت قام رجل الى النبى صلى الله عليه وسلم و هو على المنبر - فقال يا رسول الله اى الناس خير؟ فقال النبى صلى الله عليه وسلم خير الناس افرأهم و اتقاهم و امرهم بالمعروف و انهاهم عن المنكر و اوصلهم للرحم (مند احم)

حضرت درة روایت کرتی میں کہ ایک دن ہی صلی الله علیہ وسلم منبر پر وعظ فرما رہے تھے کہ ایک مخص نے کھڑے ہو کر آپ سے سوال کیا یا رسول الله انسانوں میں سب سے بہتر آدی کون ہے؟ آپ نے فرمایا: جو ان میں سب سے زیادہ اللہ کی کتاب پڑھنے والا ہو، جو سب سے زیادہ متقی ہو، جو سب سے زیادہ محروف کا عظم دینے اور متکر سے روکنے والا ہو اور جو سب سے زیادہ رشتہ داری کا لحاظ رکھنے والا ہو۔

عن حذیفة قال قال النبی صلی الله علیه وسلم والذی نفسی بیده لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنکر اولیوشکن الله ان بیعث علیکم علاما منه فندعون فلا یستجیب لکم (الترقی) حضرت حفریف رفتی الله عند نے کما کہ نبی صلی الله علیه وسلم نے قرمایا: اس ذات کی قتم جس کے بخت قدرت میں میری جان ہے تم لوگ ضرور نکی کا حکم دو گے اور ضرور برائی سے روکو کے ورنہ اللہ تعالی تم بر اپنا عذاب بیجے گا پیرتم وعا میں کرو گے لین وہ قبول نمیں کرے گا۔

#### حزات گرای!

امت محمد على صاحبها العلوة والسلام امت وعوت ب- اس كى بعثت (الفاف) كا متعدى يه ب كه وه بورك دين اسلام كو بحولى بحكى السائر على السائر السا

سورہ مائدہ کی آیت ۱۰ بیں الناس (انبان) کا افظ آیا ہے اس بیں مشرک و کافرا مومن و منافق اگورے کالے مود و عورت اور مشرق و مغرب کے تمام انسان شائل ہیں۔ ان سب تک دین اسلام کی روش تعلیم اور ہدایت پنچانے کی ذمہ داری پوری است پر ہے اور اس کا ادا کرنا ہر مسلم پر لازم ہے۔ اس ذمہ داری کی ادائی کو دعوت و تیلنے اور امر بالمعروف و نمی عن المشکر کا نام دیا گیا ہے۔ اس کی اجیت و ضرورت کے کئی پہلو ہیں۔ ان بیں سے چند ایک کا تذکرہ کیا جاتا ہے۔

(۱) مومن کی انفرادی ذمه داری

اللہ كا بندہ ہونے اور محمد سلى اللہ عليه وسلم كا امتى ہونے كى بنا پر دعوت و تبليغ كا كام بر مومن كى انفرادى دمد وارى ہے۔ يعنى وين و ايمان كى باتيں جو اس نے خود اپنے ليے پيند كرك اختيار كى بين۔ وہ دوسرے انسانوں تك پنچائے۔ بھولى بسكى لا يومن احد كم حنى يحب لا حيد ما يحب لنفسه (يخارى) تم من سے كوئى مخص اس وقت تك كال مومن نبين بن سكا جب تك اپ بحائى كے ليے بھى وي پندند كرے جو اپنے ليے پند كرتا ہے۔

مومن کے لیے سب سے زیادہ پہندیدہ بات ایمان اعمال صالح اور دونوں جمانوں کی نجات ہے۔ الذا اپنی اصلاح کے ساتھ دوسرے انسانوں کی اصلاح کرنا مومن کی وہ اہم ذمہ داری ہے جے ادا کرنے کی کوشش کرنا چاہیے۔ اور اگر اس ذمہ داری کی ادا یکی نیس کرے گا تو اللہ کے بال جوابدہ ہو گا۔

## (٢) وعوت و تبليغ اپني اصلاح كے ليے

نیکی کی دعوت دینے کے انسان کی اپنی اصلاح ہوتی ہے' آدی حق پر قائم رہتا ہے' اور بہت می برائیوں سے نے جاتا ہے۔ یہ اس لیے کہ اول تو انسان جب کمی بات کی طرف دو سروں کو دعوت دیتا ہے تو خود اس کے دل میں اس پر عمل کرنے کا شوق پیدا ہوتا ہے۔

دوم یہ کہ اس پر عمل کرنے کی توفیق نصیب ہوتی ہے۔ سوم یہ کہ وہ جس کام سے دو سروں کو روکتا ہے تو اس سے خود بھی رک جاتا ہے۔ اور دو سرے لوگ بھی اسے برائی کی طرف جانے سے روکتے ہیں۔ اس طرح آدمی کو بہت سے عوامل نیکی کی راہ پر چلتے اور بہت می برائیوں سے بچانے کا سبب بن جاتے ہیں۔

### (۳) انسانوں کی خیرخواتی و بھلائی

اسلام تمام انسانوں سے خیرخواہی کرنے اور ان کے ساتھ بھلائی کرنے کا تھم دیتا ہے۔ انبیاء کرام علیم السلام انسانوں کے بت برے خیرخواہ تھے سو انہوں نے حتی الوسع انسانوں کے ساتھ خیرخواہی کرنے کی پوری کوشش کی۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے: اُنہ کِنْ اُلْعَالَمُ اِلْسِلْاتِ رَبِیْ وَاَنَا لَکُمْمُ اَلْصِحْحُ آمِہ بَیْنَ ﴿ الله مِراف ۱۸۸۰)

حضور ملی الله عليه وسلم نے ارشاد قرمايا:

الدین النصیحة قلنا لعن یا رسول الله؟ قال لله ولرسوله و لکتابه ولائمة المسلمین و عامتهم (مسلم)
"وین فیر خوابی کا نام ہے۔ ہم لوگوں نے پوچھا کس کے ساتھ فیر خوابی؟ آپ نے فرمایا اللہ کے
ساتھ اس کے رسول کے ساتھ اس کی کتاب کے ساتھ مسلمانوں کے رہنماؤں کے ساتھ اور ان کے عام
افراد کے ساتھ"۔

19+

اس خرخوای کا نقاضا ہے کہ انہیں الخیری طرف بلایا جائے۔ جمهور علاء نے لکھا ہے کہ الخیرے مراد دین اسلام اور اس کے بنیادی احکام ہیں۔

### (۳) اینے متعلقین کی اصلاح هنرات گرای!

اسلام نے اپنے پیروکاروں پر لازم کیا ہے کہ ہر مخص اپنے متعلقین ، رشتہ داروں اور مانتحوں کو نیکی کی تلقین کرے ، انسیں فرائنس کا پابند بنائے اور برائی سے بچانے کی کوشش کرے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

لَا يُهَا الَّذِينَ امْنُوا قَوْا آ نَشَكُمُ وَإِهْلِيكُمُ نَارًا والرِّيم)

"اے اوگو جو ایمان لائے ہو' بچاؤ اپنے آپ کو اور اپنے اہل و عیال کو اس آگ ہے جس کا اید ھن انسان اور پھر ہول گے"۔

اس طرح ني اكرم صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا:

الاكلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته فالامام الذي على الناس راع وهو مسئول عن رعيته والرجل راع على اهل بيته و هو مسئول عن رعيته والمراة راعية على بيت زوجها و ولله و هي مسئولة عنها (رواه الجاري و مسلم - عن ابن عر)

رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا کہ تم میں سے ہر مخص محافظ اور گران ہے اور اس سے ان لوگوں کے بارے میں بوچھ مجھ ہوگی جو اس کی گرانی میں دیئے گئے ہیں۔ اس امیر جو اوگوں کا گران ہے اس سے اس کی رعیت کے بارے میں بوچھ کچھ ہوگی۔ اور مرد اپنے گھر والوں (یوی بچوں) کا گران ہے۔ اس اس کی رعیت کے بارے میں بوچھ کچھ ہوگی۔ اور بیوی اپنے شوہر کے گھر اور شوہر کی اولاد کی گران ہے۔ اس سے اولاد کے بارے میں بوچھ کچھ ہوگی۔

اسلام کے اصول کے مطابق ہر مخص کو اپن ذمہ داری بوری کرنی جاہیے ادر اپنے زیر اثر لوگوں کو دین کی دعوت دینی چاہیے' اگر کوئی مخص یہ ذمہ داری بوری نہیں کرتا تو وہ اپنے فرض میں کو آئی کر رہا ہے۔ سو قیامت کے دن اے اپنی کو آئی کی جوابدی کرنی ہوگی۔

#### (۵) دنیاوی زندگی کی بھلائی محترم سامعین گرای!

دعوت و تبلیغ اور امر بالمعروف و نمی عن الممکر کا فریشہ ادا کرنا انسان کی دنیوی زندگی کی بھتری مجات اور عذاب النی سے نکتے کا ذریعہ ہے۔ انسان جب تک یہ فرایشہ ادا کرتا رہے گا تو معاشرہ راہ راست پر قائم رہنے اور اللہ تعالی کی نافرہانیوں سے بچنے کا دریعہ ہے۔ اللہ تعالی کی گرفت اور عذاب سے محفوظ رہے گا اور دعوت کا کام کرنے والے بھی محفوظ و مامون رہیں گے۔ لیکن اگر دعوت و تبلیغ کا کام نہ ہو اور معاشرے کو برائیوں سے نہ روکا جائے تو اس کے بیتے میں اللہ تعالی کا عذاب نازل ہو گا جس کی

لپیٹ میں سب آ جا کیں گے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرْ وَالْبَحْرِبِمَا كَسَبَتْ آيْدِي النَّاسِ لِيُدِيقَهُمُوْ بَعْضَ الَّذِي عَلْوَا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ (الروم و ١٣٥٠)

خطی اور تری میں فساد برپا ہو گیا ہے نوگوں کے اپنے ہاتھوں کی کمائی سے باک مزا چکھائے ان کو ان کے ان کو ان کے بعض اعمال کا شاید کہ وہ باز آئس۔

اللہ تعالی نے اپنی پاک کتاب میں اسحاب السبت (ہفتہ والول) کا قصد متعدد مرتبہ بیان فرمایا ہے۔ یہ قصد سورہ الاعراف آیات ۱۹۳ تا ۱۹۹ میں قدرے تفصیل سے بیان ہوا ہے۔ اس میں آیا ہے کہ ان لوگوں پر جب اللہ کاعذاب آیا تو صرف وہی لوگ عذاب سے بچے جو برائی سے روکتے تھے۔ جو لوگ برائی میں جاتا تھے اور جو لوگ گونے بن کر خاصوش میٹھے تھے وہ سب بغذاب میں پکڑ لیے گے۔ ای طرح حضرت جابر روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

"الله تعالى في حضرت جرئيل عليه السلام كو وحى كى كه فلال بستى كو اس كے باشدول كے ساتھ الت وو اس پر حضرت جرئيل فيدايا اس ميں تيما فلال بنده بھى تو ہے جس في ايك لحد كے ليے بحى تيمى نافرانى شيس كى رسول الله صلى الله عليه وسلم في بيان كياكد الله تعالى في حضرت جرئيل سے قرايا كد اس بستى كو بشول اس مخص كے اور سارے لوگول كے الت دو كيول كد (بستى ميں نافرانى موتى ربى كير) ميرى خاطرايك گورى كے ليے بحى اس كے چرے كا رنگ متغير شيس موا"۔ (مشكولة المساج)

حضور آگرم صلی اللہ علیہ وسلم نے امر بالمروف اور نبی عن المکر کی محسوس مثال دیتے ہوئے قربایا: ''وہ مخص جو اللہ ک ادکام کو ٹوٹر نا ہے اور جو اللہ کے ادکام کو ٹوٹر نا ہے اور جو اللہ کے ادکام کو ٹوٹر نا ہے اور جو اللہ کے ادکام کو ٹوٹر نے ہوئے وہ اللہ اس کھی میں اور نیچ مختلف درج ہیں چند آدی اور دوتوں کی مثال الی ہے جیسے کہ کچھ لوگوں نے ایک کھی لی اور قرعہ واللہ اس کھی میں اور نیچ مختلف درج ہیں چند آدی اور کے جے میں بیٹے تھے وہ پانی کے لیے اور والوں کے پاس سے گزرتے ناکہ دریا سے پانی بھریں تو اور والوں کو اس سے تکلیف ہوتی۔ آخر کار نیچ کے لوگوں نے کلااڑی کی اور کھی کے بینیوں کو تیا آٹ دریا سے پانی بھری تو اور کو ان کے پاس آئے اور کما تم یہ کیا گرتے ہو؟ انہوں نے کہا ہمیں پانی کی ضرورت ہے اور دریا میں پانی اور جا گرتی گے۔ اور کو اس کے تکلیف محسوس کرتے ہو تو اب کھی کی ضرورت ہے اور دریا میں پانی اور جا گرتی کے حضوں کرتے ہو تو اب کھی کی تحقوں کو توڑ کر دریا سے پانی ماصل کریں گے۔ حضور گرتے یہ مثال بیان کر کے فربایا اگر اور والے نیچ والوں کا ہاتھ پکویں گے اور سوراخ کرتے سے نبی ماصل کریں گے۔ حضور گرتے ہی قو بیس تو انہیں بھی ڈوج میں تو تو اس کھی گویں گے اور سوراخ کرتے سے نبیل ماصل کریں گے۔ حضور گرتے ہی ڈوج می ڈوج می ڈوج می گویس گے۔ اور آگر انہیں ان کی حرکت سے نبیل روکتے اور چھ بھی اور گرتے گو اور اپ تا ہی گویس گے۔ اور آگر انہیں ان کی حرکت سے نبیل روکتے اور چھ بھی گویس گے۔ در باتی ان کی حرکت سے نبیل روکتے اور چھ بھی گویس گے۔ در باتی ان کی حرکت سے نبیل

معلوم ہوا کہ اپنی نجات دنیاوی کے لیے بھی دعوت و تبلیغ اور امرہالمروف و ننی عن المنکر ضروری ہے۔ اس لیے کہ معاشرے بیں جب عموی بگاڑ پردا ہو تا ہے اور وہ بردھتا رہتا ہے تو نیک لوگ آگے بردھ کر اس بگاڑ کو نہ روکیس اس کے سامنے بند نہ باندھیں اور اس کے مناف کی کوشش نہ کریں تو ایک ون وہ فساد نیک اور صالح لوگوں کے گھروں تک پہنچ جائے گا اور سب اس کی لیمیٹ میں آجا کی رفت تو ان کی دعا تیں قبول ہول گی اور نہ بی اس کو روکنے پر ان کو قدرت ہوگی۔

195

### (١) آخرت مين ثواب اور نجات

وعوت و تبلغ کا کام کرنے ہے مومن کو آخرت میں اجر و تواب ملے گا اور وہ نجات کا مستحق قرار پائے گا۔ اس کی دعوتی مسائل کی وجہ ہے جو لوگ نیکیاں کرتے ہیں ان کی نیکیوں میں اس کا حصہ ہوتا ہے اور اس کا بیر کام صدقہ جاربیہ بن جاتا ہے۔ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کام کی عظمت میان کرتے ہوئے فتح خیبر کے دن حضرت علی رضی اللہ عند ہے فرمایا:

لان پھنے اللہ بحک رجلا واحدا خیبر لک من ان یکون لک حصرالنعم (رواہ البخاری و مسلم)

"اللہ تمہارے ذریعے ہے کی ایک آوی کو ہدایت وے وے یہ تمہارے لیے سرخ او نول سے زیاوہ بھتر ہے"۔

ایک اور حدیث میں حضرت ابو هریرہ رضی اللہ عند نے روایت کی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "جس محض نے کی کو ہدایت کی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "جس محض نے کئی کو ہدایت کی جاتا ہی اجر ہو گا جتنا اس بات پر عمل کرنے والے کو ملے گا۔ اس کی وجب عمل کرنے والے کے اجر میں کو کئی کی ضین کی جائے گی" (مسلم)

### (2) کار انبیاء کی ادائیگی

دعوت کا کام وہ نیکی ہے جو دعوت کے اثرات پر مسلس دائی کو ملتی رہتی ہے۔ مرفے کے بعد بھی اس کی نیکیاں پہنچتی رہتی ہے۔ مرفے کے بعد بھی اس کی نیکیاں پہنچتی رہتی ہے۔ مرف کے بعد بھی اس کی نیکیاں پہنچتی معروف رہتی ہوئے اور ساری عمراس کام میں معروف رہے وہ معوث ہوئے اور ساری عمراس کام میں معروف رہے وہ دن رات محنت کرتے رہے اور کبھی بھی اس میں وقفہ نہیں کیا۔ آپ نے اس کام کی مثال دیتے ہوئے فرمایا:
معروف رہے وہ ان اس محت کرتے رہے اور کبھی بھی اس میں وقفہ نہیں کیا۔ آپ نے اس کام کی مثال دیتے ہوئے فرمایا:
اور پروانے ہو آگ میں گرتے ہیں اس میں گرنے شروع ہوئے۔ اس آدی نے انہیں روکنا شروع کیا لیکن وہ فرری کی جہاری کر سے بچا رہا ہوں
وہ زیردسی اس میں گرے جاتے ہیں۔ اس میں تم لوگوں کو تمہاری کمرے پکڑ کیو کر آگ ہے بچا رہا ہوں
اور تم اس میں گرے جا رہے ہو"۔ (بخاری)

یہ ہے دائی اعظم کا کردار۔ انسان زبردی اگ کی طرف لیک رہے ہیں اور آپ بھاگ بھاگ کر انسیں پکو رہے ہیں۔ کتنی عمدہ تمثیل ہے دعوتی کام کی اور دائی کے عمل و کردار کی۔

### دعوت مين ترجيحات كالتعين

دعوت کے کام میں دین کی بنیادی باتوں کی تبلیغ کرنا اور امربالمعروف میں دین کی اہم باتوں کو ترجیح دینا چاہیے۔ بنیادی فرائفن کی دعوت دینا اور واضح محربات و منہیات ہے روکنا بنیادی اصول ہے۔ آجکل دعوت دین میں اس بات کا لحاظ کم رکھا جاتا ہے اور بعض اوقات بنیادی باتوں کو چھوڑ کر فروعی اور جزوی اور اختلافی مسائل کو اشایا جاتا ہے۔ جس کی وجہ ہے لوگوں کی توجہ دین کی اساسی باتوں ہے ہے اس دور میں مسلمان معاشرے دین کی اساسی باتوں ہے ہے جاتی ہے اور وہ فروعات و اختلافات میں الجھ کر رہ جاتے ہیں۔ جیسے اس دور میں مسلمان معاشرے کے اکثر لوگ نماز ہی تبییں پڑھتے۔ دین کے اس بنیادی فریضے ہے غافل ہیں۔ جب کہ ہم ان لوگوں کو جو نماز پڑھنے آتے ہیں ان کی نماز نہ ہونے کے فتوے ویتے رہتے ہیں اور بے نمازیوں کو نماز کی طرف متوجہ نہیں کرتے۔

اصلاح و تبلغ مین حکت کا تقاضا یہ ب کہ جو نماز پڑھ رہے ہیں اور جس سلک اور طریقے کے مطابق پڑھ رہے ہیں

ائس بڑھنے دینا چاہیے۔ البتہ دائی کی تمام تک و دو اور جدوجد ب نمازیوں کو نمازی بنانے پر ہونی چاہیے۔ اس طرح دین ک تمام باتوں کا معاملہ ہے۔ دعوتی ترجیحات میں دین کی ترجے کو لمحوظ رکھنا چاہیے اور درجہ بدرجہ دین کی تمام باتوں کی دعوت دینا چاہیے دین کی چند باتوں اور چند نکات پر رک نہیں جانا چاہیے۔

سامعین کرام!

وعوت وین کے سلط کی ایک قتم امرالمعروف اور نئی عن المشکر (نیکی کا عظم دینا اور برائی سے روکنا) ہے۔ اس قتم کا کام کرنے سے پہلے آدمی کو اس کام کا دائرہ کار اور اپنی حیثیت و ذمہ داری کا تعین کرنا ضروری ہے۔ اس لیے کہ اس کام میں کسی قدر طاقت اور حیثیت کا ہونا لازم ہے الذا یہ کام جار دائروں میں ہو سکتا ہے۔

پہلا وائرہ اور حلقہ ہر مومن کا اپنا گھر ہے۔ چنانچہ ہر شخص عاہے وہ جاتل ہو یا پڑھا لکھا عربیب ہو یا امیراور عاہ معمولی حیثیت رکھتا ہو اپنے گھر والوں اپنے بچوں اور ماتحتوں کو نیکی کا تعلم ضرور دے اور تعکمت کے ساتھ برائی سے روک۔ ارشاد ربانی ہے:

> وَ أَصُرْ أَهْلَكَ بِالصَّلُوةِ وَاصْطَيْرُ عَلَيْهَا ﴿ (ط٣٢:٢٠) ﴿ وَأَصُرْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال "اب الل وعيال كونمازك تلتين كرو اور خود بهي اس كه يابند ربو".

> > اور ارشاد ہے:

لِبُنَّتَ اقِمِ الصَّاوة وَاشْرُ بِالْمُعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ النَّكُلُ وَاصْبِرْ عَلَى مَا النَّكُلُ وَاصْبِرْ عَلَى مَا اصَابَكُ النَّ دَلِكَ مِنْ عَزْمِ الأَمْوُرُ ﴿ وَآمَانِ ١٢:١١)

بیٹا انماز قائم کرا نیکی کا حکم وے ابدی سے منع کرا اور جو مصیبت بھی پڑے اس پر صبر کریے وہ باتیں بیں جن کی بری تاکید کی گئی ہے۔

اور ارشاد ہے:

"وہ (اساعیل علیہ السلام) اپنے گھر والوں کو نماز اور زکواۃ کا تھم دیتا تھا اور اپنے رب کے نزدیک ایک پندیدہ انسان تھا"۔

ای طرح نی صلی الله علیه وسلم نے فرمایا:

"ابنے بچوں کو نماز کا تھم دو جبکہ وہ سات سال کے ہو جائیں اور ان یا اس کے لیے بخی کرو جبکہ وہ دس سال کے ہو جائیں"۔

اس دائرے میں ہر مومن پر امر بالمعروف اور منی عن المنکر کا فریضہ سرانجام دینا لازم ہے۔

دو سرا دائرہ وہ ہے جس میں ایک مومن کو کسی ادارے کسی نظم کسی تنظیم کے سربراہ کی حیثیت حاصل ہے۔ جینے وفتر کا سربراہ 'اسکول کا بیڈماسز' کمپنی کا ڈائر کیٹر' مدرے کا مہتم ' برادری کا سرخ ' مریدوں کا مرشد ' محکمے کا انچارج وفیرہ سو ان سربراہوں پر لازم ہے کہ اپنے ماسخوں کو نیکی کا حکم دیں اور برائی ہے روکیں۔ یہ تمام اشخاص اپنے افقیارات حدود اور حیثیت کے مطابق امربالمعروف و نیمی عن المشکر کی ذمہ داری سرانجام دینے کے پابعد ہیں۔ تیرا دائرہ کار اجھاعیت کا اور عموی تحریکوں مظیموں اور جماعتوں کا ہے جو اللہ تعالی کے ان ارشادات سے معلوم ہو آ ہے 'جو خطبہ کی آغاز میں روھی گئیں جیسے:

كنتمخير امةاخرجت للناس

ولتكن متكم امة يدعون الى الخير بكفرون بالمعروف دينهون عن المنكر و اولئك هم المفلحون.

مسلمانوں کی نتام جماعتوں کی ذمہ واری ہے کہ اپنے پروگرام 'منشور اور لائحہ عمل میں دعوت الی الخیر یعنی اسلام کی اصولی و بنیادی باتوں کی طرح دعوت 'امریالمعروف اور نبی عن المشکر کو ضرور شائل کریں اور وسیع بیانے پر یہ کام کریں۔ یہ جماعتیں برائی کو منانے کے لیے اجتماعی وباؤے کام لے عتی ہیں۔

امت مسلمہ کی بری ذمہ داریوں میں سے یہ ایک اہم ذمہ داری ہے جو اسے ادا کرنی ہے۔ لیکن آج امت مسلمہ اور اس کی مختلف جماعتیں اس کام سے غفلت برت رہی ہیں۔ جو جماعتیں اور تنظیمیں دعوت کے نام سے کام کر رہی ہیں وہ بھی عمواً فروئ جزوی اور غیراہم باتوں کی تبلغ و دعوت میں مصروف ہیں اور اپنے مسلک اور گروہ کی طرف دعوت دے رہی ہیں۔
اس کام کی اہمیت و ضرورت کے پیش انظر علاء 'فتهاء اور اجتماعی شعور رکھنے والے اہل علم کی ذمہ داری ہے کہ وہ اس طرف توجہ دیں اور است کی صبح رہنمائی کرکے اس فریضہ کی انجام دہی ہیں رہنمائی کریں۔

چوقها دائرہ عکومت کا ہے۔ اسلای عکومت اور مسلم ریاست کی دمہ داری ہے کہ وہ اپنی ترجیحات میں وعوت الی الخیرُ امریالعموف اور نئی عن المسکر کو اولین مقام دے اور اس کام کو وسیع پیانے پر کرے۔ ارشاد ہاری ہے: اَ لَذِ نِینَ إِنْ مُسَكِّمْتُهُمَدُ فِیْ الْاَ رَضِ اَ قَا مُوا الصَّلُوةَ وَالتَّوُّا الْرَّكُوةَ وَ اَمَسُرُوْا ہا نَهَ عُرُوفِ وَنَهَ وَا اَلْهُ مُسَكِّمَرُ وَ مِنْهِ عَاقِبَةُ الْاَمُوْدِ (٠٠٠ (انْج ٣٥٢))

یہ وہ لوگ ہیں جنہیں اگر ہم زمین میں اقدار بخشیں تو وہ نماز قائم کریں گ' زکواۃ دیں گ' نیکی کا تحکم ویں گے اور برائی سے منع کریں گے اور تمام معاملات کا انجام کار اللہ کے ہاتھ میں ہے۔ ہر وامی و مبلغ کو اپنے وائرہ کار' ومہ واری اور حیثیت کا تعین کر کے یہ کام سرانجام دینا چاہیے۔ عام طور پر یہ حضرات اپنے وائرہ کار کا تعین نمیں کرتے اور نہ ہی اپنی ذمہ داری کا احماس رکھتے ہیں اس لیے یہ کام مسجح طور پر نمیں ہو رہا اور نہ ہی اس کے اثرات و ثمرات ظاہر ہو رہے ہیں۔

اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ ہمیں اس فریعنے کا صبح شعور و قهم عطا کرے اور احسن طریقے پر بیہ کام کرنے کی توثیق عطا کرے اور دنیا و آخرت میں اس کے اجر و ثواب سے نوازے۔ آمین۔

و آخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين

# معراج مصطفي صلى الله عليه وسلم

اَلْحُسَدُ بِلَهِ خَسَدُهُ وَنَسَتَعِينَكُ وَنَسَتَنَفِن وَنَوْ مِن بِهِ وَسَتَوَكُلُ عَلَيْهُ وَنَعَوْ كُلُ مَن عَلَيْهُ وَنَعَوْدُ النَّفِينَا وَمِن سَيِئاتِ اَعُمَالِنَا مَن عَلَيْهِ وَنَعَوْدُ النَّفِينَا وَمِن سَيِئاتِ اَعُمَالِنَا مَن يَعْدُوهِ النَّهُ فَلاَ هَادِي كُلُ وَنَشَهَدُ اَتَ مَعَلَيْهُ وَلَا هَادِهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَخَدَهُ لَا مَرُولِكَ لَلْ وَلَمْتُهُ اللَّهِ وَالْعَلِيمُ وَلَا اللهِ وَالْحَكَامِةُ وَلَعْلِ بَيْتِهِ وَكَالِكُ وَسَلَمَ وَسَلَمَ وَمَعَلَيْهُ وَلَعْلِ بَيْتِهِ وَكَالِكُ وَسَلَمَ وَمَعَلَيْهِ وَلَعْلِ بَيْتِهِ وَكَالِكُ وَسَلَمَ وَمَا لَلْهِ وَالْحَكَامِةُ وَلَعْلُ بَيْتِهِ وَكَالِكُ وَسَلَمَ وَسَلَمَ وَمَعَلَيْهِ وَلَعْلِ بَيْتِهِ وَكَالِكُ وَسَلَمَ وَمَا لَلْهِ وَالْحَكَامِةُ وَلَعْلِ بَيْتِهِ وَكَالِكُ وَسَلَمَ وَمَا لَلْهِ وَالْحَكَامِةُ وَلَعْلُ بَيْتِهِ وَكَالِكُ وَسَلَمَ وَمَا لَلْهِ وَالْحَكَامِةُ وَلَعْلُ بَيْتِهِ وَكَالِكُ وَسَلَمَ وَمَا لَكُ وَمَا لَا اللهِ وَالْحَكَامِةُ وَلَعْلُ بَيْتِهِ وَكَالِكُ وَسَلَمَ وَمِلْكُ وَسَلَمَ وَمَا لِلْهُ وَلَمْتُولُونُ وَلَا اللهِ وَالْحَكَامِةُ وَلَعْلُ بَيْتِهِ وَكُلُوا وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَعْمَا فِي اللّهُ وَالْمُعَالِمِ وَلَعْلُ بَيْتِهِ وَكَالِكُ وَسَلَمْ وَاللّهُ وَالْتُوا فَعَلَا اللهُ وَالْعَلَامُ وَكَالِهُ وَلَا اللهُ وَالْعَمَامِهُ وَلَعْلُ مَا لَا مُعْمَلِهُ وَلَا اللهُ وَالْعَمَالِ وَالْعَالِ اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا عَلَا اللهُ وَالْعَمَامِ وَلَا عَلَا اللهُ وَلَا عَلَا اللهُ وَالْعَلَامُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَاللّهُ وَالْعَلَامُ وَاللّهُ وَلَا لَا عَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا عَلَا اللّهُ وَالْعَالِ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَالْعَلَامُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْعَلْمُ اللّهُ وَالْعَلَامُ وَاللّهُ وَالْعَامِ وَلَا اللّهُ وَالْمُ وَالْعَلَامُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْعَالِمُ اللّهُ وَالْعَلَامُ وَاللّهُ وَالْمِلْعُ وَاللّهُ وَالْعَلْمُ وَالْعَلْمُ وَالْمُعْلِمُ اللّهُ وَالْمُعْتِدُ وَالْمُ اللّهُ وَالْعَلْمُ اللّهُ وَالْعَلْمُ اللّهُ وَالْمُعَالِمُ اللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَالْمُعْتِلُ وَالْمُعْتِمُ وَالْمُوالِمُ اللّهُ وَالْمُعْل

اعونباللمعن الشيطن الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم

## سُبْحُنَ الَّذِينَ آسْلِي بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِنَ

يت مبارك:

الْمُسْجِدِ الْحَرَاعِ إِلَى الْسُنْجِدِ الْأَفْصَا الَّذِي لِبَرَكْنَا حَوْلَهُ لِتُرِيّهُ مِنْ الْيَتِنَا \* اِنَّهُ هُوَ السَّمِيْعُ الْبَصِيْرُ () (في اسرائل عنه)

"پاک ہے وہ جو لے گیا ایک رات اپنے بندے کو معجد حرام سے دور کی اس معجد تک جس کے ماحول کو اس نے برکت دی ہے ماکد اسے اپنی پکھے نشانیوں کا مشاہدہ کرائے۔ حقیقت میں وہی ہے سب پکھے شنے اور دیکھنے والا"۔

مديث شريف:

وعن عبد الله قال لما اسرى برسول الله صلى الله عليه وسلم انتهى به الى سدره المنتهى وهى فى السماء السائسه اليها ينتهى ما يعرج به من الارض فيقبض منها و اليها ينتهى ما يهبط به من فوقها فيقبض منها قال اذ يغشى السدره ما يغشى قال فاعطى رسول الله ثلثا اعطى الصلوات الخمس واعطى خواتيم سوره البقرة و غفر لمن لا يشرك بالله من امنه شيئا (رواه مسلم) المنحد عبدالله بن مسعود رضى الله عنه في كما كه جب رسول الله صلى الله عليه وسلم كو رات ك

وقت لے جایا گیا تو آپ کے سفر کی منول مدرة المنتهی پر ہوئی اور یہ چھے آسان پر ہے۔ زین سے جو باتیں اوپر این جاتی جاتیں اوپر این جاتی جاتیں اوپر لے جائی جاتی جاتی جاتیں ہوں اس پر پہنچی ہیں اس بی سنجی ہیں ان میں سے لے لی جاتی ہیں۔ اس موقع پر رسول اللہ صلی سے اثاری جاتی ہیں کہ اس موقع پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو تین اہم چیس عطاکی گئیں۔ بہنگانہ نمازیں سورہ بقرہ کی آخری آیات اور یہ کہ آپ کی امت میں سے جو شرک نہ کرے اس کے گناہ بخش دیے جائیں گئے۔

حفرات كراى!

حضرت محر مصطفی اجر مجتبی شفیع المذنبین سید الرسلین و نبی الاولین والآخرین سرور عالم صلی الله علیه وسلم کیرا "کیرا" کے معرات میں سے ایک برا اور عظیم معروہ معراج ہاں حضور آکرم صلی الله علیه وسلم کا عظیم الشان معروہ ہو ویں آئر خ انسانی کے ان برے واقعات میں ہے ہے جنوں نے آئری کا رخ موڑ دیا ازمانے کی رفتار کو بدل ڈالا اور انسانی آئری پر اپنا مستقل اثر چھوڑا ہے۔ معراج ایک ایبا انوکھا سنر ہے جو کسی نے نہ اس سے پہلے بھی کیا اور نہ آئدہ کوئی کر سکے گا۔ یہ سنر صرف اور صرف سید الرسلین کے حصد میں آیا ہے۔ معری کہتے ہیں:

زبان تابود در دبال جائے گیر نائے محم بود د پہذیر حبیب خدا اشرف انبیاء کہ عرش مجیدش بود منکاء سوار جما گیر یک ران براق کہ بگرشت از قصر نبلی رواق

یعنی جب تک ہم میں قوت گویائی موجود ہے ہم محدا کی ٹنا کرتے رہیں گ۔ جو خدا کے حبیب اور تمام بخبروں میں برے درج والے ہیں۔ جن کا شکانا عرش معلی ہے۔ وہ پوری دنیا فتح کرنے والے شموار ہیں بلکہ ان کی مواری تو ایس مقی جو آسانوں کی صدود ہے بھی آگے نکل گئی۔

واجب الاحرام حفرات!

سفر معراج کی کیفیت بھی بری دلچپ ہے لیکن اس کی حقیقی ایمیت وہ متعمد اور متیجہ ہے جو معراج سے حاصل ہو آ ہے۔ اس لیے دونوں پہلوؤں کا مختصر سا بیان کیا جا آ ہے۔ پہلے معراج کے مقصد کو لیتے ہیں۔

حضرات انبیاء علیم السلام اپنی قوموں کی طرف جس فدائی پیغام کو لے کر آتے ہیں 'جو وعوت ان کو پیش کرتے ہیں اور جن ان دیکھی حقیقوں کی طرف لوگوں کو بلاتے ہیں' اس کے پیش نظر ضروری ہو آئے کہ ان پر خود ان کا ایمان فیر معزلزل' مضحکم ہو' لافا ہر پیفیر کو اللہ تعالی نے ان کے منصب کی مناسبت سے ملکوت السموات والارض کے مشاہدے کرائے اور مادی تجابات اور پردے بچ میں سے ہٹا کر ان حقیقوں ہیں سے بچھ' آتھوں سے دکھا دیں جن پر ایمان بالغیب لانے کی دعوت دسے پر وہ مامور کیے گئے تھے۔ آگہ ان کا مقام اور مرتب ایک فلفی کے مقام سے بالکل ممیز اور نمایاں ہو جائے۔ کیونکہ فلفی جو کھے بھی کہتا ہے قیاس و گمان اور اندازے سے کہتا ہے۔ وہ آگر اپنی حیثیت سے واقف ہو تو بھی اپنی رائے کی صدافت پر خود بھی شماوت نہیں دے گا۔ گر انبیاء کرام علیم السلام جو بچھ کتے ہیں وہ براہ راست علم اور مشاہدے کی بناء پر کتے ہیں۔ وہ ظاتی

کے سامنے یہ شادت وے محت بین کہ ہم ان باتوں کو جانتے ہیں اور یہ حقیقیں ہماری آنکھوں نے دیکھی ہیں۔ بنت اور اس کی تعتیں' دوزخ اور اس کی ہولناکی' فرشتے اور ان کا نظام اور اس کا نتات کی وسعت ہم دکھے مچھے ہیں۔

یں ہے۔ تمام رسولوں کو جب اس منصب پر مقرر کیا گیا تو اللہ تعالی نے خود ان کو اپنی سلطنت کے اندرونی نظام کا مشاہرہ کرایا اور ان پر کائنات کے وہ اسرار و رموز ظاہر کتے جو عام انسانوں پر ظاہر نہیں کتے جاتے۔ چنانچہ ابو الانبیاء معرت ابراہیم علیہ السلام کے بارے میں فرمایا:

وَكَذَلِكَ ثُرِينَ اِبْرِهِنِيمَ مَلَكُونَ التَمْوْتِ وَالْأَرْضِ وَلِيَكُوْنَ

مِنَ الْمُوقِنِيْنِ ﴿ (الانعام ١٠٥١)

ابرائيم كوجم اى طرح زمن اور آسان كا نظام سلطنت وكعات اور اس ليه وكعات تح كه وه يقين

كرتے والوں ميں سے ہو جائے۔

اور ان کو یہ بھی دکھایا گیا کہ خدا کس طرح مردوں کو زندہ کرتا ہے۔ (البقرہ ۲۰۱۲) حضرت موکی کی محراج کوہ طور پر ہوئی جہاں پر انسیں جلوہ رہائی دکھایا گیا۔ (الاعراف ۱۳۳۲) اور ایک خاص بندے کے ساتھ ان کو پکھ وقت گزروایا گیا اگہ اللہ کی مشیعت کے تحت وزیا کا انتظام جس طرح ہوتا ہے اس کو دیکھیں اور سمجھیں (ا کلمت ۱۳۱۸ تا ۸۲) اور کوہ طور پر وس احکامت ویے گئے اور انہیں مصر جا کر بنی اسرائیل کو آزاد کرانے اور فرعون کو دین کی دعوت دینے کا حکم ملا تھا۔ اس طرح صفرت عینی علیہ السلام کی معراج وہ تھی جب انہوں نے ساری رات بھائی پر گزاری اور انہی کر پھاڑی کا وعظ فرمایا۔ حضرت یعقوب کی معراج کا تذکرہ تورات میں وضاحت سے بیان کیا گیا ہے۔ اس طرح دوسرے رسولوں کو بھی معراج ہوئی ہے۔ لیکن حضور آگرم مسلی اللہ علیہ وسلم چونکہ سرور انہیاء اور سید اولاد آدم تھے۔ اس لیے آپ کو خطیرہ قدس اور بارگاہ لامکان میں وہاں تک رسائی موئی جا ہر تھا۔

معراج محض مشاہرے اور معالنے تک محدود نمیں ہے بلک اے اس سے بھی اعلی و ارفع مقام حاصل ہے۔ اس کی مثال ایس ہے بھی اعلی و ارفع مقام حاصل ہے۔ اس کی مثال ایس ہے بھی اعلیٰ و ارفع مقام حاصل ہے۔ اس کی مثال ایس ہے بھی اقدار اعلیٰ رکھنے والا بادشاہ اپنے مقرر کروہ عالم کو کسی اہم موقع پر بلا کر کسی کارفاص پر مامور کرتا ہے اور کام کو سرانجام وینے کے لیے ضوری ہدایات ویتا ہے۔ حضور اکرم کو بھی اس طرح بارگاہ خداوندی بیس بلایا گیا تھا۔ کیونک عظیم تحریک ایک اہم موڑ مڑنے والی بھی اور مدینہ طیب بیس اسلامی ریاست قائم ہونے والی بھی۔ چنانچہ اس موقع کی مناسبت سے خاص ہدایات دیتا مطلوب تھا۔

کرای قدر حضرات!

اب آپ کے سامنے معراج کے واقعے کا مختمر سا تذکرہ کیا جاتا ہے۔ معراج کا واقعہ انحضور کی بجرت مدید ہے ایک سال چند ماہ قبل ہوا' عام روایات کے مطابق یہ ۲۷ رجب کی رات کو چیش آیا۔ اس وقت حضور رسالتماب کو منصب نبوت پر سرفراز ہوئ بارہ سال گزر پچکے ہے' مکہ سے جن لوگوں کو اس وقت تک مسلمان ہونا تھا وہ ہو پچکے تھے۔ وہ کفار کی خیتوں اور ظلم کو جھیل کر کندن ہو پچکے ہے۔ کفار مکد حضور کا اور اسلام کا راستہ روکنے کے لیے سارے بعن کر پچکے ہے گر ان مزاحمتوں اور شدا کہ کے باوجود توحید کی بچار عرب کے گوشے کوشے جس کر پخ چکی تھی۔ اب وہ موقعہ آگیا تھا کہ اسلام کو زندگی کے تمام گوشوں میں نافذ کر کے اسلام کو زندگی کے تمام گوشوں میں نافذ کر کے اسلام کو وندگی کے تمام گوشوں میں نافذ کر کے اسلام کو وندگی کے تمام گوشوں میں نافذ کر کے اسلام کو وندگی کے تمام گوشوں میں نافذ کر کے اسلام کو وائے۔

قرآن پاک اور حدیث مبارکہ دونوں میں معراج کا ذکر ہے، قرآن پاک معراج کی غرش و غایت بیان کرتا ہے لندید من آباننا کہ اللہ تعالی نبی کریم کو اپنی نشانیاں دکھانا چاہتا تھا۔ احادیث مبارکہ سے معراج کی تفصیل معلوم ہوتی ہے۔ معراج کے واقعہ کو ۲۸ سحابہ کرام نے بیان کیا ہے۔ ان میں سے سات راوی وہ ہیں جو معراج کے وقت مسلمان تھے۔ ان معزات نے یہ واقعہ آخضور کی زبان مبارکہ سے خود سنا، معزرت مالک بن معمد اور معزت ابو ذرا خفاری نے یہ تصریح کی ہے کہ انہوں نے معراج کے واقعہ کو لفظ بلفظ معنور نبی کریم سلی اللہ علیہ وسلم کی زبان مبارک سے سنا ہے۔

آنحضور سلی الله علیہ وسلم کے خادم خاص حضرت الس بن مالک کی روایت ہے کہ آپ بیت الله شریف میں نیندیں تھے
کہ تین فرشتے آئے۔ ان میں ایک حضرت جبرل علیہ السلام تھے وہ تینوں حضور کے پاس آگر رک گے۔ جو فرشتہ آگے تھا اس
نے بلٹ کر دونوں سے پوچھا کہ اس بستی کا تیفیبوں میں کیا مقام اور رہ ہے؟ انہوں نے جواب دیا کہ یہ ان سب سے بہتر ہیں۔
فرشتے حضور کو اٹھا کر چاہ زمزم کے پاس لے آئے۔ جبیل امین نے آپ کے سینے کو آب زمزم سے پاک و صاف کیا اور اسے
علم و حکمت ایمان و بھین اور بردیاری و دانائی سے بحرویا۔

اس کے بعد سواری کے لیے حضور کو ایک جانور پیش کیا گیا۔ حضور فراتے ہیں میرے پاس براق لایا گیا۔ جس کا رنگ سفیہ تھا۔ یہ قدیس گدھے سے ذرا اونچا اور فچر سے ذرا کم تھا، یس اس پر جبیل علیہ السلام کے ساتھ سوار ہو کر چلا تو اس کا ایک ایک قدم حد نگاہ تک پڑتا تھا۔ بیت المقدس پہنچ کر براق کا سفر ختم ہوا، آپ مجد اقصیٰ کے پاس اس سے اترے۔ یہ قدیم عالی شان عبادت گاہ حضرت سلیمان نے بنوائی تھی اور اسے بیکل سلیمانی کتے تھے۔ حضور کے آسانوں کی طرف سفر شروع کرنے عالی شان عبادت گاہ حضرت سلیمان نے بنوائی تھی اور اسے بیکل سلیمانی کتے تھے۔ حضور کے آسانوں کی طرف سفر شروع کرنے سے پہلے بیال پر دو رکھت نماز پڑھی۔ اس نماز یس تمام بیغیر آپ کے مقتذی تھے۔ پھر آپ کے سامنے تمین بیالے پیش کیے گئے۔ ایک یس پانی تھا دو سرے بی دودھ اور تیمرے بی شراب۔ آپ نے دودھ کا بیالہ لیا۔ حضرت جبیل نے مبارک باد دی کہ آپ فطرت کی راہ یا گئے۔

اس سفر کے دوران میں ایک جگد کمی پکارنے والے نے پکارا۔ اوھر آؤا آپ نے توجہ نہیں گی۔ جبریل نے کما یہ یہودیت کی طرف بلا رہا تھا۔ دوسری طرف سے آواز آئی۔ اوھر آؤا آپ اس کی طرف بھی متوجہ نہیں ہوئے۔ جبریل نے کما یہ میسائیت کا دائی تھا۔ پھر ایک عورت نمایت بن سنوری نظر آئی اور اس نے اپنی طرف بلایا۔ آپ نے اس سے بھی نظر پھیر لی۔ جبریل نے کما یہ دنیا تھی۔ پھر ایک بوڑھی عورت نمایت آئی جبریل نے کما دنیا کی باقی ماندہ عمر کا اندازہ اس عورت کی باقی ماندہ عمر سے کھی۔ پھر ایک اور شخص ملا۔ جس نے آپ کو اپنی طرف متوجہ کرنا چاہا۔ گر آپ اس بھی چھوڑ کر آگے بردہ گے۔ جبریل نے کما یہ شیطان تھا جو آپ کو رائے سے بٹانا چاہتا تھا۔

حفرات محرم!

یہ قوتی آج بھی دنیا میں سرگرم عمل ہیں اور مسلمانوں کو ان کے سمجے رائے ہٹانے کی کوشش کر رہی ہیں اور مخلف انداز و اطوار وجل و فریب اور جلوں بمانوں سے اس مقصد کے لیے کوشاں ہیں۔ لنذا حضور اگرم کے امنسیوں کو بھی وہی طریقہ اختیار کرنا جاہیے جو آپ نے اختیار کیا تھا۔ یعنی ان کی طرف کوئی توجہ نمیں کرنی چاہیے۔ شریعت پر مضوطی سے قائم رہنا چاہیے۔ اور آپ مقصد یعنی اللہ تعالی کی رضا و خوشنودی اور اس کے قرب کے حصول کی کوشش کرنی چاہیے۔

اس کے بعد آپ کے سامنے ایک سیوھی پیش کی گئی۔ عربی میں سیوھی کو معراج کتے ہیں۔ اس کی مناسبت سے اس پورے واقعے کو معراج سے موسوم کیا جاتا ہے۔ جریل آپ کو فلک الافلاک کی طرف لے چلے جمال صفور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا پہلے آسان پر پرتیاک خیرمقدم کیا گیا۔ یہاں آپ کا تعارف فرشتوں اور انسانی ارواح کی ان بری شخصیتوں ہے ہوا جو اس مرحلہ پر مقیم تحصی۔ ان میں نمایاں شخصیت آیک ایسے بررگ کی تھی جو انسانی بناوٹ کا عمل نمونہ تھے۔ چرے مرے اور جہم کی سافت میں کسی پہلو سے کوئی نقص نہ تھا۔ جبرل نے جایا ہے آوم ہیں' آپ کے مورث اعلی۔ ان بررگ کے واکیں باکس بہت لوگ تھے۔ وہ واکیں جانب وکھتے تو خوش ہوتے' باکیں جانب وکھتے تو روتے۔ پوچھا یہ کیا ماجرا ہے؟ بنایا گیا یہ نسل آوم ہے۔ آوم اپنی اولاد کے نیک لوگوں کو دکھ کر خوش ہوتے ہیں' برے لوگوں کو دکھے کر روتے ہیں۔

پھر یمان پر آپ کو بہت می حقیقوں کا تنتیل کے انداز میں تفصیلی مشاہدہ کرایا گیا۔ ایک جگد آپ نے ویکھا پکھ لوگ تھیق کاٹ رہے ہیں اور جنٹی کانتے جاتے ہیں اتن ہی برھ جاتی ہے۔ پوچھا یہ کون ہیں؟ کما گیا یہ خدا کی راہ میں جماد کرنے والے مجاہد میں جن کی نیکیاں مسلسل بوھتی رہتی ہیں۔

گھر دیکھا کچھ لوگ ہیں جن کے سر پھروں سے کچلے جا رہے ہیں۔ ہو پھا یہ کون ہیں؟ کما گیا ہے وہ لوگ ہیں جو نماز کے لیے اٹھنے میں مستق کرتے تھے۔

کھ اور لوگ دیکھے جن کے کیڑوں میں آگے چیچے ہوئد گئے ہوئے تنے اور وہ جانوروں کی طرح گھاس چررہے تھے۔ پوچھا یہ کون ہیں؟ کما گیا یہ وہ ہیں جو اپنے مال میں سے زکواۃ خیرات کچھے نہ دیتے تھے۔

پھرا کیس آدمی کو دیکھنا کہ کلڑیوں کا گشنا جمع کر کے اٹھانے کی کوشش کرتا ہے۔ اور جب وہ نمیں اٹھنا تو اس میں پھیے اور لکڑیاں پڑھا لیتا ہے۔ پوچھا یہ کون احمق ہے؟ کما گیا ہے وہ محتص ہے جس پر امانتوں اور ذمہ داریوں کا اتنا پوچھ تھا کہ اٹھا نہ سکتا تھا، گریہ ان کو کم کرنے کے بجائے اور زیادہ ذمہ داریوں کا بار اپنے اوپر لادے چلا جاتا تھا۔

پر دیکھا کہ کچھ لوگول کی زبانیں اور ہونٹ قینچیوں سے کترے جا رہے ہیں۔ پوچھا یہ کون ہیں؟ کما گیا یہ فیرزمہ وار مقرر ہیں جو بے کلف زبان جلاتے اور فتنہ بریا کرتے تھے۔

ایک اور جگہ دیکھی۔ ایک پھریں ذرا سا شگاف ہوا اور اس سے ایک بڑا مونا سائیل نکل آیا۔ پھروہ نیل ای شگاف میں واپس جانے کی کوشش کرنے لگا' مگرنہ جا سکا۔ پوچھا یہ کیا معاملہ ہے؟ کما گیا یہ اس مخص کی مثال ہے جو غیرؤمہ داری کے ساتھ ایک فتنہ انگیزیات کر جاتا ہے پھرناوم ہو کر اس کی خلافی کرنا چاہتا ہے گر شیس کر سکتا۔

ایک اور مقام پر پکھ لوگ تھے جو اپنا گوشت کاٹ کاٹ کر کھا رہے تھے۔ پوچھا بیہ کون ہیں؟ کما گیا ہیہ دو سروں پر زمان طعن دراز کرتے تھے۔

ائنی کے قریب کھے اور لوگ تھے جن کے ناخن تانے کے تھے اور اپنے مند اور پینے نوچ رہے تھے۔ پوچھا یہ کون بیں؟ کما کیا یہ وہ لوگ بیں جو لوگوں کے پیٹے بیچھے ان کی برائیاں کرتے اور ان کی عزت پر حملے کیا کرتے تھے۔

کچھ اور لوگ دیکھے جن کے ہونٹ اونوں کے مشاہمہ تھے اور وہ آگ کھا رہے تھے۔ پوچھا یہ کون ہیں؟ کما گیا یہ بیمیوں کا مال ہضم کرتے تھے۔

پھر دیکھا کچھ لوگ ہیں جن کے پیٹ ب اثنا بڑے اور سانیوں سے بھرے ہوئے ہیں۔ آنے جانے والے ان کو روندتے ہوئے گزرتے ہیں 'مگروہ اپنی جگہ سے ال نہیں کئے۔ پوچھا یہ کون ہیں؟ کہا گیا ہے سودخور ہیں۔

پر کچھ اور لوگ نظر آئے جن کے ایک جانب نغیس چکنا گوشت رکھا تھا اور دو مری جانب سروا ہوا گوشت جس سے سخت بدیو آ ربی تھی۔ وہ اچھا گوشت چھوڑ کر سرا ہوا گوشت کھا رہے تھے۔ پوچھا یہ کون بیں؟ کما گیا یہ وہ مرد اور عور تیں بین جنوں نے حلال بیوبوں اور شوہروں کے ہوتے ہوئے حرام سے اپنی خواہش نفس پوری گی۔ پھر دیکھا کچھ عورتیں اپنی چھاتیوں کے بل لنگ رہی ہیں۔ پوچھا یہ کون بیں؟ کما گیا ہیہ وہ عورتیں ہیں جنبوں نے اپنے شوہروں کے سرالیے بیچے منڈھ دیے جو ان کے نہ تھے۔

ابنی مثابدات کے سلط میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی ملاقات ایک ایسے فرشتے سے ہوئی جو نمایت ترش روئی سے ملا۔

آپ نے جریل علیہ السلام سے ہوچھا' اب تک جتنے فرشتے ملے شے سب خدہ بیشائی اور بشاش چروں کے ساتھ ملے۔ ان حضرت کی فیک مزاجی کا کیا سب ہے؟ جریل نے کما اس کے پاس نبی کا کیا کام' یہ تو دوئرخ کا داروشہ ہے۔ یہ من کر آپ نے دوئرخ رکھنے کی فواہش نظاہر کی۔ یکایک آپ کی نظر کے سامتے سے پردہ اٹھا دیا گیا اور دوئرخ اپنی تمام ہولاناکیوں کے ساتھ تمودار ہو گئی۔

اس مرحلے سے گزر کر آپ دو سرے آسانوں پر کیے بعد ویگرے تشریف لے گئے اور آپ کی ملاقات حضرت میسیٰ وحضرت اس مرحلے سے گزر کر آپ دو سرے آسانوں پر کیے بعد ویگرے تشریف لے گئے اور آپ کی ملاقات حضرت میسیٰ وحضرت کیا و حضرت بوسف محضرت اوریس محضرت بارون محضرت موسیٰ علیم السلام سے ہوئی۔ ساتویں آسان پر پہنچ تو آیک عظیم الشان میں اس کے پاس آپ کی ملاقات ایک ایسے بزرگ سے ہوئی جو خود آپ سے بہت مشابہ شے۔ تھارف پر معلوم ہوا کہ حضرت ابرائیم علیہ السلام ہیں۔

پہر مزید ارتفاع شروع ہوا یہ ان تک آپ سدرة السنتھی پر پہنی گئے جو چیش گاہ رب العزت اور عالم خلق کے درمیان مد فاصل کی حیثیت رکھتا ہے۔ اس پر تمام گلوقات کا علم ختم ہو جا آ ہے۔ اس کے ماوراء جو پچھ ہے وہ غیب ہے جس کا علم نہ کی بی کو ہے اور نہ کسی مقرب فرشتے کو سوائے اس کے نے اللہ تعالی اس بی ہے کوئی علم دے دے۔ نیچ ہے جو پچھ جا آ ہے وہ یہاں لے لیا جا تا ہے۔ اس مقام کے قریب آپ کو جنت کا مشاہدہ کی ایا جا تا ہے۔ اس مقام کے قریب آپ کو جنت کا مشاہدہ کرایا گیا اور آپ نے ویکھا کہ اللہ تعالی نے اپ مائے بندوں کے لیے وہ پچھ صیا کر رکھا ہے جو نہ کسی آگھ نے دیکھا نہ کسی کان نے سال میں اس کا تصور تک گزر سکا۔ مدرة السنتھی پر پپنچ تو جبریل آگے چلنے ہے رک گئے۔ شخ معدی کے اس حالت کو شعر کی زبان بیں اس طرح بیان کیا ہے:

اگر یک بر موے برتر پام فروغ کی بدودد پام

اگر میں ایک بال کے برابر مزید برواز کرون تو بھل کی تیش میرے برون کو جلا دے گی۔

چنانچہ آپ سلی اللہ علیہ وسلم الکیلے آئے برھے۔ ایک بلند ہموار سطح پر پہنچ تو بارگاہ جلال کی جمل سامنے موجود تھی۔ ہم کاری کا شرف بخشا گیا۔ جو باتیں ارشاد ہو کس ان بیں سے چند یہ ہیں ادر کی وہ معراج کا تخفہ ہے جو آپ سلی اللہ علیہ وسلم بارگاہ ایزدی سے امت کے لیے لے کر تشریف لائے۔

- () ہرروز پانچ نمازیں جو پہاس نمازوں کے برابر ہیں عطاکی گئیں۔
  - (r) سوره بقره کی آخری دو آیتی تعلیم فرمانی گئیں۔
- (r) مثرک کے سوا دو سرے سب گناہوں کی بخشش کا امکان ظاہر کیا گیا۔
- (٣) ارشاد ہوا ہو محص نیکی کا ارادہ کرتا ہے اس کے حق میں ایک نیکی تکھی جاتی ہے اور جب وہ اس پر عمل کرتا ہے تو دس عیاں تکھی جاتی ہیں۔ گرجو برائی کا ارادہ کرتا ہے اس کے خلاف پکھے نہیں لکھا جاتا اور وہ جب اس پر عمل کرتا ہے تو ایک ہی برائی تکھی جاتی ہے۔

(۵) مسلمانوں کی انظرادی و اجمائی زندگی کے لیے وہ بنیادی اصول و قوانین ویے گئے جو سورة بنی اسرائیل کی آیات نمبر ۲۳ سے ۵۰ سک ندکور ہیں۔ ان کا خلاصہ یہ ہے:

(1) عبادت صرف الله واحد ہی کی کرنا۔ (۲) والدین کے ساتھ حس سلوک اور ان کی خدمت کرنا۔

(m) رشتہ واروں مکینوں اور مسافروں کے حقوق کی ادائیگی کرنا۔ (m) فضول فرجی نہ کرنا۔

(۵) حاجت مند رشته دارون مسكيفون اور مسافرون كي الداوند كريك كي صورت بين مجي زم روبيه اعتيار كرنام

(١) اخراجات مين اعتدال و مياند روى افتيار كرنا\_

(2) افلاس ك ذر س اولاد كو تقل نه كرنا- (٨) معاشر كو زنا س ياك ركهنا-

(٩) قبل و خول ريزي سے معاشرے كو بچانا۔ (١٠) يتيم كے مال كى هانات كرنا۔

(۱۱) تمام عمد "وعدول كى پايندى كرنا- (۱۲) ناپ تول يورا كرنا-

(۱۳) کی ایک بات اور چیز کے پیچے نہ لگنا جس کا صحیح علم نہ ہو (۱۳) زمین میں تکبرو غرورے نہ چلنا۔

معراج كابيد بيغام اور تحاكف لے كے حضور اكرم صلى الله عليه وسلم واپس زمين پر تشريف لائے اور بيت المقدس سے ہوتے ہوئے براق كے ذريعے سے مكه كرمه بينچه

صفورا کی بھا زاد ہمن ام ہان ہے روایت ہے کہ حضور کے ان سے فرمایا "اب ام ہانی! میں نے تم لوگوں کے ساتھ ہی عشاء کی نماز اوا کی اور اب میج کی نماز میں بھی تہمارے ساتھ بیس ہوں' اس دوران میں اللہ تعالی نے جھے بیت المقدس پنچایا اور میں نے وہاں نماز بھی پڑھی۔ حضرت ام ہانی نے آپ کی چادر پکڑ کی اور کما فعدا کے لیے یہ قصہ لوگوں کو نہ سناہتے گا ورنہ انسیں ایک اور شوشہ ہاتھ آ جائے گا اور وہ آپ کو نشانہ تفکیک بنائیں گے۔ لیکن آپ یہ فرماتے ہوئے ہاہر تشریف لاگ کہ انسیں ایک اور شوشہ ہاتھ آ جائے گا اور وہ آپ کو نشانہ تفکیک بنائیں گے۔ لیکن آپ یہ فرماتے ہوئے ہاہر تشریف لاگ کہ میں اس کو اور میں ابو جس نے بہت ہے لوگوں کو جمع کر لیا اور بذاق اڑانا شروع کر ویا۔ مشرکوں نے مشرت ابو بکر صدیق کے ماری بات من اور کما مصرت ابو بکر صدیق کے ماری بات من اور کما شاکہ ہو ضرور بی ہے۔ ہم تو اس سے بھی بڑی بات میں ان کو جھا مائے ہیں اگر سرور کا کتات سلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بات فرمائی ہو تو ضرور بی ہے۔ ہم تو اس سے بھی بڑی بات میں ان کو جھا مائے ہیں کہ انسین آسان سے خریں پیچتی ہیں "۔

معراج جس طرح آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی عظمت و رفعت و علو مرتبت اور بارگاہ اللی میں تقرب و توسل کی علامت ہے ای طرح آپ کی امت کے لیے بھی فخرو عزت اور سعادت کی باعث ہے۔ بلکہ یہ کمنا جائے کہ یہ پوری انسانیت کی معراج ہے تو بے جانہ ہو گا۔ آپ معراج کا جو پینام لے کر آئے اے اگر اپنایا جائے اور اس پر پوری طرح عمل کیا جائے تو انسان دنیا و آخرت کی سعات و خوش بختی ہے جمکنار ہو سکتا ہے۔

اب امت مسلمہ کی ذمہ داری ہے کہ وہ معراج کا عظیم تخفہ یعنی بڑے و کہ نماز کی بھی پابتہ ہو اور سورہ بن اسرائیل کے ان چودہ احکام پر بھی کاریئد رہے اور پھر بھوئی اندھیوں میں ڈونی ہوئی اور شرک کے گڑھوں میں پڑی ہوئی انسانیت کو بھی یہ پیغام پہچائے اور انہیں اسلام کے دوشن اور امن والے وین میں لائے ناکہ ونیا امن و سلامتی کا آنوارہ بن جائے اور آخرت میں کامیابیوں سے سرفراز ہو۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو معراج کے پیغام کو اپنانے اور دوسروں تک پیچائے کی توقیق عطا فرمائے۔ آمین۔ کامیابیوں سے سرفراز ہو۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو معراج کے پیغام کو اپنانے اور دوسروں تک پیچائے کی توقیق عطا فرمائے۔ آمین۔

# اسلام میں خاندانی نظام کی اہمیت

أَلْحُمَدُ بِاللهِ خَمَدُهُ وَنَشَتَعِيْنَهُ وَلَمَتَنَفِرَةٌ وَنُواْ مِنْ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ الْحَمَدُ بِللهِ مِنْ شَكُولِ اَنْفُينَا وَمِنْ سَيِطَاتِ أَعُمَالِنَا مَنَ عَلَيْهِ وَنَعُونُ بِاللهِ مِنْ أَعُمَالِنَا مَنَ تَقِعُمُلِلُهُ فَلاَ هَادِئُ لَذَا وَنَشَهُدُ آتَ لَمُ وَمَنْ يَقِعُمُلِلُهُ فَلاَ هَادِئُ لَذَا وَنَشَهُدُ آتَ لَى فَعَلَمُ اللهُ وَمَنْ يَقِعُمُلِلُهُ فَلاَ هَادِئُ لَذَا وَنَشَهُدُ آتَ مَنْ اللهُ وَالْحَالِمُ لَلهُ وَالْعَمَالِهِ وَالْمَالُولُ مَنْ اللهُ وَالْحَمَالِمُ وَلَمُ اللهُ وَالْعَمَالِهِ وَلَمْ اللهُ وَالْحَمَالِهِ وَلَمْ اللهُ وَالْحَمَالِهِ وَلَمْ اللهُ وَالْحَمَالِهِ وَلَمْ اللهِ وَالْحَمَالِهِ وَلَا اللهُ وَالْحَمَالِهِ وَلَمْ اللهُ وَالْمَالُولُ وَمَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَمْ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَكُولُولُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

اعوذبالله من الشيطن الرجيم يسم الله الرحمن الرحيم

آيات مباركة

وَقَضَى رَكُكَ آلاً تَعْبُدُوٓا الآ اِسَاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ اِحْسَانًا اِللَّا اِسَاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ اِحْسَانًا اِللَّا اِسَامُهُ وَفِيكُ عِنْدَكَ الْكَبَرَ اَحَدُهُمَا أَوْ كِلْهُمَا فَلاَ تَقُلْ لَهُمَّا أَفْ وَلاَ تَنْهَرْهُمَا وَقُدُلْ لَهُمَا فَوْلاَ كَرْنِيمًا ﴿ وَقُلْ لَهُمَا جَنَاحِ الدُّلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُلْ لَهُمَا جَنَاحِ الدُّلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُلْ لَهُمَا جَنَاحِ الدُّلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُلْ لَهُمَا جَنَاحِ الدُّلُ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُلْ لَيْنَا الْهُواءِدِ ٢٣/٢٣)

تیرے رب نے فیط کر ویا ہے کہ تم لوگ کمی کی مجاوت نے کروا کر صرف اس کی۔ والدین کے ماتھ نیک سلوک کروا اگر تسارے پاس ان میں ہے کوئی ایک یا ووٹوں ہوڑھے ہو کر رہیں تو انہیں اف تک نے کو نے انہیں جنوک کر جواب ووا بلک ان ہے احرام کے ماتھ بات کروا اور وہا کیا کرو کر اور وہا کیا کرو کہ "بروروگارا ان پر رم فرنا جس طرح انہوں نے رہت و شفقت کے ماتھ مجھے بھین میں پالا تھا۔ تسارا رب خوب جاتا ہے کہ تسارے والوں میں کیا ہے۔ اگر تم صالح بن کر رہو تو وہ ایسے مب لوگوں کے لیے ورکزر کرنے والا ہے جو ایچ تسور پر شنب ہو کر بھا گی کی طرف بیا ہے۔ اگر تم صالح بن کر رہو تو وہ ایسے مب لوگوں کے لیے ورکزر کرنے والا ہے جو ایچ تسور پر شنب ہو کر بھا گی کی طرف بیا ہے۔ اگر تم صالح بن کر رہو تو وہ ایسے مب لوگوں کے لیے ورکزر کرنے والا ہے جو ایچ تسور پر شنب ہو کر بھا گی کی طرف

يَا يُهَا الَّذِينَ امْنُوا قَوْا انْشَتَكُمْ وَآهُلِيكُمْ نَارًا وَقُودُ هَا النَّاسُ وَالْحِارَةُ (الحريم ١٠٠١)

اے ایمان والوا بچاؤ اپنے آپ کو اور اپنے اہل و عمال کو اس اگ ے جس کا ایندھن انسان اور پتر

مزید کتب پڑھنے کے لئے آئ بی وزٹ کریں: www.iqbalkalmati.blogspot.com

\* + +"

ہوں گے۔

وَلاَ تَفْتُلُوا آوَلادَكُوْ فِنْ إِمْلاقٍ اللهُ اللهِ اللهُ ١٥٢٠٠

اور اپنی اولاد کو مفلسی کے ڈرے قبل ند کرو

احاديث شريف

عن ابني هريرة رضى الله تعالى عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم دينار انفقته في سبيل الله و دينار انفقته في رقبة و دينار تصافت به على مسكين و دينار انفقته على اهلك. اعظمها اجرا النك انفقته على اهلك (رواه مملم)

عن عبدالله بن مسعود رضى الله تعالى عنه قال سألت النبى صلى الله عليه وسلم إى العسل احب الى الله تعالى؟ قالة الصلواة على وقتها قلت ثم اى؟ قال برالوالدين قلت ثم اى؟ قال الجهاد في سبيل الله (متغل علي)

حضرت عبداللہ بن مسود رضی اللہ تعالی عند نے کہا کہ میں نے رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم ہے پوچھا کہ اللہ تعالی کو کونما عمل زیادہ پہند ہے؟ آپ نے فرمایا وقت پر نماز ادا کرنا۔ میں نے عرض کیا اس کے بعد کونما ہے؟ کے بعد کونما ہے؟ آپ نے فرمایا مال باپ کے ساتھ نیکی کرنا۔ پھر میں نے عرض کیا اس کے بعد کونما ہے؟ تو آپ نے فرمایا: اللہ کی راہ میں جماد کرنا"۔

عن ابي هريرة رضى الله تعالى عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أكمل المومنين ايمانا احسنهم خلقا و خياركم خياركم لنسائهم (رواه الزري)

حضرت ابو حریرہ رضی اللہ تعالی عند نے کما کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اصومتوں میں سب سے کامل ایمان والا وہ ب جو ان سب میں اخلاق میں اچھا ہے اور ان میں سب سے اچھا وہ ہے جو اپنی عورتوں سے اچھا بر آؤ کرنے والا ہے "۔

حنزات محزم!

اسلام نے صالح معاشرہ قائم کرنے کے لیے جو بندواست کیے ہیں ان میں سب سے پہلے اس نے فرد کی تعلیم و تربیت اور اصلاح کی طرف توجہ دی ہے۔ انسان کو حقوق اللہ محقوق اللہ محتوق اللہ محقوق اللہ محق

معاشرہ ترتیب دیا۔ اس معاشرے میں تمام افراد کے باہمی حقق و فرائض کا تعین کیا۔ یہ حقق و فرائض صرف اصولی اور اجمالی طور پر ہی نہیں بتائے بلکہ ان کی تفصیلی جزئیات بھی بتا ویں۔

اس معاشرے کا پہلا ہون ایک مرد اور ایک عورت کے رشتہ نکاح ہیں مسلک ہونے سے وجود ہیں آ آ ہے ہے گھرانے کا عام ویا گیا ہے۔ لیکن سے میاں یوی صرف دو ہی نہیں ہوتے بلکہ اور کی ست میں دونوں کے والدین ہوتے ہیں اور افقی ست میں دونوں کے والدین ہوتے ہیں۔ پر شادی کے نتیج میں جو نیا گھر وجود میں آ آ ہے تو میاں یوی کے بال اوالد بھی ہوتی ہے۔ اس طرح نیچ رشتوں کی چوشی ست وجود میں آتی ہے ان چاروں ستوں میں رشتوں کا توازن بی اسلام کے سابق اور خاندانی نظام کی بھیان ہے۔ اگر ان رشتوں کی چوشی ہو وہ آیات پہل ہو جائے تو یہ نظام تائم نہیں رہتا اور سم بھر ہو جا آ ہے۔ ابھی جو دو آیات آپ سامتے سورہ اسراء اور سورہ تحریم سے خلاوت کی گئیں اور ان کا ترجمہ پیش کیا گیا ان بیل اس نظام کی عظمت اور ایمیت میان کی گئی ہے۔

حقیقت ہے ہے کہ اسلام نے جو خاندانی معاشرتی رفام دیا ہے وہ نمایت ہی عادلانہ 'شفانہ' جامع اور کائل ترین ہے۔ اس نے خاندان کے تمام افراد کے حقوق و فرائش اور آواب بری وضاحت سے بیان کے بیں۔ اس نے ہر فرو کو عزت و احزام کا مقام دیا ہے۔ اے معاشرتی معاشی اور قانونی حقوق دیے گئے ہیں۔ ان کا لحاظ رکھا جائے اور ہے اوا کے جائیں تو آلیہ مسلم گرانہ اس و سکون اور باہمی تعاون و اعتاد کا نمونہ بن جا آ ہے۔ پھر ایسے گرانے بل کر آیک معاشرہ تھیل دیے ہیں جو مثال اسلامی معاشرہ ہوتا ہے۔ اس کے مقابلے میں دو سرے معاشرے بست ناقص اور کمتر دکھائی ویے بیس۔ اس وقت مغرب کے معاشرہ ہوتا ہے۔ اس کے مقابل میں ہو ہوتا ہے۔ اور اس کے مقابل میں ہو جا آ ہے۔ انسان بس اس کا ہو کر رہ جا آ ہے۔ والدین سے تعلق بالکل میں ہو جا آ ہے۔ اور ان اللہ میں ہو جا آ ہے۔ انسان بس اس کا بود وہ بھی آواد شارہ مال کی عمر شک آپ والدین سے وابت رہتی ہے اس کے بعد اگر بچہ والدین کے توان ہو جا آ ہے۔ اور اس کے بعد اگر بچہ والدین کے بیس رہنا چاہے تو معمان کی میٹیت سے رہتا ہے۔ میاں یوی کی جائیداد اور اخالہ جات علیمی کی صورت میں تصف نصف تصبیم ہو جاتے ہیں۔ اور کسی آیک کے فوت ہونے کی صورت میں دو مرا بلا شرکت فیرے اس کا کا صورت میں تصف نصف تصبیم ہو جاتے ہیں۔ اور کسی آیک کے فوت ہونے کی صورت میں دو مرا بلا شرکت فیرے اس کا ایک میں جاتر ہونے والے فرائش بھی۔ المذا ہر رشتہ دار کے درمیان حقوق و فرائش کا جادر اس کے حقوق بھی واضح کر دیے گئے ہیں اور اس بے عائد ہونے والے فرائش بھی۔ المذا ہر رشتہ دار کے درمیان حقوق و فرائش کا جادر ہونے اربتا ہے۔

والدين کے حقوق

والدین اپنے بچے کی جو پرورش اور محمداشت کرتے ہیں اس کی بنیاو پر قرآن مجید میں ان کا یہ حق تشلیم کیا گیا ہے کہ اگر
زندگی کے کسی درجے پر وہ تہمارے سامنے اس حال میں آئیں جیسے تم ان کے سامنے تھے کہ نہ چل کئے تھے 'نہ بیٹے سکتے تھے 'نہ بی کہا کتے تھے 'نہ بی کہا کتے تھے 'نہ بی کہ ان کی سامنے تھے کہ نہ چل کے تھے 'نہ بی صفائی اور طہارت سے بھی قاصر تھے۔ تو اب تم پر از روئے قرض بیہ لازم ہے کہ ان کی
تمام پہلوؤں سے محمداشت کرو گویا ان کے لیے محاثی جدوجہد سے لے کر رفع حاجت اور طہارت تک میں ان کے کام آؤ جیسے
انہوں نے ''بالخصوص'' تمہاری والدو نے تمہارے لیے کیا تھا۔ ازروئے قرآن بیہ والدین کے ساتھ کوئی رعایت و احسان تمیں بلکہ
ان کا حق ہے۔ اپنے دونوں بازوؤں کو ان کے لیے جھکائے رکھنا مثال ہے مرفی کی مائند ان کو اپنے پروں بی پناہ دسینے سے اور
اس کا حکم سورہ بی اسرائیل کی بیان کردہ آیات میں دیا گیا ہے۔

اگرچہ یہ ذمہ داری بالعوم اولاد کی ہے' کین زیادہ خور ہے ویکھا جائے تو یہ اصلا" بینے کی ذمہ داری ہے' کیونکہ بٹی تو دالدین کے گرے رخصت ہو جاتی ہے اور کی اور مرد کا گھر آباد گرتی ہے۔ یی وجہ ہے کہ اپنی والدہ اور والد کے ترکے بیل اس کا حصہ اپنے بھائی کے مقابلے بیل نصف ہے۔ المذا ان کی خدمت کی ذمہ داری بھی اسی نبست ہے کم ہو جائے گی۔ رہی بہو تو وہ شہ تو اپنی ساس اور سرکی ورافت بیل حصہ دار ہے اور شہ اس پر ان کی گلمداشت کی کوئی ذمہ داری ہے۔ لیکن عورت اپنی خور اس کی طرف ہے گھر بیل موجود اس موجود اس کی حکمداشت کرے تو یہ اس عورت کا اپنے شوہر پر ایک بہت بڑا اصان ہے کہ اس طرح وہ اپنی والدین کے حقوق کے والدین کی تعمدان کی جمہوں کرے کہ میرے بھائی کی بوری بیلی ہو گئی کی ووسرے گھر بیل اور اس گھر کی بٹی کی تیسرے گھر بیل جاتی ہو تا اور اس کی خورت کا اپنی جاتی ہو گئی کی دوسرے گھر بیل اور اس گھر کی بٹی کی تیسرے گھر بیل جاتی ہو تا کہ اگر بر تورت یہ تعمدان کی جہرے والدین کی خدمت کرے اور بیل اپنی تی تیسرے گھر بیل جاتی ہو تا کہ کروں' اگرچہ یہ میری براہ داست ذمہ داری نہیں ہے۔ بیل ہو اس کی خورت کی خوار کہ دورت ہو ہو اس کو بٹی کی خورت سے بھر کو اللہ کے عذاب بیل جاتا ہوئے ہو گی کی خدمت کرے اور بیل اچھ بیائے کی غرض سے حضور صلی اللہ خدمت کرے بول اور اس کی بنیاد پر وہ اس کو اپنی میں دے جو اس کی باتھ بیائے کی غرض سے حضور صلی اللہ و ساس کی باتھ بیائے کی غرض سے حضور صلی اللہ و ساس کی میسیعیت آبادہ ہو گی اور خوش دی سے در ساس کی میسیعیت آبادہ ہو گی اور خوش دی سے در ساس کی میسیعیت آبادہ ہو گی اور خوش دی سے در سے گھر بیان بھائے کی غرض سے حضور صلی اس کے میں جان دیائے کا مربین جائے کی غرض سے دورت کی در خوش دی سے در سے گائے کی غرض سے حضور صلی اس کے میں جان کی میسیعیت آبادہ ہو گی اور خوش دی سے در سے گھر کی دورت کی دورت کی دورت کی دورت کی دورت کی کی دورت ک

### اولاد کے حقوق

اس کے بعد اہل و عیال کے حقق کا معالمہ آ آ ہے بعنی انسان پر از روئے دین اپنے بچوں کے کیا حقق ہیں۔ اچھی طرح سجے لینا چاہیے کہ ایک باپ کی اپنی اولاد کے سلط میں اصلی دمہ داری تو انہیں جنم کی آگ سے بچانا ہے۔ اس لیے ابتداء میں صورہ التحریم کی آیک ہے بچانا ہے۔ اس لیے ابتداء میں صورہ التحریم کی آیت نمبر ا پیش کی گئی محمی کہ ''اے ایمان والو بچاؤ اپنے آپ کو اور اپنے اہل و عیال کو اس آگ ہے جس کا اید حن انسان اور چھڑ ہوں گے''۔ باتی دمہ داریاں جو معلوم و معروف ہیں لیمنی ان کے لیے ندا الباس' رہائش اور حفاظت کا انتظام بھی اس کی دمہ داری ہے۔ لیکن یہ خیال رہے کہ ان تمام کے لیے ایک عنوان ہے معیشت اور رزق کے وسائل کی فراہمی۔ اور روز دھوپ کے بعد بھی انسان کو اتنا ہی طے گا جننا اللہ ان کے فراہمی۔ اور رازق باشہ اللہ ہی تربیت تو اس میں بھی تربیت اولاد تو والد پر فرض ہے' تعلیم کا قبراس کے بعد آ آ ہے۔ تربیت کا مظمد ہے کہ اولاد کو انسان بنایا جائے۔ انسان بنانے کے لیے جیسی اور بھٹی تعلیم کی ضرورت ہے' اپنے وسائل میں رہتے ہوئے مظمد ہے کہ اولاد کو انسان بنایا جائے۔ انسان بنانے کے لیے جیسی اور بھٹی تعلیم کی ضرورت ہے' اپنے وسائل میں رہتے ہوئے کے لیے دوری تعلیم دین اور آخرت میں کامیاب ہونے کے لیے طوری تعلیم دلانا اور آخرت میں کامیاب ہونے کے لیے طوری تعلیم دلانا اور آخرت میں کامیاب ہونے کے لیے ضروری تعلیم دلانا بھی قرض ہے۔ اس سے آگے بڑھ کر ان کو اللہ کی معرفت دلانا اور آخرت میں کامیاب ہونے کے لیے ضروری تعلیم دلانا بھی قرض ہے۔

شریعت کی روے اولاد کے یہ حق میں۔ (۱) ان کی زندگی کی حفاظت کرنا (۲) پرورش کرنا (۲) تعلیم و تربیت دینا (۴) محبت و شفقت کرنا (۵) مساوات برتنا (۲) عقیقد اور ختند کرنا (۵) اولاد کی شادی کرانا (۸) میراث کا حقدار قرار دینا (۹) ان کے لیے دعا کرنا۔

### شوهراور بیوی- حقوق و فرائض

اس کے بعد تیبرا اہم ترین رشتہ شوہر اور یوی کا ہے۔ شوہر اور یوی کے درمیان حقوق و فرائض کا معاملہ 'اس وقت کا سب سے حساس معاملہ ہے۔ اس سلط بیل سب سے پہلی بات یہ سمجھ کھیے کہ اسلام کی رو سے خاندان ایک ادارہ ہے اور کسی بھی ادارے کی سب سے اہم چیز اس کا نظم و ضبط ہوتا ہے۔ کسی ادارے بیل کام کرنے والے مخلف افراد انسان ہوتے ہیں ورکر بھی انسان ہوتا ہے 'اور وائریکٹر بھی۔ ای طرح نائب قاصد بھی انسان ہوتا ہے اور افر بھی۔ لیکن انسان ہونے کے اعتبار سے دونوں برابر ہونے کے باوجود اس ادارے کے نظم کا نقاضا پورا کرتے ہوئے چھوٹا منصب رکھنے والا برا منصب رکھنے والے کا سم مانتا ہے اور جب تک بید کیفیت برقرار رہتی ہے اس ادارے کا نظام سمجھ چاتا ہے۔ مزید یہ کہ ہر ادارے کا ایک سربراہ ہوتا ہے اور وہ مرد ہے' اس کے تمام ماخت یوی نیچ' انسان ہی ہوتے ہیں لیکن ان کو اس ادارے کے سربراہ کی اطاعت کرنا پڑتی ہے اور دو سرے اداروں کی طرح نہ تو گھر کے ادارے کا سربراہ بالا دست ہوتا ہی ادارے کا باکت زیوست ہوتے ہیں' بلکہ سب شرف انسانیت بیں مسادی ہوتے ہیں' ایک دو سرے کا دارے ہوتے ہیں' بلکہ سب شرف انسانیت بیں مسادی ہوتے ہیں' ایک دو سرے کے معادن و مددگار ہوتے ہیں' ایک دو سرے کے معادن و مددگار ہوتے ہیں' ایک دو سرے کے معادن و مددگار ہوتے ہیں' ایک دو سرے کے معادن و مددگار ہوتے ہیں' ایک دو سرے کے معادن و مددگار ہوتے ہیں' ایک دو سرے کے دکھ درو میں شرکہ ہوتے ہیں۔

### نسبى رشة اور اسلام

ماں باپ اولاد منوبر اور بیوی کے بعد دوسرے نسبی اور خاندانی رفتے آتے ہیں۔ ان رشتوں کے حقق و قرائض بھی اسلام نے بیان کے ہیں اور خاندان میں ان کا مقام و مرجہ بھی رکھا ہے۔ اب تھوڑا سا تذکرہ شوہر و بیوی کے بس بھائیوں کا کیا جا ہے۔ یہ بیات ذہن میں رہے کہ والدین اور اولاو کا رفت براہ راست رفت ہوتا ہے جبکہ بس بھائی کے ساتھ انسان کا رفت والدین کی وساطت سے استوار ہوتا ہے۔ لفذا بس بھائی کے رفتے میں والدین کی نسبت دوری ہے۔ ہر مخص اپنے بھائی بس تک

پہنچنے کے لیے ایک درجہ اوپر چڑھ کر اپنے والدین تک پہنچتا ہے۔ پھر ایک درجہ بنچے آکر ان تک پہنچتا ہے۔ لاڈا یمال دو درجول کا فصل ہے جبکہ میاں اور بیوی کے لیے ایک دوسرے کے بھن بھائی ایک درجہ اور دور ہو جاتے ہیں۔

اسلام کے معاشرتی نظام میں میہ بات بھی غور طلب ہے کہ اس میں جمال تمام رشنوں کے حقوق برابر نہیں ہیں۔ وہاں ان کے ساتھ میل جول اور المحنا بیشنا بھی ایک ساخیں ہے۔ مثلاً رشتہ جس قدر قربی ہے اس سے زائد تعلق اس کا حق نہیں ہے، بلکہ بعض اوقات اس پر پابندی ہے۔ نہتی بمن بھائیوں سے تعلق اپنے بھائیوں کا سانہیں ہو سکتا۔

### رشتول کی تقسیم اور قانون وراثت

رشتوں کی ہے تقیم اسلام کے قانون وراثت میں بہت نمایاں ہو کر سائے آتی ہے۔ ایسا معلوم ہو آ ہے کہ کچے وائرے ہیں ہو گھنے ویے گئے ہیں۔ وراثت کے بہت سے معاملات میں نظر آتا ہے کہ انسان کے اصل تعلق تو دو ہی ہیں والدین اور اولاد۔ باق سب ان کے بعد ہیں۔ مثلاً مرنے والے کے قریب ترین رشتہ وار کون ہیں؟ اوپر کی طرف اس کے والدین بیچے کی طرف اس کی اولاد اور افقی ست میں بیوی یا شوہر' ان میں بیوی یا شوہر کی عدم موجود گی میں قو درافت آگے سرو ساس کو تہیں جائے گی' الله والدین اور اولاد کی عدم موجود گی ہو گی۔ ورنہ تہیں۔ مثلاً اگر مرنے والے کے البت والدین اور اولاد کی عدم موجود گی میں وراثت وادا/ وادی اور یو آ/ بوتی کو خفل ہو گی۔ ورنہ تہیں۔ مثلاً اگر مرنے والے کے والدین موجود ہوں گے قو وای اپنے تھے کے وارث ہوں گے۔ اگر وہ موجود نہ ہوں تو دادا دادی وراثت کے خقد ار ہوں گے ای طرح اولاد کے دائرے میں اگر کوئی موجود ہوا تو بو آ بوتی موجود مریں گے اور اولاد میں سے کوئی بھی موجود نہ ہو گا تو بوتیاں وارث بین گی۔

#### حفزات گرای!

اسلام نے خاندانی نظام کی مضوطی و استحکام کے سلسلے میں جو بنیادی ادکام دیتے ہیں اور خاندان کے افراد کے باہمی حقق و فرائض مقرر کیے ہیں ان میں افراد' معاشرے اور ملک و ملت کی بھلائی و بھڑی ہی بھڑی ہے اور اس میں ونیا و آخرت کے بہت سے فائدے ہیں۔ جن میں سے چند یہ ہیں۔

- (۱) انسان کی دنیاوی زندگی سکون و اطمیتان اور آرام سے گزرتی ہے۔
- (٢) ايها خاندان دنيا ميں عزت و وقار كى نظرے ديكھا جا آ ہے اوگ ايے خاندان كى عزت كرتے ہيں اور ان پر احتاد كرتے ہیں۔
- (٣) اس سے اسلام معاشرے کی تشکیل میں مد ملتی ہے کیونک جب ابتدائی اکائی اچھی ہوگی تو اس سے بننے والا معاشرہ اچھا ہوگا۔
  - (r) ایسے خاندان کے ذریع سے معاشرے میں وعوت و تبلیغ کا کام پروان چڑھے گا اور نیکیاں تھیلیں گی۔
- (۵) چھوٹے موٹے خاندانی محاملات خاندان میں ہی طے ہو جاتے ہیں یا برادری اور پنچایت میں طے ہو جاتے ہیں اور عدالتوں میں وسکے کھانے شیں پڑتے اور نہ ہی خاندان کی کو تابیاں جول' وکیلوں اور سحافیوں اور عام لوگوں کے سامنے آتی ہیں۔
  - (٢) معاشره ب راه روى ب حيائي اور بت ے كنابول ے محفوظ ربتا ہے۔
- (2) میراث کے اسلامی احکام پر عمل ہونے سے تقیم دولت ہوتی رہتی ہے اور حمد کین نفرت اور عداوت پیدا نہیں ہوتی۔

T+ A

(۸) اسلامی احکام پر عمل کرنے سے آوی کو آخرت کی نجات و فلاح نصیب ہوتی ہے اور حقوق العباد اوا کرنے کی وجہ سے آخرت کی باز پرس سے نکے جاتا ہے۔ و آخر دعوانا ان الحمالله رب العالمين

مزید کتبر پڑھنے کے لئے آتی ہی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

## محنت کی عظمت

اَلْحُمَّدُ بِلَهِ عَشَدُهُ وَنَسَتَمِينَهُ وَنَسَتَنَفِرَهُ وَنُوءً مِنُ بِهِ وَنَسَقَ كُلُّ عَلَيْهُ وَنَعُونُ مِنْ بِينَاتِ اَعْمَالِنَا مَنَ عَلَيْهُ وَنَعُونُ مَنِ بِينَاتِ اَعْمَالِنَا مَنَ يَعْمَدِهِ اللهُ وَنَعُونُ اللهُ عَلَا مَا اللهُ عَلَا مَا اللهُ وَنَعْهُدُ اَلَّ وَفَا اللهُ اللهُ وَخَدَهُ لَا مَنْ مُؤلِكِ لَهُ وَلَهُ مَا اللهُ وَاللهُ اللهُ وَخَدَهُ لَا مَنْ مُؤلِكِ لَهُ وَلَهُ مَا مَنْ الله وَالله وَلَا الله وَالله وَالله

اعونبالله من الشيطن الرجيم، بسم الله الرحمن الرحيم آيات مبارك: وَ اَنْ لَيْسَ لِلاَئْدَ نِ اِلْاَ مَا سَعَىٰ ﴿ وَاَنْ سَعْيَ اسْوُفَ يُسُرَى ﴿ (الْحُمْ ٢٠٠٢-٢٠١)

اور یہ کہ انبان کے لیے پیچے نیں ہے گروہ بس کی اس نے سی کی ہے اور یہ کہ اس کی سی عنقیب دیکھی جائے گی۔
ولت مد حک تکسر فی الارض وجعلما لکٹر فیھا معایش (الدران بنا)
ہم نے تمیں زیمن میں افقیارات کے ماتھ بنایا اور تمارے لیے یمان المان زیت فرائم کیا۔
یکا یکھا الکیڈین المنو الذا تو دی للصکلوة مین یو هر الجنگ ی قاشعوا الی دیگر اللہ و در کوا البین تا دیکھ خین لکھ اللہ میں وابت می کا تھا اللہ و قائد و قائد اللہ و قائد و قائد اللہ و قائد و

اے لوگو جو ایمان لائے ہو جب پکارا جائے نماز جعد کے لیے جعد کے دن تو اللہ کے ذکر کی طرف دوڑو اور خرید و فروخت چھوڑ دو۔ یہ جمارے لیے زیادہ بھر ہے اگر تم جانو۔ پھر جب نماز پوری ہو جائے تو

زین میں پیل جاؤ اور اللہ کا فضل علاش کرو اور اللہ کو کشت سے یاد کرتے رہو' شاید کہ حسیس فلاح افعیب ہو جائے۔

#### احاديث شريف

عن مقدام بن معديكرب قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ما أكل اجد طعاما قط حيرا من أن يأكل من عمل بديد ( تفارى) يأكل من عمل بديد ( تفارى) مقدام بن معد يكرب في روايت كى كه رسول الله صلى الله عليه وسلم في قربايا كه الية باتحة كى كمائى على بعتر كهانا كى مخص في نمين كهايا اور الله تعالى ك ني واؤد عليه السلام الية باتحول كى كمائى كهات في " معنى رافع بن حديج قال قيل يا رسول الله اى الكسب اطيب قال عمل الرجل بيده وكل بيع

رافع بن خدیج نے کما کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا گیا کیا رسول اللہ سب سے زیادہ اچھی کمائی کون س ہے؟ آپ نے فرمایا: آدی کا اپنا ہاتھ سے کام کرنا اور وہ تجارت جس میں تاجر ب ایمانی اور جسوٹ سے کام نمیں لیتا۔

عن عبدالله بن مسعود عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لايكسب عبد مال حرام فينصلق منه فيقبل منه ولا ينفق منه فيبارك له فيه ولا يتركه خلف ظهره الاكان زاده الى النار ان الله لا يمحوالسبى بالسبى ولكن يمحوالسبى بالحسن ان الخبيث لا يمحو الخبيث (مظاوة) عبدالله بن مسعود كم ي منه قرايا كه كوئى بنده حرام بال كمائ بحراس عبدالله بن مسعود كم قور صلى الله عليه وسلم في ارشاه فرمايا كه كوئى بنده حرام بال كمائ بحراس من عنداكى راه مين صدقد كرب توبه صدقد اس كى طرف سه قبول نمين كيا جائ كا اور أكر افي ذات اور گر والوں پر فرج كرب كا تو يركت سه خالى بو كاد اگر وه اس كو چنود كر مرا تو وه اس كه جنم كسر من زاد راه بن كاد راه بن كو استه عمل سه مناناً بلك برب عمل كو استه عمل سه مناناً بلك برب عمل كو استه عمل سه مناناً

#### محرم حفرات!

اسلام نے اپنے پیروکاروں کو زندگی گزارنے کی جو جامع تعلیم دی ہے' اس میں دنیا اور دنیا کی زندگی کے بارے میں تعمل رہنمائی موجود ہے۔ دنیاوی معاملات کے ساتھ اس کا تعلق' اس میں محنت' اس کی ترقی و بستری کے لیے کوشش اور اپنی ضروریات کے حصول کے لیے جدوجہد کرنا اس تعلیم کا حصہ ہے۔ اسلام نے اس دنیا کو دارائعل قرار دیا ہے۔ دونوں جمانوں لیمن دنیا و آخرت کے لیے عمل کرنے کی جگہ بتایا ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

وَلاَ تَمْشَ نَصِيْبَكَ مِنَ الدُّنْيَا وَآخَسِنُكُمَّا آخَسَنَ اللهُ النِّكَ وَلاَ تَبْعُ الفَسَادَ في الارْضِ إنَ اللهَ لا يُجِبُ النُّفْسِدِينَ ﴿ رَاتُسْسِمَ مِنْكِ)

ونیا میں سے بھی اپنا صد فراموش نہ کرا اصان کر جس طرح اللہ نے تیرے ساتھ احسان کیا ہے،

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی وزٹ کریں: www.iqbalkalmati.blogspot.com

اور زمین میں فساد برپا کرنے کی کوشش نہ کر اللہ مضدوں کو پہند نمیں کرنا۔ پھر انسان کو دعا سکھائی گئی کہ اپنے پروردگارے دنیا اور آخرت دونوں کی خیرو بھلائی طلب کرو۔ ارشاد ہوا کہ کہو: رَتَبَنَا اَیْنَا فِی النَّانِیَا حَسَنَةٌ وَرِقْ الْاَحْرَةِ حَسَنَةٌ وَقِیْنَا عَذَابَ النَّارِنَ (اللهِ ۲۰۱۲)

اے ہمارے رب میں ونیا میں بھی بھلائی دے اور آخرت میں بھی بھلائی اور آگ کے عذاب سے ہمیں بچا۔ بچا۔

حضور اكرم صلى الله عليه وسلم نے اپنے ايك ارشاديس فرمايا:

واعمل للنياك كانك تعيش فيها ابنا واعمل لاخرتك كانك تموت غنا

یعن دنیا سے اپنا صد لینے کے لیے اس طرح کام کرد گویا تہیں بیشہ یماں رہنا ہے اور اپنی آخرت کی بھڑی کے لیے اس طرح عمل کرد گویا کل ہی جہیں دنیا چھوڑنی ہے۔

دنیا کے ساز و سلمان اور مال و زر چونکہ خیر و بھلائی کا ذریعہ اور وسیلہ میں اندا انہیں وسیلے کے طور پر حاصل کرنے کی پوری پوری کوشش کرنا چاہیے البتہ اے مقصد اور غرض و غایت نہیں بنانا چاہیے۔ جو لوگ اے اپنا مقصد اور غرض و غایت بنا لیتے میں تو یہ مال خیرے شرمیں بدل جاتا ہے اور بجائے فائدے کے نقصان رساں ہو جاتا ہے اور وٹیاداری بن جاتا ہے۔

بفدر ضرورت رزق حلال کی طلب اور اس کا حصول انسان کی ذمه داری قرار دیا گیا ہے۔ سورہ جعد کی آیت نمبر ۱۰ میں ارشاد ہے: وابتغوا من فضل الله یعنی اللہ کا فعل (رزق) طلب کرو۔ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

طلب كسب الحلال فريضة بعد الفريضه (مظواة)

طال روزی کا حاصل کرنا قرض عبادات کے بعد فرض ہے۔

اسلام نے ساری زمین بلکہ پوری کائنات کو انسان کے لیے عمل کا میدان قرار دیا ہے اور اس کو ترخیب دی ہے کہ وہ اپنی معاش کے حصول اور خلق خداکی فارغ البالی اور کشادگی کے حصول کے لیے زیادہ سے زیادہ محنت کرے۔ حضور آکرم سلی اللہ علیہ وسلم نے رزق کے حصول کی جدوجمد کے لیے ترخیب دیتے ہوئے فرہایا:

جب تم فجر کی نماز پڑھ او تو اپنی روزی کی حلاش سے خافل ہو کر سوتے نہ رہو (کنز العمال)

ای طرح تھماء کرام نے فقہ میں معافی جدوجمد کو فرض مین اور پیداوار کو فروغ دینے کی کوشش کو فرض کفایہ (یعنی ایسا فرض جو لازم تو ہر مخض پر ہو البتہ اگر پکھ لوگ اے اوا کر دیں تو سب پر ے ذمہ داری اثر جائے اور اگر کوئی ہمی ادانہ کرے تو ہر فرد ے باز پرس ہو) قرار دیا ہے۔ ردالحقار میں ہے ومن فروض الکفایة الصناعة المحتاج الیها "ضروری صنعتوں کا قیام فرض کفایہ ہے"۔

حضرات گرای!

اسلام نے باتھ سے کام کرنے اور رزق حال کمانے کو نیکی کا کام 'اجر و ثواب کا عمل اور فضیلت حاصل کرنے کا ذراید بتایا ب- قرآن مجیدئے حضرت واؤد علیہ السلام کا تذکرہ کرتے ہوئے بتایا:

وَالنَّا لَهُ الْحَدِيْدَ } أَن اعْسَلُ سُبِعْتِ وَ فَتَدِرُ فِي السَّرْدُواعِلُوَا صَالِحًا ﴿ وَالنَّالَةُ ال

اور جم نے لوہ کو اس (داؤد) کے لیے ترم کر دیا اس ہدایت کے ساتھ کد زربیں بنا اور ان کے علقہ گئیک انداز پر رکھ۔ (اے آل داؤد) نیک عمل کرد ۔

ای طرح دین اسلام کی آرخ بتاتی ہے کہ بہت ہے ہی اور ان کے پیروکار اپنے ہاتھ ہے کام کر کے اپنی روزی طاصل کرتے تھے اور کی پر بوجھ نیس بخت تھے۔ جیسے حضرت ادرایس علیہ السلام ورزی کا کام کرتے تھے حضرت موٹی علیہ السلام نے کریاں پرائیں۔ فوو سروار دو جمال نے ایک وقت میں بحریاں چرائیں اور تجارت کی ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے قربایا: افضل الکسب کسب الرجل بیدہ (الله م احمد) «بحلی کمائی دہ ہے جو آدی کے اپنے ہاتھ ہے کمائی ہوئی ہوا۔ اور قربایا: ان الله بحب العبد المحدرف (طرانی) "اللہ تعالی ہتر مند بندے سے مجت کرتا ہے "۔

طبرانی کی ہی ایک اور روایت ہے کہ

ایک مرجہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام ایک آدی کے پاس سے گزرے۔ صحابہ نے اس کی اچھی محنت اور چتی کو ویکھا تو تجب کا اظہار کیا اور اسے پند کیا پھر انہوں نے کہا: یا رسول اللہ اگر یہ خض اس فتم کی محنت و جدوجہد اللہ کی راہ یعنی جہاد میں وکھا تا تو اس کے لیے کیا بی اچھا ہو تا۔ اس پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے قربایا: "اگر یہ مخض اپنے بوڑھے مال باپ کی خدمت کے لیے نکا ہے تو اللہ کی راہ میں ہے اور اگر یہ اپنی ذاتی ضروریات بوری کرنے کے لیے نکا ہے تاکہ سوال سے نیچے تو بھی یہ اللہ کی راہ میں ہے۔ اور اگر یہ اپنی ذاتی ضروریات بوری کرنے کے لیے نکا ہے تاکہ سوال سے نیچے تو بھی یہ اللہ کی راہ میں ہے۔ "

ہمارے کرتمی نوٹ کی پہت پر جو عبارت تھی ہوئی ہے اے پڑھیے اس پر بھی لکھا ہے کہ "حصول رزق حال عبادت ہے"۔ اس سے حال روزی کمانے کا اجر اور درجہ معلوم ہو آ ہے۔ اسلام نے تمام جائز چیتوں' بنہوں اور کاموں کے کرنے کو نفیات والے کام قرار ویا ہے اور ہر محض کو افتیار ہے کہ جو چیشہ چاہے افتیار کرے۔ کی چیشے کو حقیر قرار نہیں ویا گیا' کی ذات پات اور نسل کی بنیاو پر چیتوں کی تقسیم نہیں کی گئ مارے ہاں چیتوں اور کاموں کی تقسیم بندوانہ طریقہ پر اور بر مغیر کے رواج کے مطابق ہے اسلام کا اس سے کوئی واسط نہیں ہے۔ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنها روایت کرتی ہیں کہ درسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنا ہو آگا تھے گئے "مزید قربایا "آپ اپی بحری کا دودھ اٹکال لیتے تھے اور اپنا کام بھی کر لیتے تھے" (ترزی شریف)۔

محترم سامعين!

صفور کے یہ کام ظاہر ہے کہ روزانہ کے معمول نمیں تھے۔ لیکن آپ کا ایک مرتبہ جوتی کا تسمہ لگانے کا کام قیامت تک آنے والے جفت سازوں (موجوں) کو حوصلہ اور عزت دے گیا کہ جو کام وہ کر رہے ہیں ' یہ گھٹیا اور حقیر کام نمیں ہے بلکہ سنت رسول ہے۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے چھوٹے چھوٹے کاموں کے کرنے کی ترقیب دے کر ان کو محترم قرار وے ویا۔ حضرت ابو جریرہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد قربایا:

دوتم میں سے کوئی لکڑیوں کا گشا اپنی چیشے پر اٹھا کر لائے اور اپنی روزی ممائے ہے اس کے لیے اس سے بمتر ہے کہ کہ وہ کسی سے سوال کرے چروہ اس کو پچھ دے یا انکار کردے "- ایک اور حدیث میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "تہمارے لیے کام کرنا بمتر ہے یہ نبت اس کے کہ قیامت کے دن تم اپنے چرے پر سوال کا واغ کے کر آؤ"۔ (الو واؤو)

ای طرح ایک صحابی کا بیہ مضہور واقعہ آپ نے شاہو گا جس سے محنت کی عظمت کا اندازہ کیجی۔ حضور اکرم نے ایک مرتبہ ایک صحت مند شخص کو دست سوال دراز کرتے ہوئے دکھ کر دریافت فرمایا:

وحتم کیوں بھیک مانکتے ہو۔ کیا تم واقعتا مسکین ہو؟" (بعنی تمهارے پاس کھھ نہیں ہے) اس محض نے جواب ویا "یا نی میرے یاس ایک عادر ہے یہ بی میراکل سرمایہ ہے جس کا پکھ حصد میں بچھا لیتا ہوں اور مجھ حصد اوڑھ لیتا ہوں۔ اس کے علاوہ میرے پاس بانی ینے کے لیے ایک پالد ہے "۔ رسول خدانے علم دیا انتہا کر دونوں چڑی کے آؤ" آپ نے وہ دونوں چڑی اینے وست مبارک یں تھام کر محلب کرام سے دريافت فرمايا: "كون ب جو اشيس خريد ؟" ايك آواز آئى: يا بى الله من ايك دريم مين خريد في تار ہوں۔ آپ نے پیر فرمایا: "کون ہے جو اس سے زیادہ قیت دینے کو تیار ہے؟"۔ آخر کار وہ بالہ اور جادر وو ورہم میں فروخت فرما ویں۔ آپ نے وہ دونول ورہم اس انساری کو ویتے ہوئے بدایت فرمائی الم درہم ے تم این الل و عیال کے لیے غلہ خریدو اور دوسرے درہم سے کلماڑی خرید کر میرے یاس الؤ۔ حضرت انس فرائے میں کہ وہ انساری حضور کے ارشاد کے بموجب کلماڑی لے کر حضور کی عدمت میں حاضر ہوا۔ آپ نے اس کلیاڑی سے خود اینے دست مبارک سے ایک لکڑی کائی اور اس میں وستہ ڈالا۔ پھر وہ کلیاڑی انہیں دے کر کہا 'خباؤ ککڑیاں کاٹ کر انہیں فروخت کرو۔ بیں حمہیں پندرہ دن تک نہ دیکھوں'' وہ انساری بدرہ اوم کے بعد آخضرے کی خدمت اقدی میں حاضر ہوئے اور کیا: "یا نی اللہ میں نے ان پندرہ وٹول میں وی درہم کمائے ہیں۔ چند درہم میں نے خرچ کر کے اپنے کیڑے بنائے ہی اپنے میں نے سلمان خورد و نوش میں خرج کروسے "- آپ کا چرو برانوار بدین کردیک اٹھا "آپ نے فرمایا: "بدتم بر خدا كى رحمت ب كد تم روز قيامت الله ك مام يهكارى كاجره ل كرحاضرند مو كي"- (ابو داؤد رتذى) حضورات ایک اور موقع پر ارشاد فرمایا:

"تم ش سے ہراکی ری کا کلوالے کر مہاڑ پر چلا جائے" لکڑیاں اکٹھی کر کے ان کے بنڈل بنائے" اپنی پیٹھ پر لاد کر لائے اور بازار میں فروخت کر وے۔ یہ بنڈل حمیس خدا کے عنیض و غضب سے بچالیں گے یہ اس سے کیس بمتر ہے کہ تم انسانوں کے سامنے وست سوال دراز کرو۔ جو حمیس خیرات ویں یا نہ ویں"۔ (بخاری جلدا میں 199)

شریعت مطهرہ نے بیکار پیٹے اور ب کار رہنے ہے اپنے پیروکاروں کو منع فرمایا اور کام کرنے کی ترفیب دی ہے۔ ابو فیم نے الحلیہ بیل آیک روایت بیان کی ہے کہ "جو شخص دنیا کو جائز طریقے سے حاصل کرتا ہے باکہ سوال سے بیچ اور اپنے اہل و عیال کی کفالت کرے اور ہسائے گی مدو کرے تو قیامت کے دن جب وہ اٹھے گا تو اس کا چرہ چودھویں رات کے جاند کی طرح روشن ہو گا (اساس التهذیب) ایک اور حدیث بیل ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بالداروں کو تھم ویا کہ برمیاں پایس اور غریوں کو تھم دیا کہ مرغیاں پایس باکہ فراخی حاصل کریں (ابن باجہ) کنوز الحقائق بیں ہے کہ "عورت کا گھر بیں خالی بیٹے رہنے کے بجائے چرفہ کانا اچھی کمائی کا مشغلہ ہے"۔ حضرت عمر رضی اللہ عند فرماتے ہیں: "کسی مسلمان کو بید زیبا ضیس کہ خلاش رزق میں بیٹے جائے اور دعا کرے کہ اے خدا مجھ کو رزق وے کیوں کہ تم کو معلوم ہے کہ آسان سے سونا چاندی نہیں برستا"۔ ایک مرتبہ ایک سحائی نے آپ سے مصافحہ کیا تو آپ نے فرمایا کہ تہمارے ہاتھ پر نشانات کیے ہیں۔ انہوں نے جواب ویا میں پھر پر پھاؤڑا چلاآ ہوں اور اس سے اپنے اہل و عمال کے لیے روزی کمانا ہوں۔ آپ اس کی اس بات سے بہت خوش ہوئے۔ محترم سامعین!

حضور اکرم سلی اللہ علیہ وسلم باوجود سیدالرسل مردار دوجهال فاتم النبیس اور افضل الخلائق ہوئے کے اپنے ساتھیوں کے ساتھ بل کر کام کر کے محنت و مشات کر کے وکھ سکو جی ان کے ساتھ رہ کر رہتی دنیا تک کے تنام انسانوں عاکموں المحال مرداروں اور سررابوں کے لیے ایک اعلیٰ نمونہ قائم کر گئے اور سبق چھوڑ گئے تاکہ کوئی شخص اپنے آپ کو دو مروں سے مثاز اور اعلیٰ نہ سمجھے اور نہ کسی کام کو حقیر خیال کرے بلکہ بھی جھار ساتھیوں کا ہاتھ بٹائے اور ساتھ مل کر کام کرے اس سے ان کی ہمت بندھتی ہے کام زیادہ ہوتی ہے انسان کی اپنی اصلاح ہوتی ہے تکبر و غرور اور برائی کا پندار دماغ سے قل جاتا ہے اور ایک دو سرے کے ساتھ بعدردی و غزاری کا جذبہ پروان چڑھتا ہے۔

حضور اکرم مسلی اللہ علیہ وسلم کا یہ اسوہ اور اپنے ہاتھ ہے کام کان کرنے کا نمونہ صرف گھریلو اور خاندانی زندگی میں ہی نہیں بلکہ آپ کی ساری زندگی بالخصوص اجتاعی زندگی کا بہت نمایاں پہلو ہے۔ فزوہ احزاب (۵ مجری) کے موقع پر جب و مثمن سے بچاؤ کے لیے حضرت سلمان فاری کی طرف سے خندق کھودے کی تجویز چیش ہوئی اور یہ فیصلہ کیا گیا کہ خندق کھودی جائے تو اسلامی فوج کے ہر سپاہی نے بڑھ کر اس سخس کام میں حصہ لیا اور سالار لشکر دسالت پناہ سلی اللہ علیہ و سلم نے مسلمانوں کے ساتھ مل کر ایک عام سپاہی کی طرح آپ اپنی پشت پر کے ساتھ مل کر ایک عام سپاہی کی طرح آپ اپنی پشت پر منی افعاتے تھے جبکہ بھوک کی بیر حالت تھی کہ آپ اور ویگر سحابہ نے کر سیدھی رکھنے کے لیے اور کام جاری رکھنے کی غرض سے جیٹ پر پھر باندھے ہوئے تھے۔

ای طرح معجد نہوی کی تقییر کے موقع پر بھی آپ اول سے لے کر آخر تک سارے کام میں خود شریک رہے اور ساتھ ساتھ گرانی بھی کرتے رہے۔ حفرت اسید فرماتے ہیں کہ کام کے دوران میں میرا سامنا حضور سے ہو گیا آپ نے افیایں اٹھائی ہوئی تھیں میں نے عرض کیا کہ آتا مجھے دے دیجے میں مطلوبہ جگہ تک پہنچا دیتا ہوں۔ آپ نے فرمایا:

اذهب فاحتمل غيرها فلست بافقر اليه مني

جاؤ اور دوسرى افعاؤ مجھے تم اس كے زيادہ ضرورت مند تيس بو (دفاء الوفاء) يعني بيت مهيس كام

كرنے كى ضرورت ب وي اى مجھ بھى اس باتھوں سے كام كرنا جا سے-

آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اپنے صحابہ کو بھی یک تعلیم دیتے تھے کہ اپنے ہاتھوں سے کام کاج اور محنت مزدوری کر کے اپنی ضروریات بوری کیا کرو۔ اور نہ صرف تعلیم دیتے یا بتاتے بلکہ ہاقاعدہ طریقتہ سکھاتے۔

ای طرح آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ واقعہ ہے کہ ایک سفر میں آپ سحابہ کرام کے ساتھ تھے اور کھانا لکانے کا وقت آیا تو سحابہ نے اپنے ذمہ مختلف کام لیے تو آپ نے لکڑیاں جمع کرنے کا کام لیا اور جب سحابہ نے آپ سے آرام کرنے اور کام کرنے کو کھا تو آپ نے بیکار بیٹھنے سے اٹکار اور کام کرنے پر اصرار کیا۔

عمال حكومت كے ليے اسلام نے جو بدايات وي بن ان من يہ بات بنيادي حيثيت ركھتى ہے كه حكومت كے عدد وار

اپ آپ کو کوئی پرتر مخلوق نہ سمجھیں اور نہ ہی جیش و عرض کی زندگی افتیار کر کے قوی دولت پر پوچھ ڈالیس بلکہ ملکی کاموں بین عام لوگوں کے ساتھ خود بھی شریک ہوں اور ضرورت پڑنے پر اپنے پاتھوں سے عنت کرنے بین کوئی عار محسوس نہ کریں۔ حضرت علی کو وہ فوجی افسر پہند ہوتے جو ساتیوں کی بدد کرتے۔ وہ فرماتے کہ مختی لوگوں کو ختوب کرو جو ب سے زیادہ افضل جائیں۔ آپ نے عمال کو تکلما کہ ملک میں عدل و انساف قائم رکتے کے لیے ایسے لوگوں کو ختوب کرو جو ب سے زیادہ افضل ہوں کام کی زیادتی یا ہے ہوئے جائیں کہ جو امازت اری اور مستعدی سے عوام کی بھائی کے کام کرتے ہوں۔ حضرت علی نے گور زوں کو یہ بھی تاکید کی کہ خوانچہ فروش محنت کش اور جسائی مشتد کے کہائی کے کام کرتے ہوں۔ حضرت علی نے گور زوں کو یہ بھی تاکید کی کہ خوانچہ فروش محنت کش اور جسائی مشتد کے مطلبی اور خوانک والوں کی بہود کا خیال رکھی کیو گو کہ یہ ہو ہوں کا خرار زوں کو یہ بھی پی جس کی وجہ سے موام مطلبی اور خوانک والوں کی بہود کا خیال رکھی کیو گو کہ یہ جو گی اقتصادی عالت کو بھی بھی ہیں جی دور دراز کے علاقوں مطلبی اور خوانک کام کرتے ہیں اور یہ اور سرندروں کا مقر طے کر کے درا کہ کرتے ہیں۔ اور المذاک کی جو گی اقتصادی عالت کو بھی بھی ہی کام فرری توجہ جی بی سے موام کی مضوریات کا سامان خطائیں کہ مجمود کی استحدال کو بھی بھی ہوں کے درا کہ کرتے ہیں۔ اندا منافع کمانا ان کا حق ہے۔ عمال کو حضرت علی نے اس بات کی ہوایت بھی دی کہ بعض کام فوری توجہ جی بی سے جیس خود ہی کرتے ہوں گے۔ عال کو حضرت علی نے اس بات کی ہواری کی میں بین کا کام جو سے جو اس کی کہ کام حمد دور کا کام دور زین نمان کام دور زین نمان کی گوری کی کہ بین کی کہ کہ کی کہ کہ کہ کی کہ کی کہ کہ کی کہ کوئی کو میں گوری کوئی کرتے ہوں گے۔ عالی کو حضرت علی کی خور جو جائے گیں خوب جان او کہ اسٹی فون پھر ای طرح بہت ساکام اور بہت سارے مسائل آ جا بن گوری کے اس کی کرتے ہیں گوری کی کہ بھر کر کی کر کر کر بھر کی کہ بھر کی کہ بھر کی کہ بھر کر کر کر کر بھر ک

سامعین گرامی فذرا

ذرا نور فرما کیں اللہ تعالی نے ہمیں کہی عمرہ صلاحیتوں سے نوازا اور قوت و قاتائی عطا فرمائی ہے۔ اگر ہم اس قاتائی کو استعال میں نہیں لاتے قو جہال دنیاوی نقصان اٹھانا پڑے گا وہیں ہم اللہ کی اس عظیم نعت کی ناقدری کے مرجک بھی تحسیس کے۔ اللہ تعالیٰ کی ہر نعت کا شکر واجب ہے اور جو قوت و توانائی اس نے ہمیں عطا فرمائی ہے اس کے شکر کا طریقہ یہ ہم محت و استقال سے کام لیں۔ محت کرنا ہر انسان پر اس لیے واجب ہے کہ ہر فرو نظام کا کتات کے ایک پرزے کی حیثیت رکھتا ہے۔ کہ ہر فرو نظام کا کتات کے ایک پرزے کی حیثیت رکھتا ہے۔ کسی مشین کا ایک پرزہ اگر کام کرنا چھوڑ وے تو اس کا اثر مشین کی کارکردگی پر پڑتا ہے۔ کارخانہ فدرت کی عظیم الشان مشینری میں ایک موثر پرزے کی حیثیت ہے آگر ہر محض محت و کوشش سے کام کرے تو نظام کا نکات قائم رہے گا اور سارے مشینری میں ایک موثر پرزے کی حیثیت ہے آگر ہر محض محت و کوشش سے کام کرے تو نظام کا نکات قائم رہے گا اور سارے انسان اس سے نفع اٹھا کیں گے۔

اپنی کوسٹش اور ذاتی محنت ہی ہے انسان ترقی اور خوشحالی کے مدارج طے کر سکتا ہے۔ کسی اور کے سارے جینا اور خود محنت سے بی چرا کے دو سرے لوگوں کی کمائی پر نظر رکھنے سے انسان بیشہ دو سروں کا مختاج رہتا ہے اور بھی کوئی مرتبہ یا مقام نہیں پاک۔

جو محض مسلسل محنت و کو شش کرتا ہے وہ انسانوں کے نزدیک بھی اور خالق کے ہاں بھی محبوب بن جاتا ہے۔ عظمتد لوگوں کا کہنا ہے کہ ''آب روان چکتا ہے اور کھڑا ہوا پانی سرتا ہے''۔ یعنی جو پانی ایک جگہ رک جاتا ہے اس میں بدیو پیدا ہو جاتی ہے لیکن جاری پانی صاف و شفاف رہتا ہے۔ میں مثال انسان کی ہے جتنی محنت کی جائے گی اتنی ہی خوشحالی نصیب ہوگی انسان اگر محنت و استقلال کا مظاہرہ کرے اور صاحب ہمت ہے تو ہر مئزل کو پا سکتا ہے۔

و آخر دعوانا ان الحملله رب العالمين

## اسلامی تہوار

اَلْحُسَدُ بِلَهِ خَسُدُهُ وَنَسُتَعِينُهُ وَنَسَتَنَفِرَهُ وَنَوْءُ مِنَ بِهِ وَنَسَوَكُلُ الْحُسَدُ بِلَهِ خَسَدُهُ وَنَعُودُ الْفُرِنَا وَمِنْ سَبِناتِ اَعْمَالِنَا مَنَ عَلَيْهِ وَنَعُودُ إِلْفُرِنَا وَمِنْ سَبِناتِ اَعْمَالِنَا مَنَ تَعْبُوهِ الله وَنَعُودُ الله وَمَنْ تَعْبُلُهُ وَلَدَ هَادِي لَهُ وَنَشَهَدُ اَنَ الله وَالله وَمَنْ يَعْبُلُهُ وَلَدَ هَادِي لَهُ وَنَشَهَدُ الله وَالله وَمَنْ يَعْبُلُهُ وَلَا مَا لَهُ وَعَلَى الله وَالله والله والله

اعوذبالله من الشيطن الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم

آیات مبارکه:

رَّنَ اَنْزَلْنُهُ فِي لَيْلَةِ الْقَنْدِ ( ) وَمَا اَذْرَبَكَ مَالِيلَةِ القَدْرُ ( ) لَيْلَةِ القَدْرُ فَيْهَا لَيْلَةِ الْقَدْرِ فَيْهَا لَيْلَةِ الْقَدْرِ فَيْهَا الْفَائِمِ اللهِ شَهْرُ ( ) تَنْزُلُ الْمَلْبِكَةُ وَالنُّرُوحُ فِيها لِيَالُمُ فِي الْفَجْرُ ( ) يَنْفُرُ فِي مَثْلُمُ فِي مَظْلَمَ الْفَجْرُ ( ) يَنْفُرُ فِي مَثْلُمُ فِي مَظْلَمَ الْفَجْرُ ( ) يَنْفُرُ فِي مَثْلُمُ فِي مَظْلَمَ الْفَجْرُ ( ) مَثْلُمُ فِي مَثْلُمُ اللهِ الْفَجْرُ ( ) مَثْلُمُ فِي مَثْلُمُ اللهِ الْفَجْرُ ( ) القريم ( القريم )

ہم نے اس (قرآن) کو شب قدر میں نازل کیا ہے۔ اور تم کیا جانو کہ شب قدر کیا ہے؟ شب قدر ہزار مییوں سے زیادہ بھتر ہے۔ فرشتے اور روح اس میں اپنے رب کے اذن سے ہر تھم لے کر اترتے ہیں۔ وہ رات مراسر سلامتی ہے طلوع فجر تک۔ مُسْبِحِينَ الْدِي الشَّهِدِ الاَفْصَا اللَّذِي لِمَرَكَنَا حَوْلَ فَي لِنَيْرِيَهُ مِنَ الْيَقِنَا وَانَهُ هُوَ الشَّمِيعُ الْبَصِيْرُ ((نَ امرائل عن) باك بود جو الم الياليك رات الي بناك ومجد حام عدوركي الم مجد عك جس كے ماحل كواس نے بركت دى ہے آك اے اپنى بجد نشانيوں كا مثابرہ كرائے۔

قَالَ عِنْسَى ابْنُ مَرْبَعَ اللهُمَّرِ رَبَّنَا آنِنَ عَلَيْنَا مَايِدَةً فِنَ السَّمَاءُ تَكُونُ لَنَا عِنْدًا لِأَوْلِنَا وَالْحِرِنَا وَاليَةً فِنْكَ وَارْزُقْنَا وَانْتَ خَيْرُ الرُّرْقِيْنِ (اللهُورَةِ سَ (المائورة: ١٣)

> مینی ابن مریم نے دعا کی "خدایا ' مارے رب ' ہم پر آسان سے ایک خوان نازل کر جو مارے لیے اور مارے اگلے پچپلوں کے لیے (عیر) خوشی کا موقع قرار پائے اور تیری طرف سے ایک نشانی ہو ' ہم کو رزق وے اور تو بھترین رازق ہے۔

> > احاديث شريف

عن عائشة قالت قلت يا رسول الله أرأيت ان علمت أى ليلة ليلة القدر ما قول فيها قال قولى اللهم أنك عفو كريم تحب العفو فاعف عنى (احم " ترقى" ابن ماج)

حضرت عائشہ صدیقت سے روایت ہے کہ بیں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ اگر مجھے معلوم ہو جائے کہ کون کی رات شب قدر ہے تو میں اس رات اللہ سے کیا عرض کروں۔ آپ نے فرمایا بید دعا ماگو: اے اللہ! تو بہت معاف کرنے والا ہے۔ اور معاف کر دینا تجھے پہند ہے۔ تو میری خطاؤں کو معاف فرما دے۔

عن ابن عباس ان النبي صلى الله عليه وسلم صلى يوم الفطر ركعتين لم يصل قبلهما ولا بعدهما (تخاري وملم)

حضرت ابن عباس است بوایت ب که رسول الله صلی الله علیه وسلم نے عید الفطر کے دن دو رکعت ماز پر حی اور اس سے پہلے یا بعد میں کوئی (نقل) نماز شیں پر حی۔

حفرات كراي!

اسلام اس مالک حقیقی کا عطا کردہ نظام زندگی ہے جو خود انسانی فطرت کا خالق ہے۔ اس نے انسان کی ہر فطری اور جائز خواہش کا نہ صرف احترام کیا ہے بلکہ ان خواہشات کے مطابق کام کرنے کے طریقے اور آداب بھی سکھائے ہیں۔ یہ نہ تو اس بات کی تعلیم دیتا ہے کہ ہفتہ میں ایک وفعہ اللہ سجانہ و تعالیٰ کو یاد کر او پھر پورا ہفتہ نفس و شیطان کی بندگی میں گزار دو اور نہ می اپنے آپ پر ظلم کرنے اور نفس کشی کرنے کو پہندیدہ قرار دیا ہے کہ جو اپنی خواہشات کو جنتا زیادہ کچل دے وہ اللہ کا اتبا می مقرب بندہ سمجھاجائے۔ اس کے برنکس دین اسلام تو ہر متم کے ظلم و تا انسانی کو روکتا ہے، خواہ دہ اپنے آپ پر ہو اپنے اہل خانہ اور رشتہ داروں پر ہو کسی دوسرے مسلمان پر ہو یا کی بھی انسان یا حیوان پر ہو۔ حتی کہ دین اسلام تو نہا تات و بھادات کے ساتھ بھی تا انسانی کرنے یا ان کے ضیاع ہے منع کرتا ہے۔

انسان کی قطری خواہش ہوتی ہے کہ اس کی زندگی کے مستقل اور لگے بندھے کاموں میں بھی بھی توع بھی پیدا ہو۔ بھی

بھار کیاں قتم کی سرگرمیوں ہے ہٹ کر کچھ کام سرانجام دیئے جائیں۔ بھی کچھ خوشی و سرت کا اہتمام ہو' بھی عبادت و ریاضت میں اضافہ ہو' بھی خاندان اور اہل محلّہ ہے میل ملاقات کا انتظام ہو۔ انسان کی ای فطری خواہش کا نتیجہ ہے کہ ہر معاشرے میں ہفتہ کا ایک دن اس طرح کے مشاغل کے لیے رکھا جا آ ہے اور عموا ہم معاشرے میں سال میں کچھ دن خصوصی متواروں کے طور پر منائے جاتے ہیں۔ وین اسلام جو کہ دین فطرت ہے وہ اس فطری انسانی خواہش کو کیسے نظرانداز کر سکتا تھا۔ اس ضرورت کی شخیل اور اہل اسلام کو اللہ کی قربت دلانے اور اس کی رضا ہے ہمکتار کرانے کے لیے کئی مواقع فراہم کے گئے ہیں۔ ہمواقع سالانہ اور ہفت روزہ دونوں قتم کی تقریبات کی صورت میں فراہم کے گئے ہیں۔

### جعة المبارك

اسلام نے اہل ایمان کو ہر ہفتہ میں ایک ون "موم المجمعه" عطا فرمایا۔ اس ون مسلمان نمازوں کے بوے بوے اجتماعات کی شکل میں تقاریب منعقد کرتے ہیں۔ لوگ جامع مجد میں نماز جعد کے اجتماعات میں شرکت کرتے ہیں، ایک ووسرے سے ملاقات کرتے ہیں۔ روزانہ پانچ وقت نماز پوصنا تو فرض ہے ہی لیکن اس ون کی اہمیت و خصوصیت کی بناء پر نماز جعد کو خاص اہمیت عطا فرمائی گئی اور عظم دیا گیا کہ:

اور خريد و فروخت چموز دو-

محرم سامعين!

بعض احباب اس دین و اسلای تقریب کو ختم کرنے یا اس کی اجبت کو کم کرنے کی جیت ہے یا اپنی سادگی و لا علمی کی بناء پر بات وقا" فوق" کو قاس کے حور پر بیہ بات بیان کرتے ہیں کہ جات وار تعطیل جد کے بجائے اتوار کو بونی چاہیے۔ اس کی دلیل کے طور پر بیہ بات بیان کرتے ہیں کہ جاری تجاری و اقتصادیات مغمبی مارکینوں سے وابستہ ہے اور وہاں ہفتہ اتوار کی چھٹی ہوتی ہے۔ اگر ہم جد کو کاروبار بند رکھیں تو ہفتہ کے تین دن کاروبار جمیں ہو سکے گا۔ لیکن بھائیو اور عزیزوا سوپنے کی بات ہے کہ اس طرح کا واسط ملک کے کئنے افراد کو پڑتا ہے۔ میرے خیال بیں شاید دس بزار کیا ایک لاکھ بی سے ایک فرد کو چھٹی ہوئی دنیا ہے اور عزیزوا سوپنے کی بات ہے کہ اس طرح کا واسط مسلسل راابط کرنے کی ضرورت چیش نہیں آئی۔ دو سری کہ جن لوگوں کو مغربی دنیا ہے واسط رہتا ہے وہ یہ بھی جائے ہیں کہ ہر تا چر اپنے کاروبار کے سلسط میں چوہیں گھٹ مصوف ہوتا ہے۔ اس کے لیے چھٹی اور کام کے دن کی کوئی حیثیت ہی جس کہ ہر تا چر اپنے کاروبار کے سلسط میں چوہیں گھٹ مصوف ہوتا ہے۔ اس کے لیے چھٹی اور کام کے دن کی کوئی حیثیت ہی خیس ہو یا اتوار کی بات بھی عقل میں آنے والی ہے کہ کام کے دنوں بیں بھی جب ہمارے ہاں دان ہوتا ہے تو مغرب کا اگر حصر رات کی تاریخ میں وہ آ ہو اپنے اور جب وہ دفتوں میں ہوتے ہیں تو ہمارے ہاں رات ہوتی ہو اس موان سے ایک مورک کو توار کے دن خوب کو تعطیل نہ کرنے میں ہی جد کی تعطیل ہو یا اتوار کی نماز جد متاثر ہو جائے گی۔ جد کے اس ہفت روزہ تبوار کے دن عسل کرنا واجھ اور صاف سخرے کیئے جانا سنت اور نمایت پندیدہ مگل ہے۔ ہمارے ہاں ایک بحد کو تعطیل نے کہ لوگ جد کو دن خوب دیر سے سوکر اٹھتے ہیں 'کی باشتہ کرتے کرتے دو پر ہو جائی ہے نماز جحد کا دفت کی طرفتہ ہیں 'کی ہو باشتہ کرتے کرتے دو پر ہو جائی ہے نماز جحد کے دن خوب دیر سے سوکر اٹھتے ہیں 'کی باشتہ کرتے کرتے دو پر وجائی ہے نماز جحد کا دفت کی طرفتہ ہی بی گیر ناشتہ کرتے کرتے کرتے دو پر وجائی ہے نماز جحد کا دفت

جب بالكل قريب آجا آج تو بھا كم بھاگ مجد كنتي إن اور دو ركعت نماز برد كر سحمت بين كد بم ف نماز جد اواكر ك ايك فريضة كي اواكر كا ايك فريضة كي اواكر كا ايك فريضة كي اواكر كا اور نماز جد كا بورا اجتمام بونا على اواكر كا اور نماز جد كا بورا اجتمام بونا على اور نمايت توجد اور سكون كے ساتھ كيلى اذان كے ساتھ كى مجد كنتي كى كوشش كرنى چاہيے۔ البت بيد ذائن بيلى ركھنا على بيك مارا "يوم الجمعة" يموديوں كے "يوم السبت" كى طرح نميں كد اس دن كوئى كام ياكب معاش ممنوع بو بلك قرآن تو يہ كتا ہے كہ جارا "يوم الجمعة" يموديوں كے "يوم السبت" كى طرح نميں كد اس دن كوئى كام ياكب معاش ممنوع بو بلك قرآن تو يہ كتا ہے ك.

فَاذَا قَصْبَیَتِ الصَّلُوةَ فَانتشِرُ وَافِی الانزَضِ وَابْتَعُوا مِنَ فَصَلَى اللهِ

گربب نماز پوری ہو جائے تو زمین میں کھیل جاؤ اور اللہ کا فعنل علاش کرو۔ (الجمعہ ۱۲:۱۰)

یعنی اگر رزق کے حصول کا کام سمج طریقے ہے اور شریعت کی تعلیم کے مطابق ہو تو یہ اللہ کے فعنل کی تعریف میں آتا

ہاور فوز و فلاح حاصل کرنے کا ذرایعہ بن سکتا ہے۔

جحد کے دن کی اس اہمیت کو پیش نظر رکھنا علیہ جو نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں بتائی ہے۔ حضرت ابو ہربرہ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ان سارے دنوں بس جن بیس کہ آفاب نکانا ہے سب سے بہتر اور برتر جمعہ کا دن ہے (سمج مسلم) ای مناسبت سے آپائے یہ وعمید بھی سنائی کہ:

حضرت عبداللہ بن عباس سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جو شخص بغیر کی شدید مجبوری کے جھ کی نماز چھوڑے گا وہ اللہ کے ہاں منافق لکھا جائے گا۔ (مند شافعی)

حفرات گرای!

اس بفت روزہ تبوار کے علاوہ چند اور ایسے ایام ہیں جو مسلمان ' سالات تبوار کے طور پر مناتے ہیں۔ جن بیں دو اہم تبوار عید الفطر اور عید الاعنیٰ ہیں۔

عيدين

عیدالفطر کو عام طور پر لوگ چھوٹی عیدیا مبھی عید بھی گئتے ہیں۔ فطر کے معنی کھولنے کے ہیں۔ اس لیے روزہ کھولئے کو افطار کرنا گئتے ہیں۔ چونکہ ایک میپنے کے روزے کے بعد یہ ون ایبا ہوتا ہے جس میں روزہ نہیں رکھا جاتا اس لیے اے عیدالفئر کہا جاتا ہے۔ یہ دراصل ماہ رمضان میں عبادت کرنے اور اللہ کی نوشنودی حاصل کرنے کے کام کے وافر مواقع حاصل ہونے پ شکر اور مسرت کے اظہار کا دن ہے۔

عیدالا سخیٰ حضرت ابراہیم علیہ السلام اور حضرت اسائیل علیہ السلام کی بے مثال قربانی کی یاد آزہ رکھنے کی غرض سے منائی جاتی ہے۔ اس دن ہر مسلمان حسب استطاعت قربانی کرتا ہے۔ اور اس طرح وہ سے عزم کرتا ہے کہ اللہ تعالی نے آج کے دن جانور قربان کرنے کا محم ویا ہے تو میں سے جانور قربان کر رہا ہوں جب اللہ کی راہ میں اپنی جان قربان کرنے کا موقع آئے گا تو ابرائیم و اسائیل علیما السلام کی طرح اپنی جان قربان کرنے سے بھی درائج نہیں کوں گا۔

جب نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم مکہ معظمہ سے جرت فرما کر مدینہ منورہ پنچے تو آپ نے دیکھا وہاں کے لوگ سال کے دو دن بطور تبوار مناتے ہیں۔ آپ نے فرمایا خدا نے تم کو ان کے بدلے ان سے بهتر دو دن عطا فرمائے ہیں لینی عبدالاضی اور عبدالفطر۔

عیدین کی سب سے اہم سرگری دونوں عیدوں کی دوگانہ نمازیں ہیں۔ ہو ان جنواروں کو دیگر معاشروں اور نداہب کے جواروں سے متاز کرتی ہیں۔ اس سے مسلمان اور غیر مسلم کی سوچ کا فرق واضح ہو جاتا ہے کہ مسلمانوں کی خوشی و مسرت اور تقریب و جنوار' ہاؤ ہو اور لمو و لعب میں جٹلا ہونے کا نام نہیں بلکہ مسلمان اپنی خوشی اور جشن کے موقع پر بھی اللہ کے ذکر میں مگن رہتا ہے۔ وہ خوش ہوتا ہے لیکن وقار اور اعلیٰ ظرفی کے ساتھ' وہ تقریبات منعقد کرتا ہے لیکن متانت اور سجیدگی ہے۔ عیدین کے موقع پر اہل شروت اور خوشال افراد کے ساتھ سماتھ خواء اور مساکین کی خوشی و مسرت کا بھی اجتمام کیا جانا جاتا ہے اور ایک حد تک کیا جاتا ہی ہے۔ عیدالفطر کے دن صدقہ فطر اور کھانے کی اشیاء تعشیم کی جاتی ہیں اور عیدالا می کے موقع پر گوشت ویا جاتا ہے۔

اس تنمن میں خوشحال لوگوں کو بیہ خیال رکھنا چاہیے کہ جس طرح وہ کھانے کی اشیاء اور گوشت وغیرہ اپنے دوستوں اور رشتہ داردں کے گھروں پر دے کر آتے ہیں اور حضور اکرم کے فرمان:

تهادوا تحابوا

ایک دو سرے کو تھے دو اور باہمی محبت برحاؤ

رِ عُل كرتے ہیں۔ ہمیں چاہیے غرباء و مساكین تک ہمی اپنی اس محبت كو عام كریں۔ گھر پر آئے ہوئے بحكارى كو حقارت و نخوت كے ساتھ كچھ تھا دینے سے تخفے دینے اور محبت برحانے والا كام نہیں ہو سكا۔ صدقہ فطر عید كے كھائے ابقر عید كا گوشت جو كچھ بھی مستحقین كو دیا جائے ان كا حق سمجھ كرا انہیں تلاش كركے اور ان كے گھر جاكر دیا جائے تب ہی آپ كی عید ہمی سكے گی اور حابت مندوں اور غربول كی عید بھی عید ہے گی۔

شب قدر

شب قدر وہ رات ہے جس میں قرآن کریم نازل ہوا۔ خود قرآن مجید نے اس رات کو بڑار مینوں سے زیادہ بمتر قرار دیا

اِمَّا النَّرُكُ فَى لَيْنَاةِ القَدْرُ ﴿ وَمَا الْدُرُاتُ مَا لَيْنَاةُ الْقَدْرُ ﴿ وَمَا الْدُرِكَ مَا لَيْنَاةُ الْقَدْرُ ﴿ وَمَا الْدُرِكِ مَا لَيْنَا أَلْفِ شَهْرُ ﴿ (القريمة - ٢)

ہم نے اس (قرآن) کو شب قدر میں نازل کیا ہے۔ اور تم کیا جانو کہ شب قدر کیا ہے؟ شب قدر

بزار مینوں سے زیادہ بھتر ہے۔

خور کرنے کی بات ہے کہ ہزار مینے تو ہم میں ہے آکٹر پوری زندگی میں حاصل نہیں کرپاتے کیونکہ ہزار مینے کا مطلب ہے ترای (۸۳) سال اور (۳) بھار ماہ اتنی بوی تو عام طور پر لوگوں کی پوری زندگی نہیں ہوتی اور قرآن کریم نے اسے ہزار مینے کے برابر نہیں ان سے زیادہ بہتر قرار ویا ہے۔ اتنی عظمت و بزرگ فیرو برکت اور قدر و منزلت والی رات اگر کسی کو مل جائے تو اس کی خوش قشمتی اور سعادت کا کیا پوچھنا۔ جمہور امت کا انقاق ہے کہ بیر رات رمضان السارک کے آخری عشرے کی طاق راتوں میں سے کوئی می رات ہوتی میں ہے کوئی مقررہ آرخ مسلی اللہ علیہ وسلم کو بیر رات دکھائی گئی البت مسلحتا "اس کی کوئی مقررہ آرخ مسلیاتوں کو نہیں بتائی گئی۔ حضور اکرم نے فرمایا:

فقداریت هذه اللبه ثم انسینها مجھے یہ رات وکھائی گئی لیکن پھر ذہن سے محو کر دی گئے۔ اس مسلحت میں مسلحت میں ہے کہ اس قدر عظمت والی رات کو حلاش کرنے کی غرض سے مسلمان کم از کم پانچ راتیں تو اللہ ک عبادت میں گزاریں۔ اس رات کی عظمت کی وجہ اللہ تعالی نے یہ بیان فرمائی کہ اس رات میں قرآن کریم نازل کیا گیا۔ حضرات محترم!

ہو رات قرآن کریم کے نازل ہونے کی وجہ ہے اس قدر اہمیت و فضیلت کی طال ہوئی، فور کھے کہ خود قرآن کریم کی عظمت و بزرگ کس قدر زیادہ ہوگی۔ فکر کا مقام ہے کہ وہ قرآن ہو ہماری ہدایت و رہنمائی کے لیے نازل کیا گیاہے، جے عملاً نافذ کر کے بی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے دکھا دیا ہے، جو قیامت تک کے لیے راہ ہدایت ہے۔ اس کی تعلیمات کے ساتھ ہمارا سلوک کیا ہے۔ فور کرنا جاہے اور اپنا انظرادی اور اجتماعی طور پر جائزہ لے کردیکھنا جاہیے کہ قرآن جو یہ کہتا ہے کہ:

نمازیں وقت کی پابندی کے ساتھ فرض کی گئی ہیں

جھوٹ بولنے والے پر خدا کی لعنت ہوتی ہے۔

سودی کاروبار کرنے والے سے اللہ اور رسول کی جنگ ہے۔

اے مالول یں سے زکوۃ اور صدقات نکالتے رہا کرو۔

والدین کے ساتھ حسن سلوک کرو۔

اولاد اور مال کی محبت میں جتا ہو کر خدا کو بھول نہ بیٹھو۔

رزق کی تنگی کے ڈرے اولاد کو قتل نہ کرو۔

ورائت کی تقتیم خدا کے بتائے ہوئے طریقے پر مردوں اور عورتوں میں کرو۔

شوہر بیوی کا حق ادا کرے اور بیوی شوہر کا حق ادا کرے۔

کفار کے مقابلے میں (نظریاتی و عملی) کمزوری نه دکھاؤ۔

ملان آپس میں بھائی بھائی بن کر رہیں۔

ونياير آفرت كو ترجع دو-

نیکی کا تھم دو اور برائیوں سے منع کرو۔

ان سب باتوں پر اور دوسری قرآنی تعلیمات پر ہم تم سو تک عمل کر رہے ہیں۔ پچھ عمل کر بھی رہے ہیں یا قرآن کو محض طاقوں کی زینت بنا کر رکھنا ہے۔

معزات كراي!

شب قدر میں اللہ تعالی کے تھم سے حضرت جریل اور فرضتے اترتے ہیں۔ یہ پوری رات فجرکے وقت تک سراسر امن و سلامتی کی رات ہوتی ہے۔ اللہ سے اللہ کی رحمت اپنے بندوں کی طرف خاص طور پر متوجہ ہوتی ہے۔ اللہ سے او لگانے اور اس سے دنیا اور آخرت کی بھلائیاں حاصل کر لینے کا اس رات سے زیادہ اچھا موقع اور کوئی نہیں 'لذا کوشش کرنی چاہیے کہ رمضان المبارک کے آخری عشرے کی طاق راتوں میں اذکار و نوافل اور تلاوت و استغفار کشت سے کیا جائے۔ شروع میں بیان کی گئی صدیث کی روشنی میں شب قدر کی خصوصی دعا:

اللهم انک عفو کریم تحب العفو فاعف عنی لینی اے اللہ تو بہت معاف قرمانے والا ہے۔ معاف کرنا تھیے پند ہے۔ تو میری خطاؤں کو معاف TTT

-40

كا فاص ابتمام كرنا چاہے - يد كفيت نه بوكد:

ہم تو مائل بد کرم میں کوئی سائل بی ضیں راہ دکھا کیں کے رابرو حول بی ضیں

شب معراج

رجب الرجب كى ٢٤ وين شب الله سجالة و تعالى في اپن مجوب بندك اور رسول حفرت مجر مصطفى صلى الله عليه وسلم كو عالم بالاكى سير كرائى و يد واقعه جرت مدينه سے ايك ؤيره سال پهلے چيش آيا لينى جب آپ كے كار نبوت كو شروع ہوئ باره سال كا عرصه گزر چكا تھا۔ مكه جن اس وقت تك جن لوگوں كو اسلام لانا تھا لا چكے تھے اور كچھ بى عرصه بعد آپ اور تمام مسلمانوں كو جرت كا تھم ملے والا تھا۔ واقعہ معراج كى تفعيلات اكثر مسلمانوں كو معلوم بى جن ايك سوال به پيدا ہو تا ہے كہ بيد واقعہ چيش كيوں آيا؟ اس سے كيا مقاصد و فواكد حاصل ہوئى؟ كيونكه الله تعالى كاكونى كام عبث و به مقصد نسين ہو تا۔

انبیاء علیم السلام کو جو دعوت لوگوں کے سامنے پیش کرنی ہوتی ہے اور بطور شارع ہر معالمے میں جو بیتی علم و اعتاد کے ساتھ فیصلے کرنے ہوتے ہیں اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ عام انسانوں کی نسبت بدرجها زیادہ کائل ایمان و بیتین کے عال ہوں۔

اکد ان کا مقام ایک فلفی ہے بہت زیادہ بلند اور نمایاں ہو جائے ای لیے اللہ تعالیٰ نے ہر پیغیر کو ان کے منصب کی مناسبت ہے امور فیب کے مشاہدے کرائے۔ مثلاً اس همن میں حضرت ابراہیم اور حضرت موی علیما السلام وفیرہ کا تذکرہ خود قرآن میں موجود ہے۔ لیکن حضور آکرم چو فلہ اولاد آدم کے سردار اور انبیاء کے خاتم ہیں اس لیے آپ کو وہاں تک رسائی ہوئی جمال کی موجود ہے۔ لیکن حضور آکرم چو فلہ اولاد آدم کے سردار اور انبیاء کے خاتم ہیں اس لیے آپ کو وہاں تک رسائی ہوئی جمال کی فاضروں میں بھی نہ تیلے پنچ سے اور نہ آئندہ کی کی بھی وہاں تک ہو سکتی ہے۔ آپ نے ان چیزوں کا مشاہدہ کیا ہو کسی دو سرے کی نظروں میں بھی نہ آیا۔

حفرات كراي!

جیسا کہ عرض کیا گیا کہ یہ مشاہرے ایمان ویقین میں اضافے کا سبب بنتے ہیں تو ایسا کیوں نہ ہوا کہ نبوت عطا کیے جانے کے وقت یہ مشاہرہ کرا دیا جاتا یا جب کفار مکہ کی ختیاں حد سے زیادہ بردہ گئی تھیں' اس وقت یہ مشاہرہ ہوتا۔ معراج کے لیے بجرت سے پچھ عرصہ پہلے کا وقت چننے میں کیا مصلحت ہے؟ سامعہ کا دولا

سامعين كرام!

یہ بہت غور کرنے کا مقام ہے کہ واقعہ معراج اس وقت ہوا جب اسلای حکومت بننے جا رہی تھی یعنی آیک مسلمان کے کے حکومت و اقتدار کا ملنا اور اس کا انتظام سنبھالنا ختیاں جھیلئے 'کڑی وھوپ میں جھلئے' انگاروں پر لوٹے اور کوڑے کھانے کے نیادہ سخت کام ہوتا ہے۔ اس موقعہ پر اختیار بھی ہوتا ہے افتدار بھی' دولت بھی ہوتی ہے اور وسائل بھی۔ اس وقت دین ' ایمان' امانت' دیانت اور انساف پر قائم رہنا پہلے ہے زیادہ مشکل مرحلہ ہوتا ہے ای لیے امام شافعی رحمتہ اللہ علیہ نے اشرفیوں کے توڑوں کو گوڑوں سے زیادہ مشکل آزمائش قرار دیا تھا۔

حفرات محرّم!

آپ سب جائے ہیں کہ اللہ جمان و تعالی نے اپنے حبیب کو اپنے پاس بلایا اور اے وہ تقرب بخشا جونہ اس سے پہلے کی

#### rrr

کو دیا گیا اور نہ آئندہ کمی کو ملے گا اسٹے اعلیٰ ارفع اور اہم موقع پر اپنے سمان کو اللہ تعالی نے ایک بیتی تحف بھی دیا۔ وہ مخف تھا بچ وقت ہ نماز۔ ای لیے آپ سلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:

> الصلواة معراج المؤمنين تماز مومنون كي معراج ب

یعنی نماز کی شکل میں مسلمان معراج الیعنی اللہ سے ملاقات اور اس سے ہم کلای کا شرف عاصل کر سکتے ہیں۔ کتنے افسوس کی بات ہو گی کہ وہ معراج نے حاصل کرنے کا موقع ہمیں ہر روز پانچ مرتبہ لے اور ہم اپنی سستی ففات اور کاملی کی بتا پر اس سے محروم رہیں یا نماز اوا تو کریں لیکن معراج کے سرور و فوائد حاصل نہ کر سکیں۔

### شب برات

الله تعالی اپ بندول پر جس قدر صوان ہے۔ اس کا نقاضا ہے کہ بندے بھی اپ مالک کی حمد و ٹیا اور اس کی بارگاہ بیں سجدہ ریزی نیادہ سے نیادہ کرتے رہیں۔ مومن کی زندگی کا تو ہر ہر لھے اللہ کی عباوت بیس گزر آ ہے کیونکہ اظلاص نیت اللہ کی عبودیت کے جذبہ اور شکر گزاری کے احساس کے ساتھ بندہ مومن ہو کام بھی کرے وہ عباوت ہی ہے۔ پھر رات کے وقت کی عبادات بیل توجہ الی اللہ اور اظلاص بھی دن کی عباوت سے کمیس زیادہ ہو آ ہے۔ اسی لیے نقل نمازوں بیس سب سے بمتر نماز تھجد ہے۔

حفرات گرای!

عبادت والی رات الله بین سے ایک رات جس میں مسلمان بری تعداد بین عبادت کرتے ہیں ا شب برات (اپنی ماہ شعبان کی پندرہویں رات) ہے۔ لیکن بید جب بات ہے کہ اس رات کے حوالے سے آتش بازی کی جاتی ہے اور پنانے بچھوڑے جاتے ہیں۔ یہ باتیں نہ جانے کس شریعت سے لی گئی ہیں۔ ان فضول کاموں پر بے تحاشہ پید برباد کیا جاتا ہے۔ اور صرف یمی نہیں بلکہ ہر سال کئی جانیں اس کا شکار ہو جاتی ہیں۔ پنانے باذی پندرہ ہیں روز اس قدر بے ہودگی کے ساتھ جاری رہتی ہیں کہ بیا سرف سے کہ وقت پہلے اور بعض او قات جان کے زیاں کا سب بنتی ہے بلکہ لوگوں کے دن کا پین اور رات کا آرام بھی جاد ہوجاتا ہے۔ کوئی طالب علم دلجمعی سے پڑھائی شمیں کر باتا اور پوڑھوں اور عربینوں اور بچوں کا آرام ختم ہو جاتا ہے۔ بیاتہ صرف اسلای شوار کی توہین ہے بلکہ الله تعالی کی ناراضی مول لینے کے بھی متزاوف ہے۔ اس دن کے حوالے سے ختم حم کے کھانے اسلای شوار کی توہین ہی لوگوں کو زحمت ہیں جتا کرنے ہو ایکھ نہیں۔ اس رات ہیں نے عبادت کرنی ہو وہ محض اللہ کی رضا کے حصول کے جذبے اور نیت کے ساتھ عبادت کرے ورنہ آرام سے سو رہے۔

یہ کچھ گزارشات اسلام کے مخلف تبواروں اور خصوصی مواقع کے حوالے سے کی گئیں۔ اگر ہم ان تبواروں کو اسلای آواب کے ساتھ منافے کا خیال رکھیں تو یہ نہ صرف ان مواقع سے منتفید اور لطف اندوز ہونے کا سبب بن کتے ہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کی رضا اور خوشنووی حاصل کرنے کا ذریعہ بھی بن کتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اسلامی تعلیمات اور اس کی دی ہوئی محاشرت سے کما حقہ استفادے کی توفیق عطا فرہائے۔ (آجین)

و آخر دعوانا ان الحمد للدرب العالمين

# ذكر اللي

اَلْحُمَدُ بِلَهِ خَمَدُهُ وَنَسَتَمِينَا وَلَسَتَنَفِرَ وَنَوَءُ مِنَ بِهِ وَشَوَّكُلُ عَلَيْهُ وَنَعُوْ مِنَ مِينَاتِ أَعُمَالِنَا مَنَ عَلَيْهُ وَنَعُوْدُ مِنْ اللّهِ مِنَ شَمُولِ اَنْفُرِنَا وَمِنْ سَيِناتِ أَعُمَالِنَا مَنَ عَلَيْهُ وَلَا عَادِي لَهُ وَنَعْهُدُ اَتَ مَعْمَالِهُ فَلَا هَادِي لَهُ وَنَعْهُدُ اَتَ مَعْمَالُهُ فَلَا هَادِي لَهُ وَنَعْهُدُ اَتَ مُعَمَّدُ اَتَ مُعَمَّدُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَمَعْمَالِهُ وَلَهُ اللّهُ وَالْعُلْ اللّهِ وَالْحَمَالِهِ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمَعْمَالِهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّه

اعوفيالله من الشيطن الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم

آیات مادک:

يَا يُهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذَكْرًا كَثِيْرًا ﴿ وَسَيْحُوْهُ بُكُرَةً وَآصِيْلا ﴿ لَا يَا (الاجاب rrrarr)

اے ایمان والو اللہ کو کڑت ہے یاد کرو اور میج اور شام اس کی تھیج کرتے رہو۔ الذیری یَذکرُونَ الله قِیامًا وَقَعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَیَتَفَکّرُونَ فِی خَلْقِ السَمُوتِ وَالْارْضِ وَیَبَا مَا خَلَقْتَ هُذَا بَاطِلا اللهِ سَبُحْنَكَ فَقِنَا عَذَابَ الْفَارِ (آل عران ۱۹۵۲)

جو لوگ اشحت بیشت اور لیٹتے ہر حال میں اللہ کو یاد کرتے ہیں اور زین و آسان کی ساخت میں غور و فکر کرتے ہیں (وہ ب افتیار بول اشحتے ہیں) پروردگار ' یہ سب پکھ تو نے فضول اور ب متصد نہیں بنایا ہے ' تو پاک ہے اس سے کہ عبث کام کرے ' ایس اے رب ہمیں دوزخ کے عذاب سے بچا لے۔

مزید کتب پڑھنے کے لئے آئ بی وزٹ کریں: www.iqbalkalmati.blogspot.com

فِي بُيُوْتِ آذِنَ اللهُ آن تُرْفَعُ وَيُذْكَرَ فِيهَا اللهُ 'يُسَيِّحُ لَهُ فِيْهَا بِالْعُدُوْ وَالْاَسَالِ أَنْ رَجَالٌ لاَ تُلْهِيْهِمْ تِجَارَةٌ وَلاَ بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَاقَامُ الضَّلُوةِ وَانْتَا الرَّكُوةِ أَيْخَافُوْنَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيْهِ الطُّلُوبُ وَالْاَبْصَارُ ﴿ وَالْوَرَ مِنْ الطَّلُوبُ وَالْاَبْصَارُ ﴿ وَالْوَرَ مِنْ الطَّلُوبُ وَالْاَبْصَارُ الرَّحْوَةً لَيْخَافُوْنَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيْهِ الطَّلُوبُ وَالْاَبْصَارُ ﴿ وَالْوَرَ مِنْ اللهِ اللهِ السَّالُ فِي الطَّلُوبُ وَالْاَبْصَارُ اللهِ وَمَا تَتَقَلَّبُ فِيْهِ الطَّلُوبُ وَالْاَبْصَارُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

(اس نور کی طرف ہدایت پانے والے) ان گرول میں پائے جاتے ہیں جنہیں بلد کرنے کا اور جن میں اپنے نام کی یاد کا افر جن میں اپنے نام کی یاد کا اللہ نے اذن ویا ہے۔ ان میں ایسے لوگ میچ و شام اس کی تیج کرتے ہیں جنہیں تجارت اور فرونت اللہ کے ذکر سے اور اقامت نماز اور اوائے زکواۃ سے عافل نہیں کرویت۔ وہ اس دن سے ڈرتے رہے ہیں جس میں دل اللئے اور ویدے پھرا جانے کی نویت آ جائے گی۔

الَّذِيْنَ امَّنُوا وَ تَطْسَيْنُ قَلُوْبُهُمْ بِذِكْرِ اللَّهِ أَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَظْمَينُ الْقُلُوبُ ﴿ (المد ٢٨١١)

جنبول نے (اس نی کی وعوت کو) مان لیا ہے اور ان کے واول کو اللہ کی یاد سے اطمینان نصیب ہو آ ہے۔ خبروار رہو! اللہ کی یاد ہی وہ چیز ہے جس سے ولوں کو اطمینان نصیب ہو آ ہے۔ احادیث مبارکہ:

عن ابى هريرة رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم كلمتان حفيفتان على اللسان ثقليتان في الميزان حبيبتان الى الرحمن سبحان الله وبحمله سبحان الله العظيم (تتنق علم)

حصرت ابع بريره رضى الله عند سے روايت بكد رسول الله صلى الله عليه وسلم ف قربايا: وو كلے جو زيان ي بلك بين ميزان (قول) ميں بحارى بين الله و بحمده سبحان الله و بحمده سبحان الله و بحمده سبحان الله العظيم بين-

عن ابى موسلى الاشعرى رضى الله عنه عن النبى صلى الله عليه وسلم قال مثل الذي يذكر ربه والذي لا يذكره مثل الحي والميت (رواه الجاري)

حضرت ابو موی اشعری رضی الله عند روایت کرتے ہیں کہ نبی صلی الله علیه وسلم نے قربایا: اس مخص کی مثال جو اپنے رب کو یاد کرتا ہے اور اس مخص کی مثال جو اس کو یاد ضیں کرتا زندہ اور مردہ کی طرح ہے۔ یعنی ذکر کرنے والا زندہ کی طرح اور ذکر نہ کرنے والا مردہ کی طرح ہے۔

عن ابى هريرة رضى الله عنه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال يقول الله تعالى انا عندظن عبدى بى و انا معه اذا ذكرنى فان ذكرنى فى نفسه ذكرته فى نفس و ان ذكرنى فى ملاء ذكرته فى ملاء خير منهم (منق عليه)

حضرت ابو جریرہ رضی اللہ عند نے روایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قربایا کہ اللہ تعالی فرما آ ہوں۔ فرما آ ہے میرا بندہ میرے بارے میں جو گمان رکھتا ہے میں اس کے مطابق اس کے ساتھ بر آؤ کر آ ہوں۔ اور میں اس کے ساتھ ہو آ ہوں جب وہ مجھے یاد کر آ ہے۔ ایس اگر وہ مجھے اپنے دل میں یاد کر آ ہے تو میں TTY

بھی اے اس طرح یاد کرتا ہوں اور اگر وہ مجھے کمی مجلس میں یاد کرتا ہے تو میں اے ایک مجلس میں یاد کرتا ہوں جو ان سے ام بھی ہوتی ہے۔

حزات گرای!

ذكركي حقيقت

ذکر کا مفہوم ہیہ ہے کہ زندگی کے ہر معاملہ میں ہر وقت ہر حالت میں اللہ کی رضا مندی کا تعمل کھاظ رکھا جائے۔ ہم بندے ہیں اللہ سجانۂ و تعالی جمارا معبود ہے۔ عبد اپنے معبود کی عبادت اور اطاعت میں جو کچھے کرے وہ ذکر ہے۔ مثلاً ہم لوگوں سے باتیں کرتے ہیں تو گفتگو کے دوران میں جھوٹ علا بیانی اور فخش گوئی سے پر ہیز کریں' اس خیال سے کہ اللہ نے ان چیزوں سے ہمیں منع کیا ہے تو یہ اللہ تعالی کی حقیق یاد ہے۔ اگر ہم گفتگو کرتے وقت کچی' افساف پر جنی اور پاکیزہ گفتگو ہے موج کر کریں کہ یہ عمل اللہ تعالی کو پہند ہے۔ تو ہماری میں منازی گفتگو ذکر اللہ بن جائے گی چاہے وہ بظاہر دنیوی باتھی ہی کیوں نہ ہوں۔
محترم سامعین!

ہم اوگوں سے لین دین کرتے ہیں۔ بازار ہیں خرید و فروخت کرتے ہیں اپ گھر ہیں ماں باپ کے ساتھ بھائی بنوں کے ساتھ رہتے سے ہیں۔ اس کے ان تمام معاملات ہیں ہم اللہ تعالیٰ کے ساتھ رہتے سے ہیں۔ اس کی رہتے ہیں۔ اگر اپنی زندگی کے ان تمام معاملات ہیں ہم اللہ تعالیٰ کے ادکام کی پابندی کریں اور اس کی رہنا مندی کو ملحظ رکھیں تو یہ ساری زندگی عبادت اور ذکر اللی بن جائے گی۔ فرش زندگی کے تمام شعبوں تجارت وراعت ملازمت ہیں کھانے پینے کے آواب مختلو کے انداز ہیں عبادات اور ریاضات وغیرہ ہر معاملہ اور ہر عمل ہیں اللہ کی رہنا مندی کو اوایت ویں تو پوری زندگی عبادت اور ذکر اللہ سے سعبور ہوگی۔ ذکر کا معنی یاد کرتا و ذکری کا معنی یاد آت اس کو یاد کریں اور دوستوں کو رشتہ داروں کو اور تا اور اندی کا اور سے انسانوں کو ہر دفت اللہ کی یاد دلاتے رہیں تو ہماری زندگی کا ہر ہر لحد ذکر اللی ہیں گزرے گا۔ ہمارے اعمال پ 'ہمارے افکار پ اور ہمارے تصورات پر ذکر اللہ عادی رہے گا۔

اس حقیقت کی طرف قرآن عظیم نے اس آیت میں اشارہ کیا ہے:

الَّذِيْنَ يَذَكُرُوْنَ اللهَ قِيَامًا وَقَعُوْدًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُوْنَ فِي خَلْقِ السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ وَيَبَا مَا خَلَفْتَ هُدَا بَاطِلاً سُبُحْنَكَ فَقِنَا عَذَابَ الْتَارِ ((ال عران ١٩١٢)

جو لوگ اشختے بیٹھتے اور لیٹتے ہر حال میں اللہ کو یاد کرتے ہیں اور زمین و آسان کی ساخت میں خور و گر کرتے ہیں وہ ب افقیار بول اشختے ہیں پروردگار ہے سب کچھ تو نے نفنول اور ب مقصد نہیں بنایا ہے۔ تو یاک ہے اس سے کہ عبث کام کرے ہیں اے رب ہمیں دوزخ کے عذاب سے بچا لے۔

حاضرين كرام!

اگر ہم اپنے گرد و بیش پر نظر ڈال کر غور و فکر کریں تو ہمیں محسوس ہو گاکہ تمام کا کات اللہ تعالی کے ایک لے شدہ ضابطہ اور قانون پر عمل بیرا ہے۔ اللہ تعالی ہو خالق کا کات اور حکیم و خبیرہے اس نے کا کات کے ہر ذرے کو اور ہر جم زمیٰ اور جرم فلکی کو ایک ڈیوٹی سوٹی ہے۔ اور یہ تمام اشیاء اللہ کے احکام کو بجا لاتے ہوئے معروف عمل ہیں۔ اللہ کے تحم ک مطابق ان كاب مسلل عمل ذكر الله بى ب- اور قرآن عظيم في اس بات كى طرف اشاره كرتے ہوئے فرمايا ب: وَإِلَّ فِينَ شَيْنَ عَلَى اللّا يُسَنِيحُ بِحَمْدِهِ وَلَلْكِنَ لِلاَ تَلْفَقَهُوْنَ تَسْبِيْحَهُمْ (الاسراء ١٥٠٥) كائلت مِن كوئى شے الى نبين جو الله كى حمد كے ساتھ اس كى تشيخ نه كر ربى ہو گرتم ان كى تشيخ سيحت نبين-

دور جانے کی ضرورت نہیں انسان کے اپنے جم ہی کو لے لیجے اس کے تمام اعضاء وہی فریفہ اوا کرتے میں معروف ہیں جو اللہ تعالی نے ان کو سونیا ہے۔ وہاغ غور و فکر کرتا ہے۔ معدہ بعثم کرنے کے کام میں لگا ہوا ہے۔ ہائتہ پاؤل اپنے کام کرتے ہیں 'آگیہ کان ناک منہ دانت اور زبان غرض ہر عضو اس عمل میں مصروف ہے جس کے لیے خدا نے اس کو بنایا ہے۔ یہ سارا ذکر اللہ ہے۔ ایک علیم کا قول ہے کہ چاہے خود انسان مکر خدا ہو۔ گر اس کے اعضاء احکام التی بجالاتے رہے ہیں اور فطری طور پر مسلمان ہوتے ہیں۔

## ذکرالهی کی شکلیں

حفرات محرم!

ذکر اللہ کی جو صور تیں آپ کے سامنے بیان ہوئی ہیں ان سے بیہ واضح ہوتا ہے کہ ذکر اللی کی شکلیں ہے شار ہیں ذکر صرف زبان سے نہیں ہوتا ، بلکہ سوتے ہیں ، جاگتے ہیں ، چلتے پھرتے ، ہاتھ پاؤں سے عمل کرنے اور دماغ سے غور و قلر کرتے اور سوختے ہوئے ، ان تمام صورتوں ہیں ذکر اللی موجود ہوتا ہے اور وہ ہے اللہ کی رضا مندی کا لحاظہ آل عمران کی تلاوت کردہ آیت ہیں اس حقیقت کی طرف اشارہ ہے کہ ذکر اللی صرف زبانی نمیں ہوتا بلکہ اس کی اور بھی شکلیں ہیں۔ چنانچے مضرین تکھتے ہیں کہ علی اس حقیقت کی طرف اشارہ ہے کہ ذکر اللی مس سال سے ذکر اللی کرتی ہے اور ان کی موجودہ کیفیت بی بین ذکر اللی کی ایک شکل تا ہوتی ہوتی ہے کہ جرچیز سنت اللہ کے مطابق احکام خداوندی ہوتی ہے۔ جس کو عام انسان نمیں سمجے سکتا۔

## ذکرالهی کی مقدار

معزز سامعين!

ذکر الی کے منہوم پر اگر فور کیا جائے تو خود بخود یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ اس کے لیے کوئی حد مقرر نہیں۔ اس لیے

کہ ذکر التی حقیقت میں اللہ جارک و تعالی کی نعتوں کا شکر ادا کرنے کی ایک شکل ہے اور چونکہ اللہ کی نعتیں اپ بندوں پر
اس قدر زیادہ میں کہ حدو صاب سے باہر ہیں۔ اس لیے کہ تمام کا نات آسان و زمین ' شجرو تجراور جو پھے زمین اور آسانوں میں

بیل وہ ہروقت ذکر و قکر میں مشخول میں اور غیر جاندار چزیں زبان حال سے ذکر کر ری ہیں۔ اس لحاظ سے ذکر اللی کے تصور کو

محدود کرنا ممکن نمیں۔ ای طرح اللہ تعالی نے مومنوں کو کشت سے ذکر کرنے کا تھم دیا ہے جیسا کہ خطبے کے شروع کی آیت سے
واضح ہوتا ہے:

الذين المثوا اذكروا الله ذكرًا كَثِيرًا ﴿ وَسَيِحُوهُ بُكُرَّ وَاصْلِلا ﴾ وسَيِحُوهُ بُكْرَة واصْلا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

#### TTA

### اے ایمان والو اللہ کو کارت سے یاد کرو! اور صبح و شام اس کی تشیج کرتے رہو۔

#### ذكر بمعنى عبادت

وكر قرآن پاك ميں عبادت كے معنوں ميں استعال ہوا ہے كہ عبادت كى جننى شكليں جيں وہ سب وكر اللى ميں شامل ہيں۔ الله تعالى فرماتے جين: واذكروا الله فسى ايام معدودات (البقرہ) الله كو مختى كے خاص دنوں ميں ياد كروا اس سے مراد تمام مضرين كے زدويك جے كے وہ مناسك اور احكام اوا كرنا ہے۔ جو منى ميں قيام كے دوران ميں اوا كيے جاتے ہيں۔

### ذكرك مختلف معاني

يهال ذكري

افظ وَكُو رَسُولَ كَ لِي بَحِي استعال ہوا ہے۔ وذكر فان الذكرى ننفع المومنين السيحت اور مو علت كے معنى ميں ہے۔ وَكَر قرآن كے ليے بحي استعال ہوا ہے۔ آيت كريمہ ہے اِنَّا وَحَنْ مَنْ مِنْ مِنْ مِنْ الدَّكُورُ وَ إِنَّا لَهُ لَلْحَفِظُونَ ﴿ (الْحِرِهِ ١٩٥٩) مَنْ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ اللّهِ كُورُ وَ إِنَّا لَهُ لَلْحَفِظُونَ ﴿ (الْحِرِهُ ١٩٥٩) مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ اللّهُ اللّهُ

اذكار ماثوره كاالتزام

ویے تو ایک مسلمان کے لیے ضروری ہے کہ بھید ول بین خدا کو یاد رکھے اور اپنے ول کو خدا کے ذکر سے معمور رکھے اور کا تات میں خور و فکر کرتا رہے تو اس طرح اللہ کی قدرت کا کمال اس پر واضح ہوتا جاتا ہے اور حقیقت کی معرفت عاصل ہوتی ہے۔ یہی وقیمبوں کا طریقہ رہا۔

حضرت ابراہیم علیہ السلام کا نتات اور اس کے برے برے اجرام فلکی جیسے سورج عائد اور ستاروں پر خود بھی خور کرتے اور دو سرول کو بھی خور کرتے اور دو سرول کو بھی خور و فکر کی وعوت دیتے رہے اور آخر کار ان معلوم و محسوس اشیاء سے اپنے حقیق رب ان تمام چیزوں کے رب کی طرف لوگوں کو متوجہ کرتے ہوئے فرمایا کہ رب تو دہ جس کو فتا شیس اور زوال و خروب سے بالا تر ہے۔ اس طرح حضور صلی اللہ علیہ و سلم بھی غار حرا میں جا کر ہفتوں قیام فرماتے اور اس کا نتات پر خور فرماتے کہ ان کا خالق کون ہے۔ زندگی کا سمجھ راستہ کون سا ہو سکتا ہے اور آخر کار وی کے ذراجہ سے اللہ تعالی نے آپ کی رہنمائی فرمائی۔

اس كے ساتھ ساتھ زبانى ذكر بھى شرع ميں وارد ہے اور قرآن و سنت ميں اس كے ليے الفاظ اور كلمات مختص كيے گئے بيں۔ حديث شريف ميں ہے: افضل الذكر لا الدالا الله بهترين ذكر لا الدالالله ہے۔

چونکہ ہارے لیے ہوایت کا سرچشہ قرآن کریم اور رسول کریم کی ذات ہے۔ اس لیے ہم ہر عمل اتنی کی ہوایت کے مطابق کرنے کے پابند ہیں۔ اگر حضور سلی اللہ علیہ وسلم نے ایک عمل کے لیے کوئی خاص وقت یا خاص جگہ مقرر کردی ہو تو کسی اور کو یہ اختیار حاصل نہیں کہ وہ اس عمل کے لیے کوئی اور وقت یا جگہ مقرر کرے۔ یہ محصین کرنا صرف شارع یا خجبر کا اختیار ہے جس کا ہر کام وی کے مطابق ہوتا ہے۔ اس طرح ہارے لیے یہ بھی جائز نہیں کہ حضور سلی اللہ علیہ وسلم نے ایک خاص موقعہ نے کہیں اور ہم ان کے بچائے بچھے اور کلیات اس موقع نے کمیں 'یہ خلاف خاص موقعہ نے کمیں 'یہ خلاف

منت يوگا مثلاً تمازك قورا" بعد حضور نه يوكلات ذكر اوا قرائ بين وه يه بين: المام بهيرت بي تين بار استغفرالله بحرة اللهم انت السلام و منك السلام تباركت يا ذا الجلال والأكرام لا اله الا الله و حده لا شريك له اله الملك و له الحمد و هو على كل شي قاير لا حول ولا قوة الا بالله لا اله الا الله و لا نعبد الا اياه له المانع النعمة وله الفضل وله الثناء الحسن لا اله الا الله مخلصين له الدين ولي كره الكافرون اللهم لامانع لما اعطي لما منعت ولا ينفع ذا الجد منك الجد

نماز کے فورا" بعد یہ کلمات آپ سلی اللہ علیہ و حکم کی زبان مبارک پر جاری رئے نتے اس لیے ہارے لیے یہ سنت ہے کہ فرض نماز کے فورا" بعد یہ کلمات آپ کی پیروی میں ہماری زبانوں پر جاری ہوں۔ اگر ان کے بجائے کسی اور کے بتائے ہوئے اوراد و کلمات پر صنا شروع کردیں تو سنت کے موافق نہیں ہو گا۔

اى طرح مخلف مواقع كے ليے بيغير سلى اللہ عليه وسلم سے مخلف اؤكار اور وعائيه كلمات معقول بيں۔ مثلاً رفع حاجت كے ليے جاتے وقت اللهم الله العالم الخبث والخبائث وضو تم كرنے كے بعد اللهد ان لا الدالا الله وحده لاشريك له و الشهد ان محمدا عبده و رسوله اللهم اجعلنى من التوابين واجعلنى من المتطهرين يزحم،

اس متم کے مخلف مواقع کے لیے مخلف کلمات پنجبر صلی اللہ علیہ وسلم سے معقبل ہیں۔ پنجبر سلی اللہ علیہ وسلم کی چیروی کی ہے کہ مخلف مواقع پر وہی کلمات پڑھیں جو ان مواقع پر آپ پڑھتے تھے۔ ورنہ ام سنت کی خالفت کرنے کے مرتکب مول کے۔ اس حقیقت کی طرف اس آیت کریمہ میں اس طرح اشارہ کیا گیا ہے واذکرو اللہ کما علمکم (البقرہ ۲۳۹۲) "اللہ کا ذکر ای طرح کریے ہیں اس نے سکھایا ہے"۔ یعنی اس کے بتائے ہوئے طریقوں ، چلوا اور پنجبر صلی اللہ علیہ وسلم نے جو طریقے بتائے بی وہی اللہ کی طرف سے بیں۔

ذكر اللي كو دو سرے كاموں ير ترجيح وينا

مومن کی شان ہے ہے کہ جب آللہ کی عبادت کا وقت آ جائے تو وہ تمام دوسرے کام چھوڑ کر اللہ کی عبادت میں مشخول ہو جا ہے۔ ایسے موقع پر بھی ذکر اللہ کا لفظ قرآن پاک میں استعال ہو تا ہے جس سے مراد عبادت، بھی ہے اور ویگر طریقوں سے اللہ کو یاد رکھنا بھی مقصود ہے۔ اور ظاہر ہے کہ عبادت بھی عین ذکر اللہ ہے۔ ارشاد خداوندی ہے:

رجال لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله

اليے اوگ بين كد كوئى تجارت يا تحريد و فروخت ان كو الله كى ياد (اور عباوت سے) عاقل تسين

ای طرح اللہ تعالی چونکہ انسانی قطرت کا خالق ہے اور سب سے زیادہ جانے والا ہے۔ اے معلوم ہے کہ انسان اپنی ذات کے علاوہ مال اور اولاد سے بہت مجت رکھتا ہے۔ اور اننی چیزوں کی محبت انسان کو اللہ کی یار سے خاقل کرنے کا سب بھی بن جاتی ہے۔ اس لیے بطور سبیہ سورۃ المنافقون بین فرمایا

ياايها الذين لا تلهكم والموالكم ولا اولادكم عن ذكر الله (المنافقون ١٦٦٣)

اے لوگو جو ایمان لائے ہو متمارے مال اور تمهاری اولادیں تم کو اللہ کی یادے عاقل نہ کرویں۔

11.

ان دونوں آجوں میں بیہ بات بالکل واضح ہے کہ ذکر اللہ کو دو سرے کاموں پر ترجیح وینا مومن کے لیے ضروری ہے۔ اس کے بر عکس جو لوگ عمل کرتے ہیں ان کو انر آن عظیم نے خواہشات اور ہوس کا بندہ قرار دیا ہے۔ ارشاد اللی ہے: افتدایت من انتخذالیہ دواہ (الفرقان ۴۳:۲۵)

کیا تم نے اس محض ۔ کے حال پر غور کیا ہے جس نے اپنی خواہش نفس کو اپنا خدا بنا لیا ہو۔ مطلب سے کہ جو محض اپنی خواہشات کو اللہ کی رضا مندی پر ترجیح دیتا ہے وہ خواہشات کا بندہ ہے۔ اور خواہشات اس کی معبود ہیں۔

> ذکر کے ساتھ تذکیر کی ضرورت ہے حفرات گرای!

ذکر کے ساتھ ساتھ تذکیر ہی معاشرے کی اصلاح کے لیے لازی ہے۔ تذکیر کا مطلب ہے ذکر اللی اور ادکام اللی کے بارے میں ووسرے لوگوں کو یاد ولانا 'اور متوجہ کرنا۔ چونکہ انسانی فطرت یہ ہے کہ اکثر و بیشتر ونیادی مفاوات ' ترفیبات اور لذتوں کی طرف یا کل ہو کر انسان اللہ کو بانول جاتا ہے 'اگرچہ ان کے ول میں خواہش دلی رہتی ہے کہ اللہ کو یاد کیا جائے اس صورت حال میں کوئی اللہ کا نیک بندہ ان کر یاد اللی کی طرف راغب کر وہتا ہے اور اس طرح اٹکا دیا ہوا جذبہ یاد اللی اہم جاتا ہے۔ اس حقیقت کی طرف اللہ جارک و تعالیٰ نے اس آیت میں اشارہ کیا ہے !

قَدِّ يَكِرُ فَإِنَّ الْ يَكُرِي تَنْفَعُ الْمُؤْمِنِيْنِ (الذاريات اهده) اور نفيحت كرة، رووكونكه نفيحت المان لاف والول ك لئة نافع ب-

پر لوگوں میں جو خوش قسمت اور عقلند ہوتے ہیں ان کو اصاس ہو جاتا ہے کہ ہم دنیا کی بھول ، معلیوں میں کھو کر ذکر اللی سے عافل ہو گئے ہیں اور وہ تذکیرے، تھیحت حاصل کر کے یاد اللی میں مشخول ہو جاتے ہیں قرآن نے اس مفہوم کو یوں ادا کیا ہے۔ اِنْ فِی ذَلِاکَ لَذِکَرِ بِی لِا کُولِی الا البَالِ ﴾ در حقیقت اس میں سبق ہے عقل رکھنے والوں کے لیے

تذكيرو ياددہائى كا أيك فائرہ يہ ہے كہ خود تفيحت كرنے والے بيں اور ان لوگوں بيں بھى جن كو وہ ترغيب ولا تا ہے آہت
آہت اس مثل كے ذريعے ، ذكر اللى كى عادت اليى پخت ہو جاتى ہے كہ بيد ان كى عادت ثانيہ بن جاتى ہے۔ اور پر برحال بيں
وہ ذكر اللى بيں مشغول ہوتے إلى۔ جس طرح فوجى پريْد اور قواعد كى بار بار مشق كى جاتى ہے اور ان كو حكم مانے اور آرڈر پر
فورا " عمل كرنے كى تربيت اس مد تك وى جاتى ہے كہ بيد ان كى فطرت ثانيہ بن جاتى ہے اور پر ان كو افسركى طرف سے جو بھى
آرڈر ملتا وہ بلا چون و چرا اس كى تقيل كرتے ہيں۔

الله کا ذکر اطمینان قلب اور سکون کا واحد ذرایجہ ہے حنرات کرای!

انسان فطرنا" اس بدن کا قائل ہے کہ اس کا نات میں کوئی سپر طاقت الی ہے جو سب پر غالب ہے اور تمام افقیارات اس کے پاس میں اور جو لوگ بظاہر خدا کے مکر میں ان کے تحت الشعور میں بھی یہ کھٹکا ضرور موجود ہے کہ کوئی الی طاقت ضرور موجود ہے جو تمام کا نکت اور خود اس کی بستی پر حکرانی کرتی ہے پھر اس شعور کے ساتھ رفتہ رفتہ اس میں یہ احساس پیدا ہو جاتا ہے کہ اس طاقت اور سپریاور کو رضا مند رکھنے ہے تمام مشکلات عل جو جاتی میں اور مشکلات عل ہونے سے دل کو اطمینان

#### 111

اور سكون كى دولت مل جاتى ہے۔ اس حقیقت كا قرآن پاك كى اس آیت بيں اعلان كیا گیا ہے كہ الا بذكر الله تطمئن القلوب (الرعد ۱۲۸۳) "فجردار رہوكہ اللہ كو ياوكرنے ہى سے دلوں كو اطمينان نفيب ہوتا ہے"۔ اس ليے كہ ؤر اور خوف اسى كا ہوتا ہے جس كے پاس طاقت ہے بناہ طاقت ہے۔ جب جاہے سزا دے سكتا ہے اور جب جاہے نعتیں چھين سكتا ہے، بيارى لا سكتا ہے، غربت بيں جتلاكر سكتا ہے، مصيتوں بيں ؤال سكتا ہے ليكن وہ راضى اور مريان ہو تو سارے خدشے دور ہو جاتے ہيں اور اطمينان حاصل ہو جاتا ہے كہ كوئى خطرہ نہيں بلكہ قائدہ مانا بينى ہے اس چيز كا نام اطمينان قلب ہے۔

### ذكر الله كابدله الله خود ديتا ہے

ذکر اللہ کا بدلہ دیا ہیں اللہ تعالی اس طرح وہا ہے کہ ذاکر بندے کو ایک تو اطمینان قلب اور سکون کی دولت نعیب ہوتی ہے۔ اللہ کی یاد ہے اے روحانی لطف بھی ملتا ہے۔ اور آخرت میں اللہ اتحالی اس ذکر کے عوش میں اے بہترین بدلہ دے گا۔ جو بندہ ہروقت ہر معاطے میں اور ہر آن خدا کو یاد رکھتا ہے اس کے تمام اعمال اللہ کی رضامتدی صاصل کرنے کے لیے ہوتے ہیں اور اس طرح اس کی تمام زندگی تیکیوں کا مجموعہ بن جاتی ہے اور ظاہر ہے کہ ایسے محض کو جو بدلہ آخرت میں طے گا وہ بھی بت عظیم ہو گا انمی لوگوں کے بارے میں اللہ فرما تا ہے:

فَا وَلَيْكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَيِّا يَهِمْ حَسَنَتِ (الفرقان ١٥٥٥) فَا وَلَيْكَ يَبِدِلُ اللهُ اللهُ سَيِّا يَهِمْ حَسَنَتِ (الفرقان ١٥٥٥) لي يي ده لوگ يون عن يدل دے گا۔

مرادیہ ہے کہ ان کی برائیوں ہے اللہ پاک درگزر کرے گا اور ان کے پاس نیکیاں بی نیکیاں رہ جائیں گی۔ ہی بھڑن بدلہ ہے کہ ان کی برائیوں کو ختم کر کے ان کو تمام زندگی کے اعمال کا بدلہ نیکیوں کے بدلے کی صورت میں رہا جائے۔ حدیث قدی ہے کہ میرا بندہ اگر مجھے ایک بار یاد کرے تو میں اے دس بار یاد کرتا ہوں۔ دوسری حدیث کا مفہوم ہے کہ اگر میرا بندہ مجھے زمین والوں کے درمیان یاد کرے تو میں اے آسمان والوں کے درمیان یاد کروں گا۔ اور یمی مضمون اس آیت کا بھی ہے۔ ارشاد خداوندی ہے

> قَا ذَكْرُونِيْ آذْكُرُونِيْ آدْكُرُكُمْ وَاشْكُرُوا لِت وَلا تَكَفُرُونِيْ (سوره البقره ١٥٢٣) تم يح ياد ركو من تهيس ياد ركول كا اور ميرا شكر ادا كرد كفران لعت نه كرو-و آخر دعوالان الحمد لله رب العالمين

# استقبال رمضان

المُحَمَّدُ بِلَهِ خَسَدُهُ وَنَسَتَعِينَهُ وَلَسَتَنَفِرَهُ وَنُوءً مِنْ بِهِ وَسَتَوَكَلُ الْمُحَمَّدُ بِلَهِ وَسَتَوَكَلُ اللهِ مِنْ مَعَوْدُ النَّهِ مَا وَمِنْ سَيِئاتِ اَعْمَالِنَا مَن عَلَيْهِ وَلَعَوْدُ إِللهُ وَمِنْ شَيْعَاتِ اَعْمَالِنَا مَن يَعْمُوهِ اللهُ وَلَا هَادِي لَهُ وَلَسَّهُ اللهُ اللهُ وَلَمَّ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَخَدَهُ لَا مَرْتُهُ لِلهُ وَلَمْ الله وَلْمُ الله وَلَمْ الله وَلم

إعوذبالله من الشيطن الرجيم بسم الله الوحمن الرحيم

يت مباركة. شَهْدُ رَمَضَانَ الَّذِينَ انْزِلَ فِيهِ الْقُتْلاتُ هُدَى لِلنَّاسِ وَبَيْنَاتٍ مِنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَنَ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيُصُنِّهُ \* وَمَنْكَانَ مَرِيْضَا أَوْ عَلَى سَفَير قعِدَةً فِن آيَامِ إِنْحَرُ يُرِيدُ اللهُ بِحَدُ الْيُشْرَ وَلَا يُرِيدُ بِحَدُالْعُسْرَوَ لِتُحْمِلُوا الْعِدَة وَ لِتُكَيْرُوا الله عَلَى مَا هَذَى كُذُ وَلَمَلَكُمُ تَشْكُرُونَ ﴿ (البقرة ٢٥٥١)

رمضان وہ مید ہے جس میں قرآن نازل کیا گیا جو انسانوں کے لیے سراسر ہدایت ہے اور ایسی واضح

مزید کتب پڑھنے کے لئے آئ بی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

#### ppp

تعلیمات پر مشمثل ہے جو راہ راست و کھانے والی اور جن و باطل کا فرق کھول کر رکھ دینے والی ہیں۔ الذا اب سے جو فض اس مینے کو پائے اس کو لازم ہے کہ اس پورے مینے کے روزے رکھے اور جو کوئی مریض ہو یا سفر پر ہو تو وہ دو سرے ونوں میں روزوں کی تعداد پوری کرے۔ اللہ تمہارے ساتھ نری کرنا چاہتا ہے۔ بختی کرنا نہیں چاہتا۔ اس لیے یہ طریقہ تمہیں بتایا جا رہا ہے آگہ تم روزوں کی تعداد پوری کر سکو اور جس ہدایت سے اللہ نے تمہیں سرفراز کیا ہے اس پر اس کی کبریائی کا اظہار و اعتراف کرو اور شکر گزار ہنو۔

#### احاديث شريف:

اتاكم شهر رمضان شهر مبارك فرض الله عليكم صيامه تفتح فيه ابواب الجنة و تغلق فيه ابواب الجحيم و تغل فيه مردة الشياطين و فيه ليلة خير من الف شهر من حرم خيرها فقد حرم (كثرا العمال عن الى بريرة)

حضرت ابو ہربرة رضى اللہ عند ے روایت ہے کہ رسول اللہ صلى الله عليه وسلم فے رمضان كى آلد پر ارشاد فرمایا "تممارے پاس رمضان كا ممینہ آگیا ہے اس كے روزے اللہ فے تم پر فرض كے بین اس ممینہ بین جنت كے دروازے كھول دي جاتے ہیں اور جنم كے دروازے بند كر دي جاتے ہيں اور سركش شيطانوں كو جكر دیا جاتا ہے اور اس میں ایك الى رات ہوتى ہے جو ہزار مبينوں سے بهتر ہوتى ہے۔ جو محض اس رات كى خرو بھلائى حاصل كرتے سے محروم رہا وہ تو بس محروم ہى رہ گیا۔

سبحان الله ما تستقبلون و مانا يستقبلكم؟ شهر رمضان يغفر الله في اول ليلة لكل اهل القبلة قيل يارسول الله المنافق؟ قال المنافق كافر و ليس للكافر في ذلك شي (كثر العمال عن الره)

حضرت الن رمنی اللہ عند بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔ اللہ اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔ اللہ ای کے لیے تقیع ہے کیا خوب ممینہ ہے جس کا تم استقبال کر رہے ہو اور کیا کیا خوبیاں ہیں جو وہ تسارے پاس الیا ہے۔ بینی رمضان کا ممینہ میں کہلی رات ہی کو اللہ تعالی تمام اہل قبلہ (اہل ایمان) کی مغفرت فرما حتا ہے۔ عرض کیا گیا اے اللہ کے رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) منافق کے لیے کیا ہے کہ آپ نے فرمایا منافق تو کافر ہو تا ہے اور کافر کے لیے اس ماہ مبارک میں کچھ نہیں ہے۔

اتقواشهر رمضان فانه شهرالله جعل لكم احد عشر شهرا تشبعون فيه و تروون و شهر رمضان شهر الله فاحفظوا فيه انفسكم (كنزا العمال عن ابي امامة و واثلة بن الاسقع)

ابو امامة اور واطلد بن الاستخ سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم فے ارشاد قربایا رمضان کے مینے میں تقوی و پرمیزگاری افتیار کرواس لیے کہ یہ اللہ کا ممینہ ہے۔ اللہ تعالی نے آلیارہ مینے تسارے لیے بتائے میں جن میں تم بیت بحر کر کھاتے اور پیتے ہو۔ رمضان کا ممینہ اللہ کا ممینہ ہے اس میں (اللہ تعالی کی نافرمانیوں سے) اپنی حفاظت کرو۔

حزات گرای!

رمضان کا ممینہ ہرسال اہل ایمان کے لیے رحتوں برکتوں اور مغفرتوں کا پیغام لے کر آتا ہے۔ اس کی آمدیر ہرصاحب

#### TTO

ایمان روحانی خوشی و فرحت اور ایمان کی تازگی محسوس کرتا ہے اور اس کی برکات مقدور بحر سیلنے کی کوشش کرتا ہے۔ رمضان کی آمد پر اسلامی معاشرہ میں اسلامی زندگی اور نیک اعمال کی گویا بھار آ جاتی ہے۔ پھلا ایسا کیوں نہ ہو۔ جبکہ یہ ماہ مبارک نزول قرآن کا ممید ہے۔ (شہر رمضان الذی انزل فیہ القرآن) وہ قرآن جو تمام انسانوں کے لیے پیغام ہوایت (هدی للناس) اور الیک واضح تعلیمات پر مشتل ہے جو راہ راست و کھانے والی اور حق و باطل کا فرق کھول کر رکھ وسینے والی جیں۔ (و بینت من الهدی والفرقان)

ہدایت کی عملی تربیت کا مهینہ حفرات محزم!

یہ ماہ مبارک ہرسال تمام اہل ایمان کے لیے ہدایت التی کا ایک تربیتی پروگرام لے کر آتا ہے۔ یہ تربیتی پروگرام روزہ کی فرض عبادت کی صورت میں ہوتا ہے۔ اس لیے اس ماہ کو ماہ صیام (روزوں کا ممینہ) بھی کما جاتا ہے۔ تربیت کے اس پروگرام میں شرکت ہرمسلم مرد و عورت پر لازم قرار دی گئی ہے۔ ارشاد التی ہے:

فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُدُ الثَّهْرَ فَلْيُصِّمُهُ \*

لنذا اب سے جو فخص اس مینے کو پائے اس پر الذم ہے کہ اس بورے مینے کے روزے رکھے۔

رمضان البارک کی گوں ناگوں خصوصیات یعنی نزول قرآن وض روزہ کی عبادت اس بھی پر اللہ سجانہ و تعالی کی طرف ے کئی گنا اجر و ثواب اور نیک اعمال انجام دینے والوں کے لیے مغفرت کے پیغام کے اعتبار سے اصاویت نبوی میں اس ماہ مبارک کو شہر اللہ (اللہ سجانہ و تعالی کا ممینہ) قرار دیا گیا ہے۔ اس میں خاص طور پر تقوی و پر بیزگاری اختیار کرنے اور اپ آپ کو اللہ سجانہ و تعالی کی نافرہانیوں سے بچانے کی تلقین کی گئی ہے۔ اس مضمون کی ایک حدیث خطبہ کے آغاز میں آپ کے سامنے پیش کی گئی ہے۔ اس مضمون کی ایک حدیث خطبہ کے آغاز میں آپ کے سامنے پیش کی گئی ہے۔ جس میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے:

اتقواشهر رمضان فاتهشهر الله

رمضان کے مینے میں تقوی و پر بیرگاری اختیار کرد کیونکہ یہ اللہ کا ممید ہے۔

اور فرمایا که:

فاحفظوا فيهانفسكم

اور اس میں اپنی حفاظت کرد (لین اپ آپ کو الله تعالی کی نافرانیوں سے بچاؤ)۔

معزز سامعين!

رمضان کی اس اہمیت اور فضیلت کو سامنے رکھنے ہوئے آئے اب اس بات پر غور کریں کہ ہمیں اس ماہ مبارک کا استقبال کس طرح کرنا جاہیے!

جارا یہ معمول ہے کہ جاری زندگی کی سرگرمیوں میں جب کوئی اہم موقع آنے والا ہو آ ہے تو ہم اس موقع کی اہمیت اور اس کی مناسبت سے اس کے لیے پہلے سے تیاری کرتے ہیں اور اپنی استطاعت کے مطابق بھتر سے بھتر پروگرام بناتے ہیں۔ آک مین وقت پر کوئی پریٹانی نہ ہو اور اس موقع پر جو جو کام بھی کرنے ہیں وہ سمجے طور پر انجام پا جائیں۔

رمضان البارک ایک مسلمان کی زندگی میں سال کے دوسرے مینوں کے مقابلے میں کی اعتبار سے بدی اجیت کا حال

ہے۔ اس مینے میں اللہ تعالی کی طرف سے ایک فرض عبادت' روزہ کی اوائیگی کا حکم دیا گیا ہے۔ یہ عبادت اسلام کی دوسری فرض عبادات نماز' زکوانا اور عج کی طرح بعض مخصوص مقاصد رکھتی ہے لینی تقوی و پر پیزگاری کا حصول' فعت ہدایت پر اللہ تعالیٰ کی کبریائی کا اظہار و اعتراف اور عملی شکر۔ روزہ کے ان مقاصد کا ذکر قرآن کریم میں اس طرح کیا گیا ہے۔

يَايَّهَا الَّذِيْنَ الْمَثُوَّا كُتِبَ عَلَيْكُ الْضِيَّامُ كَمَّاكَثِبَ عَلَى الَّذِيْنَ مِنَ قَبْلِكُمْ لَمَلَكُوْ تَثَقَوْنَ ﴿ (الِعْرِهِ ١٨٣٠)

"اے لوگو جو ایمان لائے ہو" تم پر روزے فرض کر دیے گئے جس طرح تم سے پہلے انبیاء کے ویرووں پر فرض کیے گئے تھے۔

وَلِتُكَيِّرُوا الله عَلَى مَا هَدَدَكُمُ وَلَعَلَكُمُ تَشْكُرُونَ ﴿ البَرْهِ ١٥٥٨) (يه فرض اس ليے تم رِ عائد كيا كيا ہے آك) جن بدايت سے الله نے تهيں سرفراز كيا ہے اس رِ الله كى كبريائى كا اظهار كرو اور شكر گزار بنو۔

حفزات گرای!

رمضان البارک کی اہمیت اور فضیلت کے متعلق چند نکات ہو آپ کے سامنے پیش کیے گئے ہیں ان کو پیش نظر رکھتے ہوئے مناسب ہیہ ہو گا کہ ہم رمضان البارک کی آمد سے پہلے ہی اپنی اہم سرگرمیوں کا ایک پروگرام ترتیب دے لیس باکہ اس مینے بین اللہ سجانہ و تعالیٰ کی خصوصی رحمت مغفرت اور جنم سے آزادی کی جو نوید نبی کریم صلی اللہ علیہ و سلم نے سائی ہے ہم این آللہ سجانہ و تعالیٰ کی رحمتوں اور مغفرتوں اپنے آپ کو زیادہ سے زیادہ اس کا مستحق بنا سکیں۔ ایسا نہ ہو کہ رمضان کا پورا ممید گزر جائے اللہ تعالیٰ کی رحمتوں اور مغفرتوں کی بارش ہوتی رہے اور منظم طور پراپنے اوقات کو نہ گزارتے کی وجہ سے ہماری جھولی خالی رہ جائے یا ہم اس ماہ مبارک کے بارش ہوتی رہے اور منظم طور پراپنے اوقات کو نہ گزارتے کی وجہ سے ہماری جھولی خالی رہ جائے یا ہم اس ماہ مبارک کے بحث کم فوا کہ سمیت سکیں۔ اس سلسلہ میں نبی مسلی اللہ علیہ و سلم کی اس جید کو بھی اپنے سامنے رکھنا چاہیے۔ آپ کا ارشاد ہے:

كم من صائم ليس له من صيامه الاالطما وكم من قائم ليس له من قيامه الاالسهر (رواه الداري عن الى برية)

کتنے می روزہ دار ایے ہیں کہ جنہیں اپنے روزوں سے سوائے پیاس کے پکھے حاصل نہیں ہوتا اور کتنے می راتوں کو کھڑے ہوئے والے ایسے ہیں کہ جنہیں اپنی عبادت سے رات کی نیند سے محرومی کے سوا کچھ حاصل نہیں ہوتا۔ (داری)

حقرات محرم!

اس ماہ مبارک میں یوں او کرنے کے بہت سارے کام مو کتے ہیں جن کا تعین ہر محض اپنے طالت اور او قات کے سطابق کرسکتا ہے۔ تاہم جن چند باتوں کو اپنے معمولات میں شال کرنا نمایت ضروری ہے وہ یہ ہیں۔

(۱) ایمان و عمل میں ہم آہنگی کی شعوری کوشش

الحمد الله جم سب الل اعمان بیں۔ یعنی الله سجان و تعالی کی ذات و صفات پر ول سے بقین رکھتے ہیں اور زبان سے ان کا اقرار کرتے ہیں لیکن حارث کردار میں عموا "جو کو آتای ہے وہ یہ ہے کہ جماری فکر اور سوچ اور تمام اعمال کلی طور پر اس ایمان

#### TTY

کے مطابق نہیں ہیں۔ للذا رمضان المبارک ہیں کرنے کا پہلا کام ہی ہے کہ ہم اپنے ایمان کو فکر و عمل کے سانچے ہیں وصالنے کی شعوری کوشش کریں۔ اگر ایمان اور اس کے نقاضے ہماری سوچ اور فکر کا محور بن جائیں اور ہم جو کام بھی کریں وہ اللہ تعالی کی خوشنودی کے حصول کے لیے اور آخرت کے اجر و ثواب کو ید نظر رکھ کر کریں اور ان پدایات اور رہنمائی کے مطابق کریں جو اللہ سجانۂ و نعالی اور اس کے رسول مسلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں دی ہیں تو اس طرز عمل سے نہ مرف بید کہ ہمارے ایمان کی شخوری کے مستحق بنے کے امیدوار بھی ہو سکیں گے جو نجی کریم مسلی اللہ علیہ وسلم نے رمضان المبارک میں اس طرح کی شعوری عباوت کرنے والوں کو دی ہے۔

ایمان کی محیل کے سلسلہ میں آپ نے ہاری رہمائی اس طرح فرمائی ہے۔

من ابغض لله واعطى لله و منع لله فقد استكمل الايمان

جس مخض نے اللہ کے لیے دوسی کی اور اللہ ہی کی خاطردشنی کی اور اللہ کی رضا کے حصول کے لیے اپنا مال خرچ کیا یا اس کی نارائسگی کے خوف سے خرچ نہ کیا تو اس نے اپنا اس کی نارائسگی کے خوف سے خرچ نہ کیا تو اس نے اپنا اس کی نارائسگی کے خوف سے خرچ نہ کیا تو اس نے اپنا کو مکمل کر لیا۔

نيز آپ کا ارشاد ې:

ذاق طعم الایمان من رضی بالله ربا و بالاسلام دینا و بمحمد نبیا ایمان کا مزواس مخص نے چکھ لیا جو اللہ کو اپنا رب بنا کر اور محر سلی اللہ علیہ وسلم کو اپنا تی تنلیم کرکے راضی ہو گیا۔

رمضان المبارک میں اگر ہم اپنے ایمان اور قلر و عمل کو ہم آبگ کرنے کی شعوری کوشش کریں تو یہ اصلاح احوال کی طرف ایک اہم پیش رفت ہو گی۔ دوران رمضان اس کیفیت میں اضافے کے لیے ہمارے روزے اور دیگر اعمال میں کی قلر کار فرما رہنی چاہیے۔ اور ہمیں اپنے ایمان کو اس سطح پر لانے کی کوشش کرنی چاہیے کہ اللہ تعالی اور اس کے رسول سلی اللہ علیہ وسلم کی پہند ہماری پند ہماری پند بماری پند بمن جائے اور ان کی ناپند ہماری ناپند ہو جائے۔ نبی کریم سلی اللہ علیہ وسلم نے دوران رمضان مختلف عمادات کا اجتمام کرتے ہوئے جس ایمانی کیفیت کے استحفار اور تواب آخرت کی امید کا جذبہ ول میں رکھنے کی ہدایت فرمانی ہے اے بھی چیش نظر رکھنا چاہیے۔ آپ کا ارشاد ہے:

من صام رمضان ايمانا و احتسابا غفرله ما تقدم من ذنبه و من قام ايمانا و احتسابا غفرله ما تقدم

من ذنبہ و من قام لیلة القلر ایمانا" و احتسابا" غفر له ما نقام من ذنبه (متنق علیہ عن الی ہریرة)

حضرت ابو حریرة رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا جی مختص نے رمضان کے روزے رکھے ایمان اور احتساب (احتساب اس چیز کا نام ہے کہ آوی اپنے تمام نیک اعمال پر صرف اللہ تعالیٰ کے اجر کا امیدوار ہو اور جو کام بھی کرے خالفتا" اس کی رضا جوئی کے لیے کرے) کے ساتھ او اس کے وہ سب گناہ معاف کر دیے جائیں گے جو اس سے پہلے سرزد ہوئے ہوں گے۔ جس نے رمضان میں قیام کیا (کھڑے ہو کر عبادت کی) ایمان اور احتساب کے ساتھ او اس کے وہ سب قسور بھی معاف کر دیے جائیں گے ہوں گے اور جس نے لیلتہ القدر میں قیام کیا ایمان اور احتساب کے ساتھ او اس کے وہ سب قسور بھی معاف کر دیے جائیں گے ہوں گے اور جس نے لیلتہ القدر میں قیام کیا ایمان اور احتساب کے ساتھ او معاف کر دیے جائیں گے اس کے وہ سب گناہ جو اس نے پہلے کیے ہوں

## نمازوں کی بورے اہتمام اور توجہ سے ادائیگی

دین اسلام میں ایمان کے بعد جس عمل کی سب سے زیادہ اہمیت ہے وہ نماز ہے۔ اگر آپ نماز با جماعت کے پابند ہیں تو اس پابندی کا اس ماہ مبارک میں اور زیادہ خیال رکھنے اور نماز پوری توجہ اور دل کی حضوری (خشوع و خضوع) کے ساتھ ادا کرنے کی کوشش کھیے۔ اور مزید بہتر طور پر نماز ادا کرنے کی اللہ تعالی سے توفیق بھی طلب کھیے اگر خدا نخواستہ آپ نماز کے پابند نہیں ہیں تو رمضان البارک میں نماز کی پوری پابندی کھیے اور سے عمد کھیے کہ میں آئندہ بھی نماز ترک نہیں کوال گا۔ اور نماز میں سابقہ کو آئی پر اللہ تعالی کے حضور توب و استخفار بھی کھیے اور اس سے مدد اور توفیق طلب کرنے کے لیے ہر نماز کے بر نماز کے بر ممانون دعا بھی ما تلتے رہے۔

اللهماعني على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك

اے اللہ میری مدد فرما اپنا ذکر کرنے ' اپنا شکر کرنے اور بھترین طریقہ ہے اپنی عباوت کرنے میں۔ اس طرح اس میشن ساکا معداد نے روزی کر اقال اس کی روزا کر اتحقہ طال کر نے سال

اس طرح اس مستون وعا كا پرهنا اپني عاجزي ك اظهار اور نيك اعمال كي توفيق طلب كرنے كے ليے بوا مفيد ب-

اللهم اني ضعيف فقو ني رضاك ضعفي و خذالي الخير بناصيتي واجعل الاسلام منتهى رضائي اللهم اني ضعيف فقوني و اني ذليل فاعزني و اني فقير فارزقني (طراق)

"اے اللہ! میں تیرا کرور بندہ ہوں تو اپنی رضامندی حاصل کرنے کی راہ میں میری کمزوری کو قوت ے بدل دے اور میری پیشانی کیار کر میرا رخ نیکی اور بھلائی کی طرف چیر دے اور دین اسلام کو میری انتائی آرزد بنا دے۔ اے میرے اللہ! میں ضعیف و ناتواں ہوں تو میری ناتوانی کو توانائی ہے بدل دے ' میں ذات و پستی میں ڈویا ہوا ہوں مجھے عزت بخش دے ' میں فقیر و مختاج ہوں مجھے ضروریات عطافرمادے۔(آمین)

اس کے ساتھ ساتھ نماز کے ضروری مسائل معلوم کرنے کے لیے کسی اچھی می کتاب کا مطالعہ بھی کرتے رہیے۔ فرائنس کے ساتھ ساتھ نوافل بھی اوا کھیے خصوصا '' نوافل تنجہ جو ۲۰ ۸ یا ۱۳ کی تعداد میں سحری کے وقت یہ آسانی پڑھے جا گئے میں۔ یہ بھی یاد رکھے کہ رمضان المبارک میں نوافل کا ثواب فرائنس کے برابر ماتا ہے۔

نیز نماز تبجد کا وقت وعاکی قبولیت کا خاص وقت ہے۔ الندا نماز تبجد کے بعد پوری توجہ اور عاجزی سے اللہ تعالیٰ کے صنور گرگڑا کر اپنے گناہوں کی معافی طلب کھیے اور اس سے ونیا و آخرت کی ہر نعمت کا سوال کھیے اور ملک و ملت کی سلامتی و خوشحالی اور تمام اہل ایمان کے اتحاد و انقاق محصوصا من ونیا کے مظلوم مسلمانوں کی کامیابی اور ظلم سے نجات کے لیے نمایت خلوص کے ساتھ وعاکیں مانگتے رہیے۔

### الله كى راه بيس انفاق

قرآن كريم بين نماز كے بعد الل ايمان كا دوسرا برا وصف به بتايا كيا ہے كہ جو رزق الله سجان و تعالى نے اشين ديا ہے وہ اس كى خوشنودى كے ليے قريج كرتے بين۔ ہم عوما" الله تعالى كى راہ بين قريج كرنے كا مطلب صرف زكواة ادا كرنا سجھتے بين۔ عالا تك سجج بات بہ ہے كہ زكواة تو سال بحر بين روزہ كى طرح صرف ايك مرجب ادا كرنا فرض ہے اور وہ بھى صرف بالدار لوگوں

#### TTA

ر۔ قرآن کریم نے اہل ایمان میں انفاق کی جس صفت کا ذکر کیا ہے اس سے مراد تو اللہ تعالیٰ کی راہ میں حسب توفیق خرج کرتا ہے جو جر مسلمان کے لیے ضروری ہے اور یہ انفاق نماز کی طرح سارے سال بی جاری رہتا چاہیے اور رمضان المبارک کے دوران میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت پر عمل کرتے ہوئے یہ انفاق زیادہ سے زیادہ کرتا چاہیے۔ مختلف احادیث سے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ آپ رمضان میں بہت زیادہ حاوت فرمایا کرتے تھے اور کوئی سائل بھی آپ کے پاس سے محروم نمیں لوثا تھا۔

اس سلسلہ میں حضرت این عباس رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خیر و بھلائی کے معالمے میں جمام انسانوں سے زیادہ فیاش شے اور خاص طور پر رمضان میں ہے انتہا فیاش ہوجاتے تھے۔ جبرل علیہ السلام رمضان میں ہر رات آپ کے پاس آتے تھے اور آپ انسیں قرآن کریم ساتے تھے۔ جب جبرل علیہ السلام آپ سے ملتے تھے تو آپ خیر و بھلائی کے معالمے میں چلتی ہوئی ہوا ہے بھی زیادہ فیاش ہو جاتے تھے۔ (یعنی جس طرح ہوا چلتے کے بعد کمیں رکتی نہیں اور ہر چیز پر کے معالمے میں چلتے کہ افغاق اس مال ودولت کا شکرانہ ہے جو اللہ سے گزرتی ہے اور ہر جگہ پینچتی ہے) (بخاری و مسلم) ہے بات بھی یاد رکھنی چاہیے کہ افغاق اس مال ودولت کا شکرانہ ہے جو اللہ تعالی نے ہمیں دیا ہے اور رمضان المبارک میں کیے گئے افغاق پر دوسرے میدوں کے مقالم کے جال کی گنا زیادہ اجر می گا جر سر گنا زیادہ علی کی توقع بھی کی جا سکتی ہے۔ اس لیے کہ اس میسنے میں فال نیکی کا اثواب فرض کے برابر اور فرض نیکی کا اجر سر گنا زیادہ عطاکیا جا تا ہے۔

### رفاقت قرآن مجيد

#### حفرات گرای!

رمضان المبارک کی عظمت کا اصل سب ہے کہ اس میں قرآن کریم کا نزول ہوا۔ ای لیے اس ممینہ کو روزہ کی عبادت کے لیے مخصوص کیا گیا ہے باکہ اہل ایمان اس میں قرآن کریم کی تلاوت کریں ان کا علم حاصل کریں اور روزہ کے ذریعہ سے اس کتاب ہدایت پر عمل کرنے کے لیے تقویٰ کی قوت اپنے اندر پیدا کریں۔ لنذا جمیں بھی کوشش کرتی چاہیے کہ اس ماہ کے دوران میں نیادہ سے نیادہ وقت اللہ کے کلام کی رفاقت میں گزاریں اس کی ذوق و شوق سے تلاوت کریں۔ دوران تلاوت ہماری تگاہ ترجمہ پر بھی رہے۔ مزید اپنے علم اور ذوق کے مطاب بھی سمجھنے کی کوشش کریں۔ ای طرح روزانہ چند آبات کے مطاب بھی سمجھنے کی کوشش کریں۔ ای طرح روزانہ چند احادیث نبوی کا مطالعہ بھی اپنے پروگرام میں شامل کریں۔ قرآن و حدیث کے اس مطالعہ سے ہمیں اللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ و سلم کی تعلیمات سے آگائی ہو گی اور ہمیں پہ چلے گا کہ زندگی کے ہر محافے میں اسلام نے ہماری کیا رہنمائی کی ہے اور ہمارے عمل میں کیا کیا جیاں پائی جاتی ہیں جن کی اصلاح کی ضرورت ہے۔

### آ خری عشره رمضان میں عبادت کا خصوصی اہتمام حفرات محرّم!

یوں تو سارا رمضان ہی خیرو برکت کا سرچشہ ہے اور ان ایام میں دعا و عبادت کا بھتا بھی اہتمام کیا جائے وہ کم ہے لیکن رمضان کا آخری عشرہ اپنی بعض خصوصیات کے اعتبار سے پہلے دونوں عشروں سے زیادہ اہمیت کا حامل ہے۔ ایک حدیث نبوی کے

#### r + 9

مطابق یہ دونرخ سے آزادی کا عشرہ ہے۔ نیز اس عشرہ میں وہ رات ہوتی ہے جس کو قرآن کریم میں لیلتہ القدر (قدر و منزلت والی رات) قرار ویا گیا ہے۔ اس رات کی عبادت کی جزار مینوں سے بھی زیاوہ فضیلت بتائی گئی ہے۔ اس مبارک رات میں قرآن کریم کا زول شروع ہوا تھا۔ یہ رات مسلخا متعین نہیں کی گئے۔ اطاویٹ نبوی میں صرف یہ بتایا گیا ہے کہ لیلتہ القدر کو رمضان کے آخری عشرہ کی طاق مراق میں علاق راقوں میں تلاش کرو۔ یہ وراصل اس بات کی ترفیب ہے کہ رمضان السبارک کے آخری عشرہ کی طاق راقوں میں مسببداری کرکے عبادت کا خصوصی انتہام کیا جائے۔

اس سلسلہ میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا اپنا مبارک عمل ہیہ تھا کہ آپ رمضان کے آخری دس دنوں میں عباوت میں زیادہ محت و کوشش فرماتے تھے۔

ایک روایت میں حضرت عائشہ رمنی اللہ عنما فراتی میں که رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم رمضان کے آخری وس دنوں میں جس قدر سخت محنت کرتے تھے اتنی کمی اور زمانے میں نہیں کرتے تھے۔ اس روایت کے الفاظ یہ میں:

كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يجتهد في العشر الاواخر مالا يجتهد في غيره (رواه مملم عن عائشة)

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہ سے ایک دوسری روایت میں ہے کہ:

کان رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا دخل العشر شده سرره و أحياه ليله و ايقظ اهلم متفق عليه) لين جب رمضان كى آخرى وس تاريخيس آتى تحيس تو رسول الله صلى الله عليه وسلم عبادت كي ليد كريسته مو جاتے تھے۔ راتوں كو آپ خود بحى جاگتے تھے اسے گروالوں كو بحى جگاتے تھے۔

#### اعتكاف

رمضان کے آخری عشرہ میں عبادت کے خصوصی اہتمام کی غرض سے نبی صلی اللہ علیہ وسلم مسجد نبوی میں اعتکاف بھی فرمایا کرتے تھے۔ حضرت عاکشہ فرماتی ہیں۔

ان النبي صلى الله عليه وسلم كان يعتكف العشر الاواخر من رمضان حتى توقاه الله ثم اعتكف ارواجه من بعده (تنق عليه)

نی صلی الله علیه وسلم رمضان کے آخری دس ونول میں اعتکاف فرمایا کرتے تھے یمال که الله تعالی فرمایا کو وفات بخشی- پر آپ کے بعد آپ کی ازواج مطرات اعتکاف کیا کرتی تھیں۔

افطار کے وقت خصوصی دعا ئیں

افطار کا وقت بھی قبولیت دعا کا خصوصی وقت ہے۔ النذا افطار سے چند منٹ پہلے اللہ تعالی کے حضور پوری توجہ اور عابری کے ساتھ ول کھول کر دعائیں مانگیں۔

> دعوت الى الله حنرات محرّم!

دین اسلام پر خود عمل کرنے کے ساتھ ساتھ قرآن کریم کی روے ملت اسلامی کے ہر قرد کی بیہ ذمہ واری بھی ہے کہ وہ عوام الناس کو دین و شریعت اللی پر عمل کرنے کی متاہب انداز میں دعوت بھی دے اور خصوصا" اپنے اہل و عیال کی دیمی اصلاح کی فکر کرے۔ امت مسلمہ کا مقصد وجود قرآن کریم میں بھی بتایا گیا ہے:

کُنْ تُنْوُرِ خَدِیْلَ اَمْتَ اِ اَنْحِیرِ جَتْ لِلنَّاسِ تَامُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَ تَنْهَوْنَ عَلَامُونَ ا عَنِ الْمُنْكِيرِ وَتُوْمِئُونَ بِاللَّهِ (آل مُران ١٠٥٣) "اب دنیا میں وہ بھری گروہ تم ہو نے انبانوں کی جانت و اصلاح کے لیے میدان میں الیا گیا ہے تم نکی کا حکم دیتے ہو بدی ہے روکتے ہو اور اللہ یر ایمان رکھتے ہو"۔

الذا رمضان المبارك بين آئده كے ليے نيكى كى دعوت دوسروں تك بننچائے كا بخت عرم بھى كرنا چاہيے اور حتى الوسع دوران رمضان اس كى عملى كوشش بھى كرنى چاہيے ياد ركھے غزوہ بدر اور فتح كمد كے عظيم الثان معركے رمضان كے مبارك مينے عى ميں ہوئے تنے۔ دين كى دعوت كے ليے بنيادى شرط ديتى علم كا حصول ہے۔ دوران رمضان عام ديتى كتب كے مطالعہ كا ايك نصاب بھى بنانا چاہيے اور دوزانہ اس ميں سے بچھ نہ بچھ مطالعہ كرنا چاہيے جب ہمارے ديتى علم ميں اضافہ ہوگا تو ہم اسے عمل كو بهتر بنا سكيں كے اور دوسروں كو دين كى صحيح اور جامع بات بھى بنا سكيں گے۔

آگر ہم اپنی عملی زندگی کو برکتوں اور سعاوتوں والے اس مینے میں ایک منظم پروگرام کے تحت گزاریں اور اپنے اعمال کو زول قرآن کے اس مینے میں قرآن کریم اور سنت نبوی کے زیادہ حریب کرلیں تو یقینا " ہماری افزادی اور اجماعی زندگی میں افقاب آ سکتا ہے۔ دوران رمضان ہے۔ اللہ تعالیٰ میں افقاب آ سکتا ہے۔ دوران رمضان ہے۔ اللہ تعالیٰ میں اس کی توفیق عطا قربائے اور رمضان کے مبارک ایام کی برکتیں بحربور طریقتہ سے حاصل کرنے میں ہماری رہنمائی و مدد قربائے۔ آجن۔

واخر دعوانا إلحمد للدرب العالمين

# روزه اور تزکیه نفس

اَلْحُمَّدُ بِلَٰهِ خَمَدُهُ وَنَسُتَعِينُكُ وَنَسُتَنَفِرَهُ وَنُوءُ مِنَ بِهِ وَنَسَى كُلُ عَلَيْهُ وَنَعُونُ إِللّٰهِ مِنْ شُمُورِ اَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِطاتِ اَعُمَالِنَا مَنْ يَهُنُوهِ اللّٰهُ فَلَامُضِلَّ لَهُ وَمِنْ يَقْسُلِلُهُ فَلاَ هَادِى لَهُ وَنَشْهَدُ اَتَ لَا إِللّٰهَ إِلَا اللّٰهُ وَخَدَهُ لَا شَرُولِكِ لَهُ وَلَشَهُكُ اَتَ مُحَتَّدًا عَبُدُهُ و مُعْوِلُهُ مَلَى اللّٰهُ عَلَيْهُ وَحَدَهُ لَوَ شَرُولِكِ لَهُ وَلَهُ لِهِ مَا مَلَهُ وَلَا مَلِهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَمَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّ

اعوفبالله من الشيطن الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم

آيت مباركد:

نَايَّهُمَا الَّذِيْنَ الْمُثُوَّا كُتِبَ عَلَيْكُهُ الضِيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَمَلَكُوْ تَتَقُوْنَ ﴿ البِنِورِ:١٨٢)

اے اوگو جو ایمان لائے ہو' تم پر روزے فرض کر دیے گئے جس طرح تم سے پہلے انبیاء کے پیرووں پر فرض کیے گئے تھے اس سے توقع ہے کہ تم میں تقوی کی صفت پیدا ہوگی ۔

احاديث شريف:

وقال النبي صلى الله عليه وسلم

- () الصيام نصف الصبرو على كل شى زكوة و زكوة الجسد الصيام روز (صفت) مبركا نصف بين اور بريزك ايك زكواة بوتى ب اور انبانى جم كى زكواة روز ي بن - (كنز العمال فعل الصوم عن الى هررة)
- الصيام جنة و حصن من حصون المومن و كل عمل لصاحبه الا الصيام يقول الله:
   الصيام لي و إذا اجزى به

روزے وُحال ہیں۔ اور مومن کے قلعوں میں سے ایک قلعہ ہیں۔ ہر عمل اس عمل کے کرنے والے کے لیے ہوتا ہے سوائے روزوں کے۔ اللہ تعالی فرماتا ہے "روزے میرے لیے ہیں اور ان کا بدلہ (دینے والا) میں خود ہوں ۔ TOT

(٣) الأكان يوم صوم احدكم فلا يرفث ولا يجهل فان امرؤ شاتمه او قاتله فليقل أنى صائم (٣)

جب تم میں کوئی مخص کمی دن کا روزہ رکھے تو وہ بدگوئی نہ کے اور نہ جمالت کی کوئی بات کے کوئی بات کے اور نہ جمالت کی کوئی بات کے اگر کوئی مخص اے گال وے یا اس سے اور تو اس اس کمہ دینا جاہیے کہ میں روزے

حفزات گرای!

قرآن كريم كى روے عبارت وہ اصل مقد ب جس كى خاطر انسانوں كو پيدا كيا كيا ب- ارشاد الى ب وَمَاخَلَقُتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَا لِيَعْبُدُونَ ﴿ (الذاريات ١٥١١٥)

اسلام میں عباوت کا تصوریہ ہے کہ مسلمان کی ساری زندگی اپنے رب کی اطاعت و بندگی میں ہسر ہو۔ اس دنیا میں وہ جو کچھ بھی کرے اللہ تعالی کی شریعت کے مطابق کرے۔ اس کی زندگی کے تمام اعمال اللہ تعالی کے قانون کی پابندی کرتے ہوئے انجام پائیں۔ زندگی میں جو خدمات بھی اس کے سردکی جائیں اور جو فرائف بھی اس کے سردکی جائیں اور جو فرائف بھی اس پر عائد ہوں ان کو وہ پورے اخلاص اور تن وہی سے انجام دے اور اس طریقے سے انجام دے جس طریقے سے اللہ تعالی نے اپنے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعے سے ان کے انجام دینے کی ہدایت کی ہے۔

معزات محرم!

اللہ تعالی نے ہر مسلمان مرد و عورت پر چار بنیادی عباد تیں فرض کی ہیں بینی نماز ' ذکواۃ ' روزہ اور چے۔ یہ عباد تیں بجائے خود بھی بندگی کے مختلف مظاہر ہیں اور انسانی زندگی پر ان کے نمایت اہم اثرات بھی مرتب ہوتے ہیں۔ ان عبادات کو اگر شعوری طور پر ادا کیا جائے تو یہ انسان کی پوری زندگی کو مکمل عبادت میں تبدیل کرنے میں معہ و معاون طابت ہوتی ہیں۔ ان کی اسی اہمیت کے اعتبار سے ان کو ارکان اسلام کا درجہ دیا گیا ہے۔ بالفاظ ویگر اسلامی زندگی کی عمارت جن پانچ ستونوں پر قائم ہے ان میں سے پسلا ستون ایمان ہے اور باتی چاروں عبادات ہیں۔

روزے کے انسانی زندگی پر اٹرات میسیعیں

محرم سامعين!

اللہ رب العالمين نے انسان كو مختلف جذبات اور ميلانات عطا كيے ہيں۔ يہ جذبات و ميلانات اگر حد اعتدال ميں ر بين تو انسان كى ليے نمايت مفيد بين ليكن اگر يہ حد اعتدال سے براہ جائيں تو انسان كى وَمَدُ عَن مَرْام دو بنانے كے بجائے تكليف دہ بنا ديتے ہيں مثلاً كھانے پينے كى خواہش اگر حد سے براہ جائے تو پرخورى كى وجہ سے آدى طرح كى بياريوں بين جثلا ہو جاتا ہے۔ اگر جنسى خواہشات جائز حدود سے متجاوز ہو جائيں تو آدى نہ جائے كتنى بلاكتوں بين جثلا ہو جاتا ہے اور دوسروں كو بھى بلاكتوں بين جثلا كرتا

- اسی طرح آگر کوئی مخص ضرورت سے زیادہ آرام کا عادی ہو جائے تو وہ نکما اور ست الوجود ہو جاتا ب اور کابلی اے کسی کام کا نہیں چھوڑتی۔

اسلام میں روحانی ترقی اس چیز کا نام ہے کہ انسان اپنی خواہشات نفس پر قابو پا لے اور اپنے ذہن اور جسم کی تمام طاقتوں سے سیج کام لے، اپ اخلاق میں اللہ بجان و تعالی کے اخلاق سے قریب تر ہونے کی کوشش کرے۔ وینوی زندگی میں جہاں قدم قدم پر آزمائش کے مواقع پیش آتے ہیں وہاں وہ جوانی اور شیطانی طریق کار سے بچتے ہوئے پورے شعور اور تمیز کے ساتھ اس طریقے پر کاربند رہ جو انسان کے شیطانی طریق کار سے بو انسان کو اللہ تعالی کا انتہائی قرب حاصل شایان شان ہے۔ اس طرز عمل کو شعوری طور پر اختیار کرنے سے انسان کو اللہ تعالی کا انتہائی قرب حاصل ہوتا چلا جاتا ہے۔ حتی کہ ایک مقام وہ آتا ہے جب اس کے ہاتھ، اس کی آنکھیں اس کے پاؤں اور جس کے دو سرے اعضاء سے کوئی ایسا عمل سرزہ نہیں ہوتا ہو اللہ تعالیٰ کے عظم کے خلاف ہو اس طرح وہ اللہ تعالیٰ کی مرضیات کا پابند ہو کر اس کی رضا مندی اور خوشنودی کا مستحق ہو جاتا ہے ہی وہ مقام ہے جس پر تعالیٰ کی مرضیات کا پابند ہو کر اس کی رضا مندی اور خوشنودی کا مستحق ہو جاتا ہے ہی وہ مقام ہے جس پر تعالیٰ کی مرضیات کا پابند ہو کر اس کی رضا مندی اور خوشنودی کا مستحق ہو جاتا ہے ہی وہ مقام ہے جس پر تعلیٰ کی عرضیات کا پابند ہو کر اس کی رضا مندی اور خوشنودی کا مستحق ہو جاتا ہے ہو جاتا ہے۔ رضی اللہ عندہ و رضوا عندا

حفزات گرای!

نش انسانی کے جو پہلو سب سے زیادہ زور وار ہیں ان ہیں شوات و خواہشات اور جذبات سب سے نبایاں ہیں۔ ان کی فطرت ہیں اشتعال اور بیجان (جوش) پایا جا آ ہے۔ اس وجہ سے انسان کی قوت ارادی کو ان پر قابو پانے ہیں بوی مشکل ہیں آتی ہے۔ قدیم غداہ کی تاریخ کے مطابعہ سے پید چا ہے کہ تزکیہ نفس کے خواہش مند لوگ سرے سے اس بات سے مایوس ہو گئے کہ ان کو قابو میں بھی لایا جا سکتا ہے پتانچہ انسوں نے ان کی تربیت کے بجائے ان کو ختم کرنے کی تدبیریں سوچیں اور اختیار کیں اور نفس سی چانچہ انسوں نے ان کی تربیت کے بجائے ان کو ختم کرنے کی تدبیریں سوچیں اور اختیار کیں اور نفس سی خطرت کا لازی صد ہیں لافا اس نے ان کو ختم کرنے کے بجائے صحیح راہ پر لگانے کا عظم ریا۔ لیکن یہ ایک خطرت کا لازی صد ہیں لافا اس نے ان کو ختم کرنے کہ بجائے صحیح راہ پر لگانے کا عظم ریا۔ لیکن یہ ایک حقیقت ہے کہ ان خواہشات و جذبات کو قابو کرنا ختم کر دینے کے مقابلے میں زیادہ مشکل کام ہے۔ جس طرح ایک منے روز گھوڑے کو ختم کر دینا ہو تو اس کو مار ڈالنے کے لیے زیادہ اہتمام کی ضرورت نہیں بندوں طرح ایک منے روز گھوڑے کو ختم کر دینا ہو تو اس کو مار ڈالنے کے لیے زیادہ اہتمام کی ضرورت نہیں بندوں کی بس ایک جی گوئی اے معتقد ایک ماہر شسوار بری مشقتوں 'بری ریا ضوں اور بہت سے خطرات کا مقابلہ کرنے کے لیا ہے تو یہ مصد ایک ماہر شسوار بری مشقتوں 'بری ریا ضوں اور بہت سے خطرات کا مقابلہ کرنے کے بعد عی حاصل کر سکتا ہے۔

روزہ نز کیہ نفس کی عبادت ہے حفرات گرای!

شہوات اور خواہشات نفس کے غلبے سے انسان کے اندر جو غفلت اور حدود اللہ سے بے پروائی اور شجاوز کی جو کیفیات فطری طور پر پیدا ہوتی ہیں ان کی اصلاح کے لیے اللہ سجانہ و تعالیٰ جو ہمارا خالق ہے اور اماری فطرت سے پوری طرح آگاہ ہے اس نے روزے کی عبادت مقرر کی ہے۔ تزکیہ نفس کے نقط نظر سے اس عبادت کا فشان قدیم غابب بیں بھی ہاتا ہے۔ لیکن ان غابب بیں اس عبادت کے آواب و شرائط اسلام کی نبت زیادہ خت شے اور روزے کی پاہمیاں عام آوی کے لیے نا قابل برواشت خیس ان اسلام کی نبت زیادہ خت نے اور روزے کی پاہمیاں عام آوی کے لیے نا قابل برواشت خیس ان خا روزہ سورج غروب ہونے کے بعد شروع ہو آ تھا اور وہ رات ہی کو کھا لی کر فارغ ہو جاتے تھے گھروہ روزہ دو مرے دن کے مورج غروب ہونے کے بعد شروع ہو آ تھا اور وہ رات ہی کو کھا لی کر فارغ ہو جاتے تھے گھروہ رازہ دو مرے دن کے سورج غروب ہونے تک چا تھا۔ ان کے اندر جو لوگ زیادہ زید و تقویٰ کے دعوے اور ہور دو مرے دن کا روزہ کھولئے تی اگلا روزہ شروع کردیتے تھے اور را ہوتے تھے وہ اپنے اظہار کمال کے لیے دو مرے دن کا روزہ کھولئے تی اگلا روزہ شروع کردیتے تھے اور کوئ اللہ کا بندا ایب بھی ہوتا تھا جو مثلاً منر کے ایک دانے سے روزہ کھول لیتا اور دو سرا روزہ شروع کر لیتا کوئ اللہ کا بندا ایب بھی ہوتا ہوا ہو ہوا تن ہوں کا روزہ ایک ماتھ رکھتا تھا۔ قدی غراب بیس اسلام دین فطرت ہے اس لیے اس نے عبادات انبانی تربیت کے لیے مقرر فرائی ہیں اور ان عبادات کا روزہ کا فرت میں فال کو اللہ تعالی کے تھم کا پابند بنانا ہے اور اس کی نعتوں پر اس کا شکر اوا کرنا ہے۔ تکلیف میں اسلام دین فطرت ہیں ڈالنا نہیں۔ روزہ کی فرضیت کے بیان میں قرآن کریم نے اس حقیقت کو اس طرح اس کی نعتوں پر اس کا شکر اوا کرنا ہے۔ تکلیف میں اسال کرنا اور مشقت میں ڈالنا نہیں۔ روزہ کی فرضیت کے بیان میں قرآن کریم نے اس حقیقت کو اس طرح اسال کرنا ہے:

يُرْنيدُ اللهُ يحكر المُسْرَ وَلا يُرنيدُ بِحَدُ الْعُسْرَ (القره ١٨٥١) الله تمارے ماته زي راع جابتا ہے، مخق راع نيس جابتا۔

روزے کی برکات

حفزات گرای!

روزے کی عبادت فرض کرنے کا ایک اہم مقصد یہ ہے کہ ایک طرف نفس انسانی کے سرکش رجمانات ضعیف ہو کر اعتدال پر آ جا کیں اور دوسری طرف انسان کی قوت ارادی مضبوط ہو کر مختلف رجمانات کو حدود اللی کا پابتد بنا سکے۔ تزکیہ نفس کے استبار سے اس پہلو ہے اس مباوت کی بوی اہمیت ہے اور اس کی برکات کی بھی کوئی حد و نہایت نہیں۔ تزکیہ نفس کے استبار سے روزے کی بے شار برکات میں سے چند اہم برکات یہ ہیں۔

(ا) مبركي بمترين تربيت

ایک صدیث نبوی میں روزے کی بیر برکت بیان کی گئی ہے کہ وہ برائیوں سے بچانے والی ڈھال ہیں۔ ارشاد نبوی ہے: الصیام جنة وافاکان یوم صوم احدکم فلا برفٹ ولا یصخب فان سابه احداد قاتله فلیقل اسی امرؤ صائم (متنق علیہ)

روزے و حال ہیں جب کمی کا روزہ ہو تو اے جاہیے کہ نہ بدکائی نہ کرے اور نہ شور و شغب کرے۔ اگر اس سے کوئی فخص گالم گلوچ کرے یا لڑے جھڑے تو اس سے کے جمائی میں روزے سے موں۔ شریعت النی کی پابندی کے لیے سب سے ضروری چیز مبر و برداشت کی قوت ہے اس مبر و برداشت سے قوت ارادی مضبوط ہوتی ہے اور انسان تمام شیطانی ترفیبات اور نفسانی خواہشات پر قابو پا سکتا ہے۔ پھر اس مبرکی اعلیٰ صورت تقویٰ و پر بیزگاری کی وہ سفت ہے جو تمام نیک اعمال کی بنیاد ہے۔ اور روزے کا اصل مقصود بھی میں تقویٰ ہے۔ ارشاد النی ہے:

يَائِهُا الَّذِيْنَ الْمُتُوَاكِنِّتَ عَلَيْكُمُ الْضِيَامُ كَمَاكُنِّتَ عَلَى الَّذِيْنَ مِنَ قَالَطُهُ لَمَلَكُمُ تَشْفُونَ (البَّهِ ١٩٣٣)

اے ایمان والو تم پر روزے فرض کر دیے گئے جس طرح تم سے پہلے انبیاء کے پیروؤں پر فرض کیے گئے تھے اس سے توقع ہے کہ تم میں تقویٰ کی صفت پیدا ہو گی۔

شیطان انسان پر عموا "خواہشات 'جذبات اور شہوات کی راہ سے حملہ آور ہو تا ہے۔ آگر آدمی روزہ رکھ کر پدکائی اور الزائی جگڑے سے عملہ کی بہت ہو تا ہے۔ آگر آدمی روزہ رکھ کر پدکائی اور الزائی جگڑے سے عملاً پر چیز کرے تو اس سے اسے اپنی خواہشات اور جذبات پر قابو پانے میں بدد ملتی ہے۔ اور مضبوط قوت پورے ایک ماہ جاری رکھے تو اس کی قوت ارادی مضبوط ہو جاتی ہے اور صفبوط قوت ارادی اور ضبط نفس اس کی عادت بن جاتی ہے۔ اور مضبوط قوت ارادی اور ضبط نفس کی بدد سے وہ رمضان کے بعد بھی اپنی خواہشات کو حد اعتمال پر قائم رکھ سکتا ہے اور ان تمام نا فرمانیوں اور گناہوں سے اپنے آپ کو بچا سکتا ہے ہو انسانی خواہشات و جذبات کے غلج کے باعث وجود میں آتی ہیں۔

### الله سجانه و تعالی کا قرب اور ملا کله سے مناسبت حرات گرای!

اکیک روزہ دار جب روزہ کی پابندیاں قبول کر لیتا ہے تو اس کا کھانا بینا اور سونا کم ہو جاتا ہے اور جنسی خواہشات پر بھی بعض پابندیاں عائد ہو جاتی ہیں۔ نفس انسانی کے شہوانی و حیوانی میں بابندیاں عائد ہو جاتی ہیں۔ نفس انسانی کے شہوانی و حیوانی میلانات کم ہو جاتے ہیں اور ملکوتی صفات کی نشو و نما ہونے لگتی ہے۔

نہ کھانا 'نہ بینا اور نہ سونا چونکہ صفات النی اور صفات ملا کہ بین النذا روزہ وار روزہ رکا کر ایک حد تک صفات النی اور صفات ملا نکہ سے جب مشاہمت پیدا کرتا ہے تو اس سے اسے اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل ہوتا ہے اور وہ عظیم اجر کا مستحق قرار پاتا ہے۔

روزہ کی یمی خصوصیت ہے جس کے سب اللہ سجانہ 'و تعالیٰ نے اسے اپنے ساتھ ایک ظامی نسبت دی ہے اور روزہ دار کو خاص اپنے ہاتھ سے جزا دینے کا وعدہ فرمایا ہے۔ ارشاد نبوی ہے:

کل عمل ابن ادم بصاعف الحسنة بعشر امثالها الى سبع مائة ضعف قال الله تعالى الا الصوم فائه لى و الا احزى به يدع شهوته و طعامه من اجلى للصائم فرحنان فرحة عند فطره و فرحة عند لقاء رده و الا احزى به يدع شهوته و طعامه من اجلى للصائم فرحنان فرحة عند فطره و فرحة عند لقاء رده ولتخلوف فم الصائم اطبب عند الله من ربح المسك ... (متفق عليه عن الى هرية) حفرت ابو جريه وسلم في قرايا: ابن آدم كا حفرت ابو جريه وسلم في قرايا: ابن آدم كا جر عمل اس ك لي عمل الله عليه وسلم في قرايا: ابن آدم كا جر عمل اس ك لي كل الله تعالى قرايات كا معالم اس عدائه يود عن الله تعالى قرايات كور عن الله تعالى قرايات كد روزك كا معالم اس عدائه كيونكد وه ميرك لي به اور عن اي اس

TTY

کی جزا (دول گا)۔ روزہ وار اپنی خواہشات نفس اور اپنے کھانے پینے کو میرے لیے چھوڑ آ ہے۔ روزہ وار کے جزا (دول گا)۔ روزہ وار کے وقت۔ کے اوقت اور دوسری فرحت اپنے رب سے ملاقات کے وقت۔ اور روزہ وار کے منہ کی بیائد اللہ کو مقک کی خوشبو سے زیادہ پند ہے۔ (بخاری و مسلم)

اس حدیث نبوی سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ اللہ تعالی نے اس عبادت کواپی طرف خاص نبت کیوں دی ہے اور اس عبادت کی یہ خصوصت کیوں ہے کہ اس کا بدلہ اللہ تعالی نے خود اپنے ہاتھوں دینے کا وعدہ فرمایا ہے۔ وراصل روزہ وار جب اللہ تعالی کی خاطر اپنے نفس کے بنیادی مطالبات کو تڑک کرتا ہے اور مختلف لذتوں سے محض اس کی رضا کی خاطر مند موڑ لیتا ہے تو اللہ تعالیٰ کو اس کی یہ اوا اتن پند آتی ہے کہ اس وہ اپنی محبوبیت اور قرب کا ایک خاص درجہ عطا کرتا ہے اور اس اس اس کی صفت شکور (قدر وان) مجمی ہے وہ بندوں کے روزے کا صلد خود اپنے ہاتھوں دینے کا وعدہ فرماتا ہے۔ اس لیے کہ اس کی ایک صفت شکور (قدر وان) مجمی ہے وہ بندوں کے اعمال کی اصل جزا کئی گنا برھا پڑھا کر عطا کرتا ہے۔

### جذبه ایثار کی پرورش حفزات محزم!

روزے سے انسان کے اندر جذبہ ایثار کی بھی پرورش ہوتی ہے اس جذبہ سے انسان کے اندر اعلیٰ اظاف پرورش پاتے ہیں اور یہ اظاف بڑاروں نیکیوں کا سب بغتے ہیں۔ انسان جب روزے ہیں بھوکا پیاسا رہتا ہے تو اس غربیوں کاقد کشوں مختاجوں اور مظلوموں کے دکھ ورد اور ان کے شب و روز کا اندازہ کرنے کا بذات خود موقع ملتا ہے۔ اس سے اس کے دل میں قدرتی طور پر یہ جذبہ پیدا ہوتا ہے کہ وہ ان مختاجوں کے لیے جو بچھ بھی کر سکتا ہے وہ ضرور کرے۔ چنانچہ ہر مخض اپنی استعداد کے مطابق ماہ رمضان میں غربیوں اور مختاجوں کی تحوری یا بہت ابداد ضرور کرتا ہے۔ ہمارے نبی کریم سلی اللہ علیہ و سلم کی مخاوت اور فیاضی بوں تو بیشہ جاری رہتی تھی لیکن رمضان کے مہینے میں تو گویا آپ سرایا جود و کرم بن جاتے تھے اور ہر سائل کو بچھ نہ بچھ ضرور کے ساتھ میں آپ نے رمضان کو شمر المواساة (ایک دوسرے کے ساتھ ہدری اور جس سلوک کا ممینہ) بھی قرار دیا ہے۔ یہ گویا اس بات کی ترغیب ہے کہ اس میسنے میں ایک دوسرے کے ساتھ زیادہ ہدردی اور حس سلوک کا مظاہرہ کرنا چاہیے۔

## قرآن مجیدے تعلق اور مناسبت میں اضافہ

اللہ تعالی نے رمضان کے مینے کو قرآن کریم کے زول کے لیے ختنب قربایا ہے اور نعت کی شکر گزاری کے لیے اس پورے مینے بی امت مسلمہ پر روزے رکھنا قرض قرار ویا ہے۔ بعض احادیث نبوی سے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ رمضان بی حضرت جبریل علیہ السلام ہر شب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ قرآن مجید کی علاوت کرنے کے لیے تشریف لایا کرتے تھے۔ اور جتنا قرآن مجید نازل ہو چکا ہوتا اس کا دور فرباتے تھے۔ رمضان کی رائوں میں تراویج میں قرآن سننے کا اجتمام ہی نبی کریم کی اس سنت کو زعدہ کرنے کے لیے کیا جاتا ہے۔ انظرادی طور پر بھی اہل ایمان اس مینے میں قرآن کریم کی زیادہ سے زیادہ علاوت کر کے قرآن کریم کی زیادہ سے نبیادہ علی معلق مضبوط کرتے ہیں۔ ضرورت اس بات کی ہے کہ زدول قرآن کے اس مینے میں محض علاوت تی پر اکتفانہ کیا جاتا ہے۔ افرادی عدد سے ایک پروگرام کے تخت روزانہ چند آیات قرآنی کے معانی عمانی

#### TT Z

اور مطالب کو سیحنے کی کوشش کی جائے۔ اللہ تعالی نے قرآن کریم میں اہل ایمان کو اس پر غور و تدیر کرنے کی بار بار تلقین فرمائی ہے۔ اس ماہ مبارک میں ہر مخض کو قرآن کریم کو سیحنے کے مواقع زیادہ طلتہ ہیں اور طبیعیت ہی اس طرف زیادہ مائل ہوتی ہے۔ اس ماہ مبارک میں ہر مخض کو قرآن کریم کے مطالعہ کا آغاز کر دیا جائے تو رمضان کے بعد بھی اس مطالعہ کو آسانی سے جاری رکھا جا سکتا ہے اور اس طرح قرآن کریم کے پیغام ہدایت کو سیجھ کر اس پر عمل کرنا ممکن ہے۔

# الله سجانهٔ و تعالیٰ کی طرف ہمہ تن متوجہ رہنا۔

معزات گرای!

تزکید نفس کے اعتبارے یہ بات بھی بہت اہم ہے کہ آدی ہمہ تن اللہ بھانہ و تعالیٰ کی طرف متوجہ رہے اور کسی لیے بھی اس کے ذکر اور یاوے غافل نہ ہو۔ روزہ کی عبادت روزہ وار کو ہمہ تن ذکر اللی کی طرف متوجہ رکھتی ہے۔ روزہ وار ون بھر روزہ رکھ کر اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ رہتا ہے اور اس کی نافربانی ہے بہتے کی پوری کو شش کرتا ہے۔ رات کے اوقات میں نماز تراویج میں بھی وہ اللہ تعالیٰ کے حضور قیام کر کے اس کی کتاب کی تلاوت کرتا اور خلاوت سنتا ہے۔ نماز تراویج کے بعد چند گھنے ارام کر کے وہ رات کے آخری لیات بحری کھانے اور نماز تبجد کی اوائی میں گزار تا ہے۔ اس طرح پورا ایک ماہ وہ ہمہ وقت اللہ سجان و تعالیٰ کی مختلف عبادات میں مشغول رہتا ہے اگر خور کیا جائے تو عبادت کی یہ کیفیات روزہ کے سواکسی دو سری عبادت میں نمیں پائی جائیں۔ اس اعتبار سے بچا طور پر یہ بات کس جا گئی ہے کہ فقرو درویش ترک ونیا اور ہر چیز ہے کہ کر عبادت میں متوجہ ہوجائے کی جو شان اس عبادت میں ہے' وہ اس کا ضاص حصہ ہے۔ بلکہ یہ کمنا ہے انہیں کہ رہیائیت اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہوجائے کی جو شان اس عبادت میں ہے' وہ اس کا ضاص حصہ ہے۔ بلکہ یہ کمنا ہے انہیں کہ رہیائیت اسلام میں جائز رکھی گئی ہے اور جس حد تک اللہ سجان و تو اگی قش کے لیے اسے پند فرمایا ہے اسلام میں عبائز رکھی گئی ہے اور جس حد تک اللہ سجان و تو اگی قش کے لیے اسے پند فرمایا ہے اسلام میں عبائز رکھی گئی ہے اور جس حد تک اللہ سجان و تو تالی نے تربیت و تو کیہ قش کے لیے اسے پند فرمایا ہے اسلام میں بی عبادت اس کا مظربے۔

روزے بیں ہر چیزے کٹ کر اللہ سجانہ و تعالی کی طرف متوجہ ہو جانے کی کیفیت کی جیل کے لیے رمضان کے آخری عشرہ بیں اعتکاف کرنا مسئون ہے۔ اگر آدی رمضان کا آخری عشرہ اعتکاف میں گزارے تو وہ روزے کے اصل جو ہر اور مقصور کو کمال ورج میں حاصل کر سکتا ہے۔ آخری عشرہ کا اعتکاف اگرچہ سنت کفایہ ہے اور ہر مخض کے لیے ضروری نہیں ہے لیکن کمال ورج میں حاصل کر سکتا ہے۔ آخری عشرہ کا اعتکاف اگرچہ سنت کفایہ ہے اور ہی جات کے لئا کہ نہی کریم صلی اللہ ترکیہ نفس کے نقط نظرے اس کی بڑی ایمیت ہے۔ اور اس ایمیت کا اندازہ اس بات سے لگایا جا سکتا ہے کہ نہی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ہر سال رمضان کے آخری عشرہ میں اعتکاف فرمایا کرتے تھے۔ اور آپ کی وفات کے بعد آپ کی ازواج مطرات اس سنت نبوی پر عمل فرمایا کرتے تھے۔ اور آپ کی وفات کے بعد آپ کی ازواج مطرات اس سنت نبوی پر عمل فرمایا کرتے تھے۔

حفرات محرّم!

روزہ کی مخلف برکات کا علم ہو جانے کے بعد اب آخر میں ہمیں ایک بار پھر اس بات کو زہن میں آزہ کر لینا جاہیے ہو خطبہ کے آغاز میں بیش کی گئی تھی کہ اسلام میں عبادت کا تصور یہ ہے کہ مسلمان کی زندگی کا ہر لیحد اپنے رب کی اطاعت میں بر ہو ونیا میں رہتے ہوئے وہ جو کچھ بھی کرے اللہ سجانہ و تعالیٰ کی شریعت کے مطابق کرے۔ اسلامی عبادات کو آگر شعور کے ساتھ ادا کیا جائے تو یہ انسان کی یوری زندگی کو عبادت میں تبدیل کرنے میں ممد و معاون عابت ہوتی ہیں۔

روزہ کے ذریعہ سے تزکیہ ننس ای وقت عمکن ہے جب روزہ اظامی نیت سے پورے آواب و شرائط کے ساتھ رکھا جائے۔ ول میں اللہ تعالیٰ معبود حقیق کی اطاعت کا جذبہ ہو' رضائے اللی کی طلب ہو اور قلاح آخرت کی آرزہ ہو یعنی نی کریم TTA

صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد کے مطابق روزہ ''ایمان اور احتساب'' کی روح کے ساتھ رکھا جائے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں صبح روح اور کامل شعور کے ساتھ روزے کی اس اہم عبادت کو ادا کرنے کی توفیق نصیب فرمائے اور اس کی برکات بھی ہمیں عطا کرے۔ آمین۔

واخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين

## روزه- تقوی کا سرچشمه

اَلْحَمَدَ بِلَهِ خَشَمُدُهُ وَنَسَتَبِينَهُ وَلَسُتَنَفِرَهُ وَنُوَةً مِنْ بِهِ وَنَتَوَكَلُمُ عَلَيْهِ وَنَعُونُ مِنْ بِهِ وَنَتَوَكَلُمُ عَلَيْهِ وَنَعُونُ مُ بِاللّٰهِ مِنْ شَمُولِ اَنْسُنَا وَمِنْ سَبِطاتِ اَعْمَالِنَا مَنَ يَعْتَلِلُهُ وَلَا هَادِي لَهُ وَنَشْهَدُ اَتَ يَعْتَلِلُهُ وَلَا هَادِي لَهُ وَنَشْهَدُ اَتَ مَعْتَدُ اعْبَدُهُ وَلَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَخُدَهُ لَا تَعْرُولِكِ لَهُ وَلَمْتُهُمُ اَلَا مَا لُكُ وَخُدَهُ لَا تَعْرُولِكِ لَهُ وَلَمْتُهُمُ اللّٰهِ وَالْعَلْمُ بَيْتِهِ وَكَا وَلَا مَا لَهُ وَالْعَمَالِهِ وَلَمْلِ بَيْتِهِ وَكَا وَلَا وَسَلَّمَ وَمَا لِلّٰهِ وَالْحَمَالِهِ وَلَمْلِ بَيْتِهِ وَكَا وَلَا وَسَلَّمَ وَمَا لَلْهُ وَالْحَمَالِهِ وَلَمْلِ بَيْتِهِ وَكَا وَلَا وَسَلَّمَ وَمَا لَلْهُ وَالْحَمَالِهِ وَلَمْلِ بَيْتِهِ وَكَا وَلَا وَسَلَّمَ وَمَا لَلْهُ وَالْحَمَالِهِ وَلَمْلُ بَيْتِهِ وَكَا وَلُا وَسَلَّمَ وَمَا لَا لَهُ وَالْحَمَالِهِ وَلَمْلُ بَيْتِهِ وَكَا وَلَا وَسَلَّمَ وَمَا لَلْهُ وَالْحَمَالِهِ وَلَمْلُ بَيْتِهِ وَكَا وَلُولُولُولُولُهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَالُهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّ

اعوذبالله من الشيطن الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم

آيت مباركه:

يَائِهُا الَّذِيْنَ الْمُنُواكِنِّبَ عَلَيْكُهُ الضِيَامُ كَمَاكُتِبَ عَلَى الَّذِيْنَ مِنَ قَالِحُهُ لَمَا لَكُهُ تَثَقُونَ ﴿ (البّر: ١٨٢)

اے ایمان لانے والوا تم پر روزے فرض کر دیئے گئے ہیں جس طرح تم سے پہلے انبیاء کے پیرووں پر فرض کیے گئے تھے اس سے توقع ہے کہ تم میں تقویٰ کی صفت پیدا ہوگی۔

وَإِمَا مَنْ نَمَافَ مَقَا مَرِ رَبِهِ وَنَهْقَ النَّفْسَ عَنِ الْهَوْيِ ﴿ وَنَهْقَ النَّفْسَ عَنِ الْهَوْيِ ﴿ فَإِنَ الْجَنَةَ هِيَ الْمَاوِي ۚ ﴿ (الرَّمْدِهِ:٣٠٠٨)

اور جس نے اپ رب کے سامنے کورے ہوئے کا خوف کیا تھا اور نفس کو بری خواہشات سے باز رکھا تھا جنت اس کا ٹھکانا ہوگی۔

مديث شريف:

الصوم حنة فافاكان يوم صوم احدكم فلا يرفث يومند ولا يصخب فان سابه احداو قاتله فليقل انى صائم انى صائم (مسلم باب فضل الصيام) روزه (ويًا عِن كتابول اور آ قرت عن ووزخ ع يجانے والى) وحال عدد الذا جب تم عن عد كتى

کا روزہ ہو تو چاہیے کہ وہ نہ بدکلای کے نہ غل عیائے اور کوئی اس سے گالی گلوچ کرنے یا اڑنے جھڑنے ، یہ اتر آئے تو کمہ دے کہ میں روزے سے ہول میں روزے سے ہول۔

محترم و مكرم سامعين!

اسلام کا چوتھا رکن "روزہ" ہے روزے کا شرعی اور اصطلاحی نام "صوم" یا "سیام" ہے۔ جس کے انوی معنی رکنے کے میں۔ پینی اس عمل کی وجہ سے روزہ وار طلوع فجرے غروب آفاب تک کھانے پینے اور جنسی خواہشات کی محیل سے رکا رہتا ہے۔

روزہ کے مطبط میں جو احکام و ہدایات قرآن کریم اور احادیث نبوی میں ہمیں ملتی ہیں ان پر خور کرنے سے معلوم ہو آ ہے کہ روزہ متعدد مقاصد اور مصلحوں کا حامل ہے جن میں سے یکھ وین انتبار سے بنیادی مقاصد ہیں اور روزے کی بعض خصوصیات انتیازی فتم کی ہیں۔ روزے کے مقاصد اور خصوصیات کو سمجھنے کے لیے اس کے مختلف پہلوؤں کو سمجھنے کی ضرورت ہے۔ آئے روزے کے بعض اہم مقاصد اور خصوصیات پر خور کریں۔

(ا) روزه- تقوی کا سرچشمه

روزہ کی سب سے پہلی اور نمایاں چزیہ ہے کہ روزہ انسان میں خدا تری کی صفت اور تقوی کا جو ہر پیدا کرتا ہے۔ اس بارے میں کتاب اور سنت اور عقل سب کی شاد تیں آپ کو موجود ملیں گی۔ چنانچہ قرآن مجید نے روزے کی فرضیت کا جو اعلان کیا ہے اس میں یہ حقیقت صراحت سے ذکور ہے:

يَّالِهُمَّا الَّذِيْنَ الْمُثُوَّا كَيْبَ عَلَيْكُمُ الْضِيَّامُ كَمَّا كُتِبَ عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَالَكُمْ لَمَلَكُمُ تَثَمَّوْنَ ﴿ (الرَّهِ ١٨٠٣)

اے ایمان لانے والوائم پر روزہ فرض کیا گیا ہے جس طرح کہ تم سے پہلے کے لوگوں پر فرض کیا گیا تھا ناکہ تمہارے اندر تنوی پیدا ہو سکے۔

ای طرح نی صلی الله علیه وسلم فرماتے بین که:

الصوم جنة (مسلم جلداول باب فضل الصيام)

روزہ (ونیا میں گناہوں ے اور آخرت میں دوزخ سے بچانے والی) ڈھال ہے۔

"روزہ گناہوں سے بچانے والی ڈھال ہے"۔ اس جملے کا مفہوم بعینہ وہی ہے جو اس بات کا ہے کہ روزہ انسان میں تقویٰ کی صفت پیدا کرتا ہے۔ اس سلسلے میں آگے مزید ارشاد ہوتا ہے کہ:

فاذا كان يوم صوم احدكم فلا يرفث يومنذ ولا يصخب فان سابه احداو قاتله فليقتل الى صائم الى صائم (مسلم جلداول باب فضل الصيام)

لیں جب تم میں ہے کی کا روزہ ہو تو جائے کہ وہ نہ بدکاای کرے نہ فل چائے۔ اور اگر کوئی اس سے گالی گلوچ کرنے یا لانے جھڑنے پر اتر آئے تو (اس سے بھی اور اپ تی میں بھی) کے کہ میں روزے

ے ہول میں روزے سے ہول۔

مطلب سے ہے کہ آگرچہ بدکاای کالی گلوچ اور لڑائی جھڑے وغیرہ بری خرکتوں سے پچنا ایک مومن کے لیے ہر طال میں ضروری ہے انکین جب وہ روزے سے ہو تو سلامت روی کا بیر روبی اس کے لیے اور زیادہ ضروری ہو جاتا ہے۔ عام حالات میں

اگر وہ اس طرح کی لفزشوں سے پوری طرح محفوظ نہیں رہ پاتا تو کم سے کم روزے کی حالت بیں تو اس اس کے قریب ہر گزند جانا چاہیے۔ آپ کا بید فرمان دراصل اس بات کا اعلان ہے کہ روزہ نیک روی اور خدا تری کی ایک مسلمہ تدبیر ہے اور مسلم تدبیر بھی ایسی جس کی قوت تاجیر کسی نہلو سے اپنی مثال آپ ہے۔

قرآن و حدیث کی شاوتوں کے بعد اگرچہ کسی اور ولیل کی قطعا" کوئی ضرورت نہیں۔ لیکن ول کے مزید اطمینان کے لیے عقلی طور پر سے جاننا اور سجھنا بھی بہتر ہو گاکہ روزے سے تقویٰ کس طرح پیدا ہو تا ہے؟

اس طلط میں سب سے پہلے ہے جان لینا ضروری ہے کہ خود یہ تقویٰ کیا چیز ہے؟ یہ جان لینے کے بعد ہی ہے سمجھا جا سکے گا کہ روزے سے تقویٰ کس طرح پیدا ہو تا ہے۔ تقویٰ اللہ کی ناراضی سے بچنے کے اس گھرے اصاس کا نام ہے جو آوی کو ہر بھلے کام پر ابھار تا اور ہر برے کام سے روگتا ہے۔ یا یوں کھے کہ تقویٰ ایک خاص قلبی کیفیت ہے جس سے ایک خاص عملی رویہ وجود میں آتا ہے۔ یہ عملی رویہ اللہ کی اطاعت اور رضا جوئی کا رویہ ہوتا ہے۔ اس خاص کیفیت سے جو ول بھرہ ور ہوتا ہے وہ ہروقت یہ ویکھتا رہتا ہے کہ میرا خدا مجھ سے ناراض نہ ہونے یائے۔ میں کوئی ایس حرکت نہ کر جاؤں جس کو وہ پہند خیس کرتا اور کس ایسے کام کے کر گزرنے سے محروم نہ رہوں تھے وہ پہند کرتا ہے۔

الله كى ناراضى سے بچنے كى اور اس كى خوشنودى حاصل كر لينے كى يہ خواہش اور كوشش سو يہنے عملاً كب يورى ہو سكتى ہے؟ كوئى شك نيس كديد خواہش اور يہ كوشش اى وقت يورى ہو سكتى ہے جبكد انسان اپنے آپ كو قابو بين ركھے اور اپنے افس كو من مانى كرنے سے روكے رہے۔ كويا تقوى كا مقام يا لينے كى واحد سبيل يہ ہے كد انسان اپنے نفس كو نگام نگائے 'اور اپنى خواہشنوں بين اے آزاد نہ چھوڑے۔ جيساكہ قرآن مجيدكى اس آيت سے صراحت، معلوم ہو آ ہے۔

وَأَمْنَا مَنْ خَافَ مَقَا مَرَ رَبِهِ وَنَهَى النَّفَاتَ عَنِ الْهَوْيِ () قَالِنَ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَاوِي ()(الازات: ١٠٠٠)

اور جس محض نے اپنے رب کے سامنے کھڑے ہونے کا خوف کیا تھا اور نفس کو بری خواہشات سے باز رکھا تھا' جنت اس کا ٹھکانا ہوگی۔

اب روزے کو دیکھیے کہ وہ کیا چڑ ہے؟ روزے کا بنیادی اور قانونی دجود تین باتوں پر مخصر ہے ' سیح سادق ہے سور بنا ڈوج تک پچھ نہ کھایا جائے ' پچھ نہ بیا جائے ' بنتی خواہش پوری نہ کی جائے۔ وہ سرے لفظوں جی ہے کہ کھانے ' پینے اور جنسی طاپ ' نفس کے ان تین مطالبات ہے باکلیہ رک جایا جائے۔ ان تین چڑوں کو نفس کے مجموعی مطالبات ہیں جو مقام حاصل ہے وہ مختاج بیان نہیں۔ ایس کسی اور خواہش نفس کا نام نہیں لیا جا سکتا ہو اتن جمہ گیر' اتنی پر زور اور اتن ہے پناہ ہو جیسی کہ سے جیں۔ ایک تو بجائے خود ان میں ایس بلاکی قوت ہے کہ انسان کو آسانی ہے زیر کر لیتی ہیں' دو سرے یہ صرف خواہشیں ہی نہیں جیں بلکہ انسان کی قطری ضرور تیں بھی جیں۔ اننی پر اس کی بقائے ذات بھی موقوف ہے اور بقائے بنس بھی۔ وہ زندہ رہنے کے لیے کھانے پینے کا اور اپنی نسل کا سلسلہ جاری رکھنے کے لیے جنسی طاب کا ضرورت مند ہے۔

ان چیزوں کی ہدو سری حیثیت ان کی قوت و اثر کو بھی لازما" دو آنشہ بنا دیتی ہے اور ان کا مقابلہ مشکل سے مشکل تر ہو جا آ ہے۔ روزے یہ اتنی تیوں سب سے زیردست خواہشوں پر قد غن ہوتی ہے۔ مسلسل ایک مینے سک روزانہ بارہ بارہ اور چورہ چورہ تھنے انسان اپنے نفس کے ان مطالبات پر قلل والے رہتا ہے۔ پیاس کی شدت سے علق بین کا تنے پرے ہوتے ہیں۔
مند سے آواز تک اچھی طرح نکل نہیں پاتی۔ محندا پانی پاس رکھا ہوتا ہے۔ نفس ب ناب ہو کر اسے ہو تؤں سے لگا لینا چاہتا

ہے گر روزہ اس کا باتھ پکڑ لیتا ہے اور وہ ب اس ہو کر رہ جانا ہے۔ پچھی میں عالم دو سری دونوں خواہشوں کا بھی ہوتا ہے۔
اندازہ کھیے کہ مسلس تمیں ونوں کی یہ مثل انسان میں مہر و منبط کی کیسی پچھ قوت نہ پیدا کر دے گی ؟ جو مخص اپنے نفس کی ان

سب سے زیادہ مضبوط اور بے قرار خواہشوں کو بچی ایک قابل لحاظ وقت تک دبائے رکھنے کی مثل بھی پنچا لیتا ہے۔ اس سے
قوقع میں رکھی جائے گی کہ وہ دو سری خواہشوں کو اور زیادہ آسانی اور کامیابی سے قابو میں رکھ سے گا۔ یہ ایک ایس کھی ہوئی حقیقت ہو جس کا افکار نمیں کیا جا سکتا۔ اور اس حقیقت کا اعتراف دراصل اس امر کا اعتراف ہے کہ روزہ انسان کے اندر
اپنے نفس کو اور اس کی ساری خواہشوں کو کنرول کرنے کی پوری قوت پیدا کر دیتا ہے۔ ایس طاقت جس کو پاکروہ دین کی چروی اور انکام اللی کی اطاعت میں نفس اور شیطان کی ساری مزاحمتوں سے بخوبی نمک سکتا ہے۔ یعنی وہ سیجے معنوں میں ایک خدا تر س اور متحقی انسان بی جا ہی طاقت جس نفس اور شیطان کی ساری مزاحمتوں سے بخوبی نمک سکتا ہے۔ یعنی وہ سیجے معنوں میں ایک خدا تر س اور متحقی انسان بن جاتا ہے۔

### عبادات میں روزہ کی ایک امتیازی حیثیت حفرات گرائ!

اس کے علاوہ ایک وجہ اور بھی ہے جس سے روزے تلوی کا فیر معمول ذریعہ ٹابت ہوتے میں اور جس کی طرف خور ہی صلی اللہ علیہ وسلم نے ان لفظوں میں اشارہ کیا ہے:

لیس فی الصیام ریاء (فخ الباری جلد م) روزے میں ریا تین اوا کرتی-

کی عبادت میں ریا کانہ ہوتا اس بات کی سب سے بری طانت ہے کہ وہ بندے کو خدا سے قریب کرنے والی ہے اور سے
کہ الی عبادت سے زیادہ تقویٰ کا قابل اعتاد سرچشہ اور کوئی نہیں ہو سکتا۔ غلظ نہ ہو گا اگر اسے تقویٰ کی سب سے زیادہ قوت
بخش خوراک کیا جائے۔ رسول خدا کے ارشاد کے مطابق جب روزے کی ہے ایک مستقبل صفت ہے کہ اس بیں ریا نہیں ہو سکتی ،
تو اس کے تقویٰ کا موثر ذریعہ ہونے میں کیا کلام ہو سکتا ہے؟ اگر وہ عباد تیں انسان کو تقویٰ کی دولت سے بالا بال کر سکتی ہیں
جن میں ریا کا دخل ہوتا رہتا ہے۔ تو ظاہر ہے کہ وہ عبادت ایسا بدرجہ اولی کر سکتے گی جو اس روگ سے لازما " پاک ہی رہتی ہے۔

یہ بات کد روزے میں ریا تمیں ہو عق۔ کوئی چھپا ہوا راز تمیں ہے ' بلکہ آسانی سے مجھ میں آ جانے والی حقیقت ہے۔

رب جانتے ہیں کہ روزہ ایک ایک عبادت ہے جس کی نوعیت سرتا سر متفی ہے۔ لیتی وہ کچھ اتمال یا حرکات کے کرنے سے وجود میں آتی (جیسا کہ نماز اور زکواۃ اور ج کا حال ہے)۔ بلکہ کچھ کاموں کے نہ کرنے سے وجود میں آتی ہے۔ ظاہر بات ہے کہ اس طرح کی عبادت وو سروں کے نہ و کیا ہے ہو کہ اسے کوئی نہ و کیا ہے سکتا ہو ' تو اس میں ریا اور و کھاوے کا کوئی امکان بھی کمال پیدا ہو سکتا ہے۔ اس لیے سارے ارکان اسلام میں یہ اتمیاز سرف ایک روزے تی کو حاصل ہے کہ ریاکاری کا خطرناک شیطان اس پر شب خون شیں مار سکتا۔

بولیا ہر روزے کی میں اتمیازی حیثیت تھی جس کی بناء پر قرآن تھیم نے لعلکہ منتقون صرف روزے کے حکم کے ساتھ

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

#### ror

فرمایا ہے۔ کسی اور عباوت کے علم کے ساتھ ان لفظوں کا اعادہ نہیں کیا ہے۔ حالاتک سے حقیقت اپنی جگد مسلم متنی کہ انسان میں نیکی کا جوہر اور تقویٰ کا نور ہر عباوت پیدا کرتی ہے۔ پیر غالباس روزے کی بھی انتمیازی حیثیت علی جس کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے تخصوص اسی ایک فعل عبادت کو اپنا کیا اسپنے لیے فرمایا ہے۔ اور اجر و میزان میں بھی اسے سب سے زیادہ باوزن عمل قرار دیا ہے:

کل عمل بن آدم بضاعف الحسنة عشرا مثالها الى سبعمائة ضعف قال الله تعالى الا الصوم فانه لى وانا اجزى به يدع شهوته و طعامه مراجلى (مسلم جاول باب فضل الصيام)انسان كه برعمل فيركا اجروس كنا عه كرسات سوكنا تك ملح كاله ليكن الله تعالى قرما به بروزواس عه مشتى به يونكه وه مير له به باوري بى اس كا (جتنا جابول كا) بدله دول كا (آخر) انسان ابني شوت نفس اور ابنا كهانا بينا ميرى بى فاطراق روك ربتا بهد روز مير بي من واكر تين بواكرتي ورده مير به ارشاد وراصل اى حقيقت كى ايك وانواز تعير به كه روز مين ريا نهين بواكرتي دوره مير به ارشاد وراصل اى حقيقت كى ايك وانواز تعير به كه روز مين ريا نهين بواكرتي دوره مير به الرشاد وراصل اى حقيقت كى ايك وانواز تعير به كه روز به مين ريا نهين بواكرتي دوره مير به المياه والكرتي به المين المينا و المينا به المينا و المينا به المينا و المينا به المينا و المينا به المينا و المينا و

### روزه تقوے كالازمي ذرابعه

روزے کی وو سری بری ابہت ہے ہے کہ وہ انسان کے اندر تقویٰ کی مطلوبہ صفت پیدا کرنے کے لیے ناگزیر ہے۔ یعنی بات صرف اتی بن شہیں ہے کہ روزہ تقویٰ پیدا کرتا ہے بلکہ ہے بھی ہے کہ اس کے بغیر سجے تقویٰ پیدا ہو بی نہیں سکتا۔ بلا شبہ ایسی بست می چیزیں ہیں جو تقویٰ کو نشو و تما دیتی ہیں گر روزہ اس سلمہ بیں بو کام کرتا ہے وہ اس کا حصہ ہے۔ وہ سرا کوئی عمل اس کا حمل شہیں ہو سکتا۔ یہ حقیقت جمیں غذکورہ آیت کے الفاظ کما کتب علی المنین من قبلکم کے اندر دکھائی دیتی ہے۔ قور کھے اس آیت کا مشار مرف ہے بتانا ہوتا کہ روزے مسلمانوں پر اس لیے فرض کے گئے باکہ ان بیل تقویٰ کی صفت پیدا ہو کے ان افظوں کے اضاف کی قبلی مزورت نہ تھی۔ اس لیے کہ اس صورت بین ان افظوں کا اضافہ تاریخ کے ایک واقعہ کے انسان کا نوازہ کوئی حقیت نہ درگتا۔ طالانکہ ہم سب جانتے ہیں کہ قرآن حکیم مجرد باریخ نگاری ہے بہت بلند ہے اور وہ اس وقت تک کوئی ایک لفظ بھی شیں ہو التا جب تک کہ اس سے کوئی وی غرض وابعہ نہ ہو اس لیے ان لفظوں کے بارے میں روزے کی فرض اور مصلحت ہی ہے کیا گیا ہے۔ ہوں کہ غرض اور مصلحت ہی ہے کیا گیا ہے ہوں کہ غرض اور مصلحت ہی ہے کیا گیا ہے۔ ہوں کہ فرض اور مصلحت ہی ہی موادرے کی فرض اور مصلحت ہی ہے کیا گیا ہے۔ ہوں کہ فرض اور مصلحت اس کے سوا اور بچھ شیں ہو سکتی کہ ساتھ ساتھ حصول تقویٰ کے بارے میں روزے کی فرش اور مسلحت اس کے سوا اور بچھ شیں ہو سکتی کہ ساتھ ساتھ حصول تقویٰ کے بارے میں روزے کی فرش و بات کے میں ہو سے کہ توزن اور مصلحت اس کے ساتھ ساتھ صول تقویٰ کے بارے میں روزے کی فرش مطلوب سک وی غرض اور مسلحت اس کے ساتھ ساتھ ساتھ سے میں وہ کام شیس کر سکتی ہے۔ اور اس کی خوش و عایت کے ساتھ ساتھ میں وہ کام شیس کر سکتی ہے۔ اور اس کی خوش و عایت کے ساتھ ساتھ میں وہ کام شیس کر سکتی ہے۔ اور اس کی خوت ہے کہ اللہ کے دین کے ساتھ نازاور زکواۃ کی طرح کمل ہو ہی میں سرت کی ہوں ایک فطری متاسبت ہے۔ اور اس کی خوت ہوں کی قبل سے حال میں سکتی ہوت کی طرح میں کہ ہوت کی طرح میں کہ ہوں سکتی ساتھ ساتھ ہوت کو بھی ایک فطری متاسبت ہے۔ اور اس

جمال تک اس بات کا تعلق ہے کہ روزہ تقوی کا مطلوبہ جو ہر پیدا کرنے کے لیے کیوں ضروری ہے اس کے سیجھنے کے لیے ہمیں روزہ کی بید سنت سائٹ رکھنی چاہیے کہ روزہ انسان میں ضبط نفس پیدا کرنے کا برا موڑ اور بہت قریب کا راستہ ہے اور یہ حقیقت کہ روزہ بی ایک عبادت ہے جس میں ریا وخیل نہیں ہو سکتی کیے دونوں چڑیں اس بات کے سمجھا دینے کے اور یہ حقیقت کہ روزہ بی ایک ایک عبادت ہے جس میں ریا وخیل نہیں ہو سکتی کیے دونوں چڑیں اس بات کے سمجھا دینے کے

ror

لے بہت کافی ہیں۔ وہ اس راز کو اگر پوری طرح نمیں تو ایک بری حد تک ضرور کھول دیتی ہیں کہ ایک عام انبان کے لیے روزے کیوں ناگزیر ہیں۔

> روزه' اسلامی تصور تقویٰ کا آمکینه حغرات گرای!

روزے کی تیری اہمیت سے کہ وہ بعض اعتبارے اسلام کے اصل مزاج کا سب سے برا شارح ہے اور دین کا جو تصور قرآن نے دیا ہے اس کے اختیاری خد و خال روزے کے آکھنے میں سب سے زیاوہ واضح شکل میں دکھائی دیتے ہیں۔ اس کا مطلب سے کہ روزہ انسان کو صرف تقوی نہیں مطلب سے کہ روزہ انسان کو صرف تقوی نہیں مطلب سے کہ روزہ انسان کو صرف تقوی نہیں بنا یا بلکہ قلر و نظر کا بھی متقی بنا یا ہے۔ وہ انسان کو صرف تقوی نہیں وہا بلکہ تقوی کا جامع اور ماقع مشوم بھی وہتا ہے۔ اس اجمال کی شرح یا اس حقیقت کا سراغ ہمیں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ان ارشادات سے ماتا ہے:

(1) لاصام من صام النهر (بخارى جلداول كتاب الصوم) جس في زندگي بحر مسلسل روزت ركھ اس كا روزه ورور ونيس-

(٢) اياكم والوصال (مسلم جلداول كتاب الصيام)

تم دویا دوے زائد ونوں کے مسلسل (بلا سحری و افطار) روزہ رکھنے کے قریب بھی مت پیکانا۔

(٣) ايک سفر کے دوران جي آپ نے ديکھا کہ ايک مخف کے گرد لوگ جمع بين اور اس کے اوپر سابيد کيا ہوا ہے۔ دريافت فرمايا که "کيا محاملہ ہے"؟ بتايا گيا که "ايک روزه دار ہے"۔ ارشاد ہوا کہ:

ليس من البرالصوم في السفر (بخاري جلداول كتاب الصوم)

یہ کوئی نیکی کا کام نہیں ہے کہ سفر میں (اس طرح کا) روزہ رکھا جائے۔ (جس کی مشتقین قوت --- سام موں)۔

(٣) بیرون مدینہ کے رہنے والے ایک سحائی آخضرت سلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں عاضر ہوئے اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں عاضر ہوئے اللہ علیہ والی چلے گئے۔ سال بحر بعد دوبارہ آئے تو اس حال میں سے کہ ان کی شکل و صورت بالکل بدلی ہوئی تھی۔ آپ نے دریافت فرمایا "تم کون ہو؟" جواب دیا "میں وی شخص تو ہوں جو گزشتہ سال حاضر خدمت ہوا تھا"۔ ارشاد ہوا "کس چیز نے تمہاری ویئت بدل کر رکھ دی ہے؟ تم تو بردی اچھی شکل و صورت کے شعہ انہوں نے تبایا کہ "یہاں سے واپس جانے کے بعد سے لے کر آج تک میں نے رات کے سوا کہی کھانا نہیں کھایا (یعنی مسلس روزے رکھتا رہا)۔ یہ س کر آپ نے فرمایا:

لم عذبت نفسك (ابو دانود حلداول كتاب الصيام)

تم نے این آپ کو کیوں عذاب دیا؟

حزات محرم!

ان حدیثوں کے دور رس تقاضوں پر نظر ڈالیے تو معلوم ہو گاکہ روزہ دینداری کا ایک انقلابی تصور دیتا ہے۔ وہ زور دے کر کتا ہے کہ بن تقوے کو میرا مقصد زندگی قرار دیا گیا ہے اس کا منشا لنس کشی شیں بلکہ صرف منبط نفس ہے۔ گویا روزہ تقوی

صرف پیدا ہی نمیں کرتا بلک اس کی ایک الی حقیقت بھی سمجھاتا ہے ہو عام طور ہے بہت کم سمجی جاتی ہے۔ کیونکہ تقوی کا افظ ختے ہی فاہوں کے اندر عموا کی کھے اس طرح کا تصور پھرنے لگتا ہے کہ انسان اپ نفس کے مطالبات محکرا دینے میں زیادہ نیادہ آگے بوختا جائے۔ جو محض اپ نفس کو جتنا زیادہ مارے گا تقوی کا اتنا ہی اونچا مقام حاصل کر لے گا۔ لیکن رسول خدا کے یہ ارشادات کہتے ہیں اور روزہ اپ وجود سے تلقین کرتا ہے کہ اسلام میں تقوی کا ہو مفہوم ہے وہ اس سے بالکل مختلف پیز ہے۔ وہ جس طرز عمل کا انسان سے مطالبہ کرتا ہے اور جس چڑکو پر (نیکی) اور تقوی (خدا تری) محمراتا ہے وہ صرف یہ ہے کہ انسان اپ نفس کو سرکش نہ ہوئے دے اور اس میں مائی کرنے سے روک کر احکام شریعت کا تابع بنائے رکھے۔ یہ نبین ہے کہ انسان اپ نفس کو سرکش نہ ہوئے وہ اور اس کے جبلی مطالبات کو ختم کر کے رکھ دے۔ دو مروں کے زدیک یہ دینداری کہ اسے افسیش دیند اور مقدس تصور کیوں نہ ہو املام کے زدیک قطعا ایک ناپندیدہ چیز ہے۔ وہ اس حقیق دینداری اور سمج بندگ کا طریقہ نمیں کہتا۔ اس کے تصور دین کی روسے یہ تقوی ضیں ہے، بلکہ اپ تاپندیدہ چیز ہے۔ وہ اس کے بود وہ اس کے بعد چند اور ارشادات سنے " آپ فریات ہیں کو عذاب دینا ہے۔ روزہ کا وجود اس کے حقیقت کی ایک مستقل یا دوبانی ہے۔ اس کے بعد چند اور ارشادات سنے " آپ فریاتے ہیں:

- (۱) نسحروا فان فى السحور بركة (مسلم جلداول باب فصل السحور) حرى كما لياكرو كيونك حرى كمائ بين يركت ب-
- (۲) لایزل الناس بخیر ما عجلوا الفطر (مسلم جلداول باب فضل السحور) جب تک لوگ افظار کرتے میں جلدی کرتے رہیں کے حالت خریں رہیں گ۔
- (٣) لا يزال الدين ظاهرا" ما عجل الناس الفطر (ابو دانود خلد اول كتاب الصيام) دين اس وقت تك برابر غالب رب كا جب تك كد لوك افظار كرف من عجلت ب كام ليت ربي ك-
- (٢) قال الله عزوجل احب عبادى الى اعجلهم فطرا (ترمذى بحواله رياض الصالحين) الله تعالى فرا آ ك ميرا ب نواده محوب بنده وه ب جو افطار كرتے ميں ب عدو جلدى كرآ ب معزات كراي!

ان ارشادات سے جقیقت معلوم ہوتی ہے کہ انسان کو خدا کی بندگی' نفیا" اور انباتا" برحالت سے تحکیک اسی شکل میں کرنی چاہئے جس کی اے اللہ تعالی اور اس کے رسول سے ہدایت کی ہو۔ وہ جس طرح اپنے نفس کی ان خواہشوں کو دیوار پر دے مار آ ہے جو اے احکام دین بجا آوری سے روک ربی ہوں' اسی طرح ان احکام کی بجا آوری کی شکلیں اور حدیں مقرر کرنے میں بھی اپنے جی کی کوئی بات نہ ہے۔ وہ اللہ کی بندگی اور تقویٰ کی زندگی صرف اس چیز کو سمجھے کہ اللہ اور اس کے رسول کے جس کھی اپنی طرح اور اس شکل میں انجام ویا جائے رسول کے جس کام کو جس طرح اور جس شکل میں کرنے کو کہا ہے اے ٹھیک ٹھیک اسی طرح اور اسی شکل میں انجام ویا جائے اور جس بات سے جس مد تک اور جس شکل میں روکا ہے اس سے بس اسی حد تک اور اسی شکل میں رکا جائے۔ اس کا ول اس حقیقت پر مطمئن ہو کہ جس طرح فلال کام دین کا تھم ہے اور اس کا کرنا نیکی اور نقاضائے بندگی ہے اس طرح نیا جائے۔

روزہ ضبط نفس کے ساتھ ضبط رائے اور ضبط ذوق کو بھی تقویٰ کے مفہوم میں جس طرح شامل بتا ہا ہے وہ کمی لمبی چوڑی توضیح کا مختاج نہیں۔ ایک طرف تو سے بات کروزے کے فرض کیے جانے کی غرض و غایت تقویٰ کا حصول ہے۔ دوسری طرف سے حبیہ کہ سحری کھائے بغیر روزہ رکھنا ایک بوی برکت سے محروم ہونا اور افظار میں دیر لگانا حالت خیر اور غلبہ دین کے ختم ہو جانے کی علامت ہے۔ ان دونوں باتوں کو ایک ساتھ رکھ کر دیکھے تو صاف معلوم ہو گاکہ سحری نہ کھانا اور افظار ویرے کرنا خشائے تقویٰ کے خلاف ہے۔ حالا تکہ ان باتوں ہے تفس کو کوئی رعایت نہیں ملتی 'بلہ بظاہر اس کی سرکشی کو ختم کرتے ہیں بچھ اور مدد ہی ملتی ہے۔ اس لیے یہ باتی بادی انظر میں روزے کے مقصد (ایعنی تقویٰ) کے حصول میں سازگار ہی دکھائی ویتی ہیں۔ لیکن اللہ کا رسول فرما آئے ہے کہ حقیقت اس کے خلاف ہے۔ کیوں؟ اس لیے کہ اس طرح روزہ رکھنے میں اپنی رائے اور اپنے ذوتی کو بھی وخیل بنا ایا جاتا ہے۔ اور وہ اس طرح کہ اللہ تعالی نے روزے کی جو ابتدا اور جو انتہا مقرر کر دی ہے سحری نہ کھائے اور افظار میں میں ویل بنا ہوا جاتا ہور اور افظار وی ہے سری نہ کھائے اور افظار میں سمجھا جاتا اور اپنی رائے اور ان مقد برآری کے لیے زیادہ موزوں اور مفید خیال کیا جاتا ہور اور کوئی شک نہیں کہ یہ ساف میں سمجھا جاتا اور اپنی رائے اور افظار دیرے کرنے کو طور پر اپنی رائے اور افظار دیرے کرنے کو ساف میں سمجھا جاتا اور اپنی اور خیا ہے۔ اگر سمجی نہ کھائے میں وقبل قرار دیتا ہے۔ اگر سمجی نہ کھائے اور افظار دیرے کرنے کو ساف بیا میں ہوری ہوری ہوری ہوری کا مجھے مفہوم و مشاء صرف منبط نفس ہی کو نہیں بتا آبا بلکہ ضبط رائے اور ضبط ذوتی کو بھی اس میں الذائ شائل قرار دیتا ہے۔ وہ حقیقی تقویٰ کی تجیر ہی کرتا ہے کہ نفس کی خواہشوں کی طرح ذوتی و رائے گی آزادیاں بھی ادکا الذائ شائل قرار دیتا ہے۔ وہ حقیقی تقویٰ کی تجیر ہی کرتا ہو کہ نفس کی خواہشوں کی طرح ذوتی و رائے گی آزادیاں بھی ادکام الذائ میوری بوری بابند ہوں۔

ید روزے کی وہ اہم خصوصیات ہیں جن کے سب ، روزہ وہ عبادت بن گیا ہے جس کے ذریعے سے انسان میں سب سے زیاوہ تقویٰ کی صفت پیدا ہوتی ہے اور اس کی غیر معمولی صفات کے سب بی اے دین کا ایک ستون قرار دیا گیا ہے۔ حضرات گرای۔!

بلاشبہ روزہ اپنے اندر گوناگوں صفات رکھتا ہے لیکن روزہ کے بیہ فوائد ای وقت حاصل ہو سکتے ہیں جب کہ ہم روزہ ،
پورے شعور کے ساتھ اللہ تعالی کا ایک فرض سجھتے ہوئے رکھیں اور اس کی پابندیوں کو پوری خوشدلی کے ساتھ قبول کریں۔
اللہ تعالی ہمیں بیہ عبادت بورے شعور اور خوش دلی کے ساتھ اوا کرنے کی توفیق عطا فربائے۔
اللہ تعالی ہمیں بیہ عبادت بورے شعور اور خوش دلی کے ساتھ اوا کرنے کی توفیق عطا فربائے۔
اقول قولی ہفا و استغفر اللہ لی ولکم

## غزوات الرسول (غزوه بدر)

اَلْحُمَّدُ بِلَهِ خَسَدُهُ وَنَسَتَيِنَتُهُ وَلَمُعَتَنَفِهُ وَنَوْءُ مِنُ مِنْ مِنْ وَنَوَا كُلُّ عَلَيْهُ وَنَعُونُ بِاللهِ مِنَ شُرُودِ اَنْشِنَا وَمِنْ سَيِناتِ اَعْمَالِنَا مَنْ يَهُمُوهِ اللّٰهُ فَلَا مُخِلَقَ لَهُ وَمِنْ يَيْنَكِلِهُ فَلَا هَادِي لَهُ وَنَشَهُهُ اَنَ لَةً إللهَ إلاَ اللهُ وَخُدَهُ لَا تَمْرُيكِ لَهُ وَلَنْهُمَا اللهِ وَالْحَابِهُ وَلَا مَارَكُ مُحَدًّدًا عَبُدُهُ و رَسُولُهُ صَلَى الله عَلَيْهُ وَعَلَى اللهِ وَاضْحَابِهِ وَلَهُل بَيْتِهِ وَكَارَكُ وَسَلَمَ !

> اعوفيالله من الشيطن الرجيم. بسم الله الرحمل الرحيم آمات مماركية

أَذِنَ لِلَّذِيْنَ يُقْتَلُوْنَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا \* وَإِنَّ الله عَلَى نَضِرِهِمْ لَقَدِيْرُ ﴿ الْذِيْنَ الله عَلَى نَضِرِهِمْ لَقَدِيْرُ ﴿ الْذِيْنَ الله عَلَى نَضِرِهِمْ لَقَدِيْرُ ﴾ الذي الله عَلَى نَضَوْ الله وَ لَيْنَ الله عَلَى الله وَ لَيْنَ الله عَنْ الله عَنْ يَنْصُرُهُ \* إِنَّ الله مَلْ يَنْضُرُهُ \* إِنَّ الله مِنْ يَنْضُومُ عَنْ يَنْ فِي اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ مَلْ يَنْضُومُ وَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُولِ اللهُ اللهُ

آ فر کیا وج ہے کہ تم اللہ کی راہ میں ہے اس مردوں عورتوں اور بچوں کی خاطرت الاہ جو کمزور پاکر رہا لیے گئے اور فراد کر رہے ہیں کہ خدایا ہم کو اس استی سے نکال جس کے باشندے ظالم ہیں اور اپنی طرف سے کوئی عامی و مددگار پیدا کر وے۔

احاديث شريفه:

عن الس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لغنوة في سبيل او روحة خير من الننبا و ما فيها (تثق عليه)

انس رضی اللہ عند سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اللہ کی راہ میں آیک صبح یا آیک شام جانا دنیا اور جو کچھ اس میں ہے اس سے بستر ہے۔

عن ابن عباس عن النبي صلى الله عليه وسلم قال يوم الفتح لا هجره بعد الفتح ولكن جهاد و نية و اذا استنفرتم قاتفروا (متنق طيه)

ابن عباس رضی اللہ عند روایت کرتے ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فتح مکہ کے ون فرمایا ، فتح مکہ کے بعد اب جرت نبیں ہے لیکن جماد اور نیت باقی رہے گی۔ جس وقت خمیس جماد کے لیے بلایا جائے تو تم جماد کے لیے بلایا جائے تو تم جماد کے لیے نکاو۔

عن الس عن النبي صلى الله عليه وسلم قال جاهدوا المشركين باموالكم و انفسكم و السنتكم (رواه ابودائود والنسائي والغارمي)

انس رضی اللہ عند صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کرتے میں کد آپ نے قربایا مشرکوں کے ساتھ این مالوں این جانوں اور اپنی زبانوں ہے جماد کرو۔

صرات آرای!

جماد اسلام کے اہم ارکان میں ہے ہے اور بعض مواقع پر تو اس کو فرض نماز اور دیگر فرائض پر بھی ترجیح حاصل ہو جاتی ہے۔ مثلاً غزوہ خندق کے دوران میں جب خندق کی کھدائی ہو رہی تھی، حضرات صحابہ کرام اور خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم جماد کی تیاری میں اس قدر مشخول تھے کہ ان کی تمن نمازیں قضا ہو ہیں۔ یہ اس بات کا ثبوت ہے کہ اس وقت جماد کی اہمیت اس قدر زیادہ ہوگئی تھی کہ نماز جیسی اہم عبادت اور اولین فریضہ کو بھی اس کی خاطر موخر کیا گیا۔

اس لیے حضور کا فرمان ہے کہ: الجهاد ماض الى يوم القيمة لا يبطله حور جائر ولا على عالم الله على عالم الله مسلمانوں ميں قيامت محک جاري رہے گا تھے کسي ظالم کا ظلم اور کسي عادل کا عدل ختم نہيں کر سکے گا"۔

حضورا کی تو تمام زندگی جہاد ہی جہاد ہے۔ آپ نے کمی زندگی میں سخت ترین مشکلات اور رکاوٹوں کے باوجود وعوت و سیلیغ

کا کام جاری رکھا۔ اور اس راہ میں سمی مشم کی تکلیف کو خاطر میں نہیں لائے۔ خالفین کی طرف سے بے اثنا اذبیتی وی سکی ان کے رائے میں کانٹے بچھائے گئے۔ ان کی باتوں کو بے اثر بنانے کے لیے بچیب و غریب جھکنٹرے استعال کیے گئے ابو جمل اور طائف والوں نے زد و کوب کیا کوگوں کو ان کی بات شنے ہے منع کیا گیا ان کے ساتھیوں اور ایمان لائے والوں کو سخت ترین اور طائف والوں نے زد و کوب کیا گوگوں کو ان کی بات شنے ہے منع کیا گیا ان کے ساتھیوں اور ایمان لائے والوں کو سخت ترین انہیں پہنچائی گئیں۔ ان کو دوپیر کی تباقی رہت پر لائ کر سینے پر گرم اور بھاری پھر رکھے گئے ان تمام مصائب کا مقابلہ آتحضرت اور ان کے سحابہ رضی اللہ عند نے تمایت پامردی اور مستقل مزاجی سے کیا۔ انہوں نے عذاب سر سر کر چان دے وی۔ گر ان کے بات استقلال میں افوش نہیں آئی۔ ان تمام مشکلات اور معینتوں کا مقابلہ کرتے ہوئے دعوت کا پیام ویتے رہنا اور اپنا مشن جادی رکھنا۔ ایک عظیم جاد نہیں تو اور کیا ہے؟

حضور کی کی زندگی بھی جماد ہے اور پھر جب مدینہ منورہ میں اسلای ریاست کی دافح بیل پر گلی تو پھر آپ کو جمرت کے دوسرے سال اللہ کی طرف سے ہاتامدہ جماد کرنے اور قال کرنے کی اجازت وے دی گئی۔ جمرت کے بعد مسلمانوں کو جب تحوری سی قوت حاصل ہوئی تو اس کے بعد رسول اللہ کی ساری زندگی میدان جماد میں یا اس کی تیاریوں میں گزری۔

## جهاد کی ضرورت

لفظ اسلام کا بادہ سلم ہے جس کے معنی مسلح اور فردتی کے ہیں۔ جو ندہب دنیا کے لیے سلح کا پیغام لے کر آیا ہو جس فرجب کے چیرہ کاروں کو مقلم اور متواضع رہنے کا تھم دیا گیا ہو وہ کیوں جنگ کرتے۔ یکی وجہ تھی کہ انسوں نے گروں اور الماک کو مگہ یعی چھوڑ دیا اور حبشہ یا مدینہ چلے گئے تھے۔ لیکن اب اگر ہاتھ پر ہاتھ رکھے پیٹے رہنے تو بجریوں کی طرح فرج ہو جاتے اور توحید کی مناوی کرنے والا دنیا بیس کوئی نہ رہ جاتا۔ جیسا کہ حضرت مسلح نے بین سال کے وعظ کے حالات سے جبور ہو کر توجید کی مناوی کرنے والا والے بیل کوئی نہ رہ جاتا۔ جیسا کہ حضرت مسلح ہو جائیں (اوقا ۲۳۱/۲۲) اس مترورت کی دجہ سے حواریوں کو تھم دیا تھا کہ گیڑوں لئوں اور فقدی کے بدلے ہتھیار خرید کر مسلح ہو جائیں (اوقا ۲۳۲/۲۲) اس مترورت کی دجہ سے خدائے بزدگ و برتر نے مسلمانوں کی حالت پر رحم فرہا کر ان کو بھی ۱۳ سال تک عبر کرنے اور ظلم و ستم برداشت کرتے معدائے بدد مملا جہاد و قال کی اجازت دے دی۔

# اجازت جهاد كالبيلا حكم

عقیدے کی حفاظت کے لیے ابازت دی گئے۔

### تفزات كرامي!

جہاد کا سب سے پہلا تھم سورہ الج کی آبت نمبر ۳۹ میں دیا گیا ہے جو آپ کے سامنے پڑھی گئی۔
اس تھم میں مفصل طور پر وہ وجوہات درج ہیں جو مسلمانوں کو جنگ کرنے کی اجازت ملنے کا باعث ہو کیں۔
پہلی وجہ مدافعت کرنے والوں کا مظلوم اور حملہ آوروں کا ظالم ہونا ہے۔ اور سے وہ وجہ ہے جے آج کل مروجہ قانون بھی مفاظت خود افقیاری کے نام سے جائز تحمرا آ ہے۔
مفاظت خود افقیاری کے نام سے جائز تحمرا آ ہے۔
دو سری وجہ ان کا گھریار سے تکالا جانا اور املاک سے ہے دخل کیا جانا اور وہ بھی صرف اختااف عقیدہ کی بنیاد پر ہو۔ سے مظاوم مسلمان سب کے سب وی سنے جن کو ہر تھم کی ایذا کیں اور جلاوطنی کی سزا محض عقیدہ توحید کی وجہ سے دی گئی تھیں للذا اپنے مسلمان سب کے سب وی سنے جن کو ہر تھم کی ایذا کیا

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی وزٹ کریں: www.iqbalkalmati.blogspot.com

تیمری وجہ ایسی عام ہے جو یہ طابت کرتی ہے کہ مسلمانوں کو بنگ کی اجازت صرف اپنی کے ذاتی قوی ' ذہبی فوائد کے لحاظ ہے نہیں وی گئے۔ بلکہ اس لیے ہمی کہ مسلمانوں نے جو محابدات یہودیوں ' عیسا نبوں اور ویگر مختلف اقوام کے ساتھ انہمی حال میں کیے تھے اور جس فراخ ولی ہے ہر ایک فد جب کو ذہبی آزادی عطاکی تھی اب اگر اس محابدہ کی حفاظت میں مسلمان اپنی جانوں کو نہ لاا کمیں گے تو سب نہ جبوں کی آزادی ملیا میٹ ہو جائیں گ۔ نہ لاا کمیں گے تو سب نہ جبوں کی آزادی ملیا میٹ ہو جائے گی اور سب کے مندر ' سب کے گرجے تب خاک ہو جائیں گ۔ کیونکہ جب کوئی قوم محابدہ کی حفاظت کرنے والی ہی نہ رہ تو معابدہ پر عمل کیوں کر ہو سکتا ہے ان سب ضروری وجوہات نے مسلمانوں کے لیے ضروری نمیرا دیا کہ وہ باوجوہ ہے مرو سامان ہونے اور باوجود تقیل التعداد ہونے کے بھی ان جملہ آوروں کو مدینہ سے دور تی روک رکھیں۔

مستشرقين كااعتراض اور اس كاجواب

ابل مغرب اور مستشرقین کا بیر بہت پرانا اور مشہور اعتراض ہے کہ اسلام ایک جارانہ ند بہ ہے ہو تکوار کے زور سے
پیلا ہے اپنے اس وعوے کے جوت کے طور پر وہ اسلامی غزوات کو چیش کرتے ہیں کہ ان جنگوں ہی کے بل بوتے پر اسلام پھیلا
ہے۔ گرید لوگ اس بات کو بھول جاتے ہیں کہ تکوار کے زور سے کسی کے جہم کو تو شخم یا قید کیا جا سکتا ہے لیکن کسی کے ول
میں تکوار کے زور سے یا کسی فتم کی زبرد سی ہے کوئی عقیدہ نہیں بھیلا جا سکتا۔ عقیدہ اگر کسی کے ول میں جیشتا ہے تو وہ اپنی
مقانیت کی بناء پر لوگوں کے دلوں پر اور کرتا ہے اور جب شنے والا یہ محسوس کرتا ہے کہ یہ جن ہے تو چاہ یا نہ جاہ وہ عقیدہ
اس کے رگ و بے جس سرایت کر جاتا ہے۔ اور پر اعمال بھی اس کے مطابق ہی ڈھل جاتے ہیں۔

اسلام کے فروغ کے برے اسباب میں ہے اولین سب تو اس عقیدے کی تقانیت ہے جبکہ دوسرے دین اکثر توہات اور دور از کار عقائد پر مشتل ہیں۔ علاوہ ازیں وہ دور از عمل اور فطرت کے ظاف اشال کا مجموعہ ہیں۔ ان کے مقابلے میں اسلام ایک فطری دین 'عمل کے مطابق اور انسائی شروریات اور صلاحیتوں سے مطابقت رکھنے والا ایک نظام حیات پیش کرتا ہے۔ اس لیے فطری دین 'مکون اور الحمیتان محموس کرتے ہیں۔

اس کے علوہ اسلام کے مقبول ہونے کا ایک برا سب سے تھا کہ اس کے وائی جہاں بھی گئے انہوں نے اپنے اظاف اور کروارے گرد و پیش کو متاثرہ کیا۔ ان کے حس سلوک ہے لوگ متاثر ہو کر ان کے دین کے دامن میں بناہ لیتے تھے۔ اس کے علاوہ سے کہ اس دور میں انسانیت کے ساتھ ہو قالم ہو رہا تھا۔ اور جاگیردارانہ نظام نے ان کو شیخے میں جکل دیا تھا اسلام کے اندر رواداری حسن سلوک عدل و افساف اور حقوق کا تحفظ دیکھ کر لوگ خود بخود اس کی طرف تھنچ چلے آنے گئے۔ حضور سرور کا نتات صلی اللہ علیہ وسلم جب کسی کو فوج کا سربراہ بنا کر جیجے تو اے ہدایت اور تاکید فریائے کہ کسی کمزور اور ضعف پر ہاتھ نہ اشانا۔ کسی بوڑھے کو یا عورت کو یا کسی بچ کو قتل نہ کرتا۔ کسی گوشہ نشین راہب عبادت گزار کو مت چیڑنا یا اس کو جو جنگ اشانا۔ میں ورخت کو نہ کائن فسلوں کو نباہ نہ کرتا۔ کسی گوشہ نشین راہب عبادت گزار کو مت چیڑنا یا اس کو جو جنگ معاشرے کو نقصان نہ ہو۔ کسی پر زیادتی نہ ہو، صرف تخری اور طالمانہ عضر کو کیل دیا جائے جس کے کیلئے میں سب کی خیر ہوتی معاشرے کو نقصان نہ ہو۔ کسی پر زیادتی نہ مو، صرف تخری اور طالمانہ عضر کو کیل دیا جائے جس کے کیلئے میں سب کی خیر ہوتی معاشرے کو نقصان نہ ہو۔ کسی پر زیادتی نہ مو، کسی کرنے میں سب کی خیر ہوتی کو تھی دیا جائے جس کے کیلئے میں سب کی خیر ہوتی معاشرے کو نقصان نہ ہو۔ کسی پر زیادتی نہ مو، حسن کے بیادہ نہ کہ مور ہوتی کی بیاد کی میانہ مور کی کیل دیا جائے جس کے کیلئے میں سب کی خیر ہوتی

' اسلام نے جماد کا تھم اس لیے دیا کہ ہر دور میں دنیا کے طول و عرض میں انسانوں نے دوسرے انسانوں کو غلام بنایا ہوا ہو تا ہے اور انسیں یہ بات بھی کمی طور گوارا نمیں ہوتی کہ لوگ ان کی غلامی اور چاکری سے نکل کراپنی آزاد مرضی سے اللہ تعالیٰ پر ایمان بھی لا سکیں۔ للذا ضروری ہے کہ لوگوں کو اس طالمانہ نظام کی جکز بندیوں سے نکال کر آزاد کیا جائے اور پھران بیں سے جو اسلام قبول کرنا چاہے وہ اس دین حق کو قبول کر سکے۔ یہ ضرورت جب اور جمال بھی ہوگی جماد ضروری ہو گا۔ دور اول بیں ان مظلوموں نے جب دیکھا کہ اس ظلم سے شجات ولائے والا نظام صرف اسلام ہی ہے تو وہ تیزی کے ساتھ اسلام کی طرف آئے اور اس بیں امن و سلامتی، باہمی رواواری، اخوت محبت اور جدردی دیکھ کر اس بیں سکون محسوس کیا۔ یمی وجہ تھی کہ انتہائی مختصر عرصہ بیں بری تعداد میں لوگ اسلام بیں شامل ہوئے۔ اس کو اللہ تعالی نے بول بیان کیا ہے:

إذا جَاءَ السَّرُ الله والفَتْحُ (١) ورالية القاس يَدْخَلُونَ في دين الله أفواجًا (١) والسر ١١٠٠٠)

جب مسلمانوں کو جنگ کی اجازت دی گئی اس وقت مشرکین نے ان پر ہر شم کا ظلم روا رکھا ہوا تھا۔ جن کہ ان کو وطن پھوڑنے پر مجور کر دیا اور جب وہ پناہ لینے کے لیے حبث پنچے تو ان کے چیچے اپنے نمائندے دوڑائے۔ شاہ حبث ہے پر زور مطالبہ کیا کہ ان مسلمانوں کو ہمارے حوالے کرو یہ ہمارے بافی ہیں۔ اب انساف کی بات کھیے کہ مشرکین ہی نے ان کو مکہ سے چلے جانے پر مجبور کیا اور جب وہ چلے گئے تو وہاں ان کو شخانہ ملئے پر بھی راضی نہیں ہوئے بلکہ ان کو واپس حاصل کرکے اؤیش پہنچا بائے کر نیست و نابود کرتا ان کو مقصود تھا۔ اس طرح جب مسلمان بعد میں مدینہ منورہ جب کر گئے تو قرایش نے اہل مدینہ کو تکساکہ ہمارے و شمن اللہ علیہ و سلمی اللہ علیہ و سلمی اللہ علیہ و سلمی اللہ علیہ و تار دو ورث ہم کوئی مناسب تدبیر ماشیار کریں گے۔ یہ فوجی حلم کی کھی و حکم کی تھی۔

اسلامی ریاست کو خطرے کا احساس اور احتیاطی تدامیر

ان حالات کے پیش نظر نی اکرم سلی اللہ علیہ وسلم کو مشرکین کی طرف سے خطرے کا احساس ہوا اور انہوں نے حفظ ما لقدم کے طور پر احتیاطی تدابیر اور انتظامات شروع کیے۔ اس سلسطے بیں پہلے میثانی مدینہ منعقد کیا۔ جس بیں مدینہ بین رہنے والے تمام قبائل اوس ' خزرج ' بنو قریطلہ' بنو قبینقاع اور دوسرے برے چھوٹے قبائل شریک ہوئے۔ اور تمام نے باہم دفائی معاہدہ کی مرکزی شخصیت فطری طور پر حضور سلی اللہ علیہ وسلم ہی کی تھی۔ اس کے بعد بیرونی حصار کو مضبوط کرنے کے کیا اس معاہدہ کی مرکزی شخصیت فطری طور پر حضور سلی اللہ علیہ وسلم ہی کی تھی۔ اس کے بعد بیرونی حصار کو مضبوط کرنے کے لیے آس یاس مدینہ سورہ کی نئی اسلامی ریاست بھاروں طرف سے اندرونی اور بیرونی دونوں پہلوؤں سے محفوظ ہوئی۔

ابتدائی معاہدات جو مدینہ کے اطراف کے قبیلوں سے کیے گئے تھے۔ وہ کے والوں کی دشنی اور انتقام سے بچاؤ کی ایک صورت تقی۔ کے والوں نے مسلمانوں کو ستایا 'ان کو قتل کیا اور جب وہاں سے بجرت کرکے مدینے آئے تو ان کی جائنداویں منبط کیں۔ لنذا مسلمانوں کو قانون فطرت کے تحت سے حق حاصل تھا کہ ان سے جان و مال وونوں طرح کا بدلہ لیں۔

> عزوه بدر حعرات محزم!

اسلای جہاد کے بارے بیں اس پس منظر کو سیجھنے کے بعد آئے اب ہم غزوہ بدر کے متعلق کچھ معلومات حاصل کریں۔ جو نی صلی اللہ علیہ وسلم کے غزوات بیں سب سے پہلا اور سب سے اہم غزوہ تھا۔ رسول اللہ کو معلوم ہوا کہ کھار مکہ کا ایک تاقلہ شال کی طرف گیا ہے تو آپ نے یہ سوچ کر کہ دشمن اس رائے سے واپس آئے گا کمی اور رائے سے وہ لکل شیس سکتا دو جاسوس مقرر کے کہ تم بھی شام جاؤ اور اس کارواں کے قریب ہی رہو۔ جے ہی وہ واپسی کا ارادہ کریں تیزی ہے آگر ہمیں اطلاع دو کہ دشمن اب آنے والا ہے۔ ولچے بات یہ کہ جب بے ووٹوں مدید واپس آئے تو دیکھا کہ رسول اگرم کو کارواں کی آمد کی اطلاع دیگر وسائل ہے ہو چک ہے۔ اور وہ مدینے ہے روانہ بھی ہو چکے ہیں۔ رسول اگرم سلی اللہ علیہ وسلم ضروری وسائل افتیار فرماتے سے آگہ وشمن کی جرب مسلمانوں تک پہنی تر ایس۔ اور اس کی بھی کوشش کرتے سے کہ ہماری خبریں وہش تک نہ تو بھی ہوئے ہیں۔ آپ فوجی فراست ہے کا مجرب کی طرف روانہ بھی ہوئے اگر دشمن کی جنوب کی طرف روانہ بھی ہوئے اگر دشمن کی جنوب کی طرف روانہ ہوئے کہ انہاں خبری بھر مقام پر پہنی جا کی بھر جال کی طرف روانہ مکن ہو اس کے لیے بدر کا مقام ختنب کیا گیا۔ ہوئے آگہ و مشرب کے باہر سمندر کے کنارے ایک مزل کی ہوئے گے دو مشرب کی بانب ہے جملے کے امکان کے چیش نظر ابو سفیان قافے کو بدر سے بہر سمندر کے کنارے ایک مزل کی جائے گا دور کے باتھ اور کے کے لوگوں کو اطلاع دو کہ وشمن (سلمان) ہم پر حملہ کر رہے ہیں۔ تبدارا مال لٹ جائے گا لہذا ہماری مدد کو آؤ۔ اس احتیاطی تدبیر کے بعد جب ابو سفیان کا کاروان خطرے کی حدود ہے گل گیا ہوں۔ گر جو فوج کہ ہے روانہ ہو چکی بیا ہم میں نوانہ کیا کہ ہم ایسے وشن کا خاتمہ کر دیتا چاہیج ہیں جو آج نیس تو کل ہمیں نفسان پہنچائے گا۔ ہم کانی جمعیت کے ساتھ نکلے ہیں اور ہم میں یہ تو ہی کہ اس کے ساتھ نکے ہیں اور ہم میں یہ تو ہے کہ اس خطرے کا پیشر کے لیے خاتمہ کر دریں۔

آپ نے اپنے صحابہ کے مشورہ سے لگر کا مقابلہ کرنے کے لیے وہ جگہ ختب کی جمال کنواں تھا۔ اس میں مسلحت یہ ختی کہ مکہ والے بدر آئیں گے تو انہیں پانی کی ضرورت ہوگی پانی کا صرف میں ایک کنواں تھا۔ اس پر قبضہ سے مسلمانوں نے وحمٰن پر جنگی نقط نظرے فوقیت حاصل کر لی۔ صحابہ کے مشورے سے ایک بوا گڑھا بھی کھودا گیا تاکہ اس کو پانی سے بھر دیں اور مسلمان مجابد وہاں سے حسب ضرورت پانی لے حکیں۔ وحمٰن اگر یمان آئے اور پانی چینا چاہے تو اس کی گرانی کے لیے چھے لوگ مسلمان مجابد وہاں سے حسب ضرورت پانی لے کئی لوگ میں۔

جب مکہ ہے آنے والی و مٹن کی فوج ابوجمل کی آیات میں وہاں پہنچ گئے۔ تو اس کی تعداد معلوم کرنے کے لیے ایک گران دستہ بھیجا گیا۔ اس نے دو آدمیوں کو گرفار کیا ہو کنویں کی طرف پانی ہمرنے کے لیے آ رہے ہے۔ انہیں پکڑ کر رسول اگرم صلی اللہ علیہ و سلم کے پاس لایا گیا۔ آپ نے ان ہے بوچھا تم کون ہو؟ کما "جم مکہ ہے آنے وائی فوج کے لوگ ہیں" بہت ایک دن تو ہو؟ ہواب ویا ہمیں معلوم شیں۔ رسول اگرم نے ان ہے بوچھا یہ بتاؤ روزانہ گئتے اونٹ ذرج کرتے ہو؟ انہوں نے کہا ایک دن نو ایک دن دی تو رسول اگرم نے فورا" استفاط کیا کہ ان کی تعداد فوسو سے ایک ہزار کے بابین ہوگی۔ کیونکہ ایک اونٹ ایک سو افراد کے لیے کائی ہوتا ہے۔ حقیقتاً" ان کی تعداد مجھ تھی۔ ان سے بوچھا گیا فوج میں کون کون سے لوگ ہیں؟ فلال فلال سردار؟ اس سے آپ نے اندازہ لگایا کہ جنگ کے وقت فوج کی کمانداری کون کون کرے گا؟ میمنہ میں کون ہو گا؟ میمنہ میں کون ہو گا؟ مید میں گان ہوتا کے اندازہ لگایا کہ جنگ کے وقت فوج کی کمانداری کون کون کرے گا؟ میمنہ میں کون ہو گا؟ مید میں ان آدمیوں سے طامل کی گئیں۔ جبج بہت سورے اپنی چھوٹی کو فوج کی میانداری کون کرے گا فوج کو پائچ جسوں میں تقسیم میں میان میں ہوتا ہے۔ ان اس کی تقسیم کے بعد ہرایک کے افر مقرر کے اس کا سردار فلاں ہو گا؛ اس کا سردار فلاں ہو گا۔ یہ انساری سے مماجر و فیرہ اس کی استر و فیرہ اس کی سے ہوئے اور خدا کی اس کا سردار فلاں ہو گا۔ یہ انساری سے مماجر و فیرہ اس کی ایس کی تو ہوئے اور خدا کی بوئے اور خدا کی کیا اس تقسیم کے بعد ہرایک کے افر مقرر کے اس کا سردار فلاں ہو گا۔ یہ انساری سے مماجر و فیرہ اس

#### TYP

حائفت میں ہونے کے باوجود انتظامی طور پر آپ سے تدمیر افتیار کرتے ہیں کہ ایک چھوٹی می بہاڑی پر ایک جھونیرہ فقیر کیا گیا۔

اگہ جنگ کے وقت رسول آکرم اس جھونیوے کے اندر رہ کر مشاہرہ کرتے رہیں۔ اور حسب ضرورت فوج کو آگے برھا کی یہ چھے ہٹا کیں باکہ وغمن کے کرنور ھے کو وکھ کر اس پر جملہ کیا جائے۔ جمال مسلمانوں کی پوری فوج میں شاید وہ گھوڑے تھے اور جمن کے پاس اور وہ عن سے مسلمانوں کی پوری فوج میں شاید وہ گھوڑے تھے اور وہ من کے پاس اور میں مسلمانوں کے پاس اور کہ و حض کے پاس دو سو زرہ بکتر ہوں گے۔ وحض کے پاس دو سو زرہ بکتر تھے۔ کویا ہر لحاظ ہے وہ خون مسلمان فوج سے طاقت ور اور قوی تھا۔ اپنی استعداد ہم مملمانوں گے بعد رسول آگر ہے کے ایک مائیا ہے کہ وہ اور میں مسلمان فوج سے طاقت ور اور قوی تھا۔ اپنی استعداد ہم مملمان تنظام کرنے کے بعد رسول آگر ہے کامیابی کے لیے اللہ تعالی تی ہے لو نگائی۔ آپ خدا کے سامنے تجرب میں گر پڑے اور نمایت موثر وعا کی کہ اے اللہ آگر تو چاہتا ہے کہ ونیا میں تبوال تو کی میادت ہوتی رہے تو اس موج کی عامد آپ کے واحد ذمہ دار ہو۔ یہ ولولہ ولوں میں پیدا گیا کہ ہم ہی وہ واحد سے مخاطب ہو کر کھا کہ تم اس وقت ونیا میں خدا کی خدائی کے واحد ذمہ دار ہو۔ یہ ولولہ ولوں میں پیدا گیا گیا۔ آب کی کو متل ہوت واحد کے باعث ایک آئی کی ہم ان اور وہ وہ وہ باتا ہے۔ نتیجہ معلوم ہو کہ مطبی ہم انسانوں نے میاد ہو باتا ہے۔ نتیجہ معلوم ہو کہ مطبی ہم انسانوں نے میاد کیا گئار کیا گیا۔

اس لیے کہ اللہ کی مدد ان کے شامل حال رہی۔ ان کو اپنی قوت ایمانی پر احتاد تھا۔ مادی وسائل پر بھروسہ نہ تھا۔ اس لیے اللہ نے تجاہدین بدر کا ورجہ سب سے بلند فرما ویا ہے۔ اور سحابہ کرام میں یہ بات بوے فخرکی بات سمجی جاتی تھی کہ فلال بدری صحابی ہے۔ بعض مضرین نے اس آیت سے بدری مجاہدین کو مراد لیا ہے۔ رضی اللہ عنهم و رضواعند

## غزوہ بدر کے نتائج

غزوہ بدرے لا تعداد جرت الكيز فتائج اخذ كيے گئے ہيں جن ميں سے چيدہ چيدہ اطور ذيل ميں ذكر كيے جاتے ہيں۔ (۱) يہ حق و باطل كا پهلا منظم اور برے پيائے والا معركہ تھا۔ جس پر تمام اہل عرب اور آس پاس كى قوموں كى نظريں گلى اوكى تحيس اور جب حق كو فتح ہوكى تو اقوام عالم سجھنے لگے كہ مسلمانوں كى يہ مطمى بحر جماعت اور ان كى نئى رياست ملئے كے ليے ديس ملكہ نشو و نما پائے اور غلبہ حاصل كرنے كے ليے ہے۔

- (٢) آس پاس كے قبائل جو اہمى تك مسلمانوں كو طاقتور اور مضبوط كروہ نيس سجھتے تھے اس فتح سے ان ك ارادے بدل كے اور سلمانوں سے دعنى كے بجائے دوستى كے خواہاں ہوئے۔ اور ان كى قوت ايمانى سے متاثر ہوئے۔
  - (m) اس سے اسلام کی حقانیت لوگوں پر واضح ہوئی اور وہ اسلام کی طرف راغب ہونے گئے۔
- (٣) و مثن كو كلت وب كر خود مسلمانوں كے اعتاد ميں اضافہ ہوا۔ اور مديند كى حفاظت كے ساتھ ساتھ پورے علاقے كى حفاظت كے ليے كربستہ ہوگئے۔
  - (a) مسلمانوں نے وعوت و تبلغ کا کام تیز کر دیا کیونکہ ان کو اب پیشتر رکاوٹیں ہٹانے میں کوئی وقت نمیں ہوئی۔
- (٢) منافقین اور ویگر یمود قبائل جو اس ناک میں تھے کہ مسلمانوں کی مطمی بحر جماعت قرایش مکہ کے ہاتھوں نیست و نابود ہو جائے تو مدینہ پر ہمارا تسلط قائم ہوجائے گا۔ فتح حاصل ہونے سے بید مخالفین چوکس ہو گئے اور مسلمانوں کے خلاف ریشہ دوانیاں اور سازشیں اور تیزی سے کرنے لگیں۔

440

(2) قرایش مکہ سمجھ رہے تھے کہ ان کو یہ فلت الفاقی طور پر ہوئی ہے۔ اس لیے وہ آئندہ سال کے لیے جنگی تیار ایوں میں زور شورے معروف ہوگئے ناکہ آئندہ اپنا بدلہ لے کر فلت کا داخ وجو لیں۔ (۸) مسلمانوں کو بھی احساس ہوا کہ آئندہ کے لیے آلات حرب جمع کرنا ضوری ہے چنائچہ قیدیوں سے خون بہا لے کر اس کو زیادہ تر ہتھیاروں کی تیاری پر فحرج کیا گیا۔

وآخردعواناان الحدولله وبالعلين

# جشن نزول قرآن

اَلْحُمَدُ بِلَهِ خَمَدُهُ وَلِنَتَيَبِنَهُ وَلَسَكَنَفِهُ وَنُوءُ مِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهُ وَلَاءُ مِن بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهُ وَلَاءُ مِن سَيِئاتِ اَعْمَالِنَاسَ عَلَيْهُ وَلَمُونُ مِن سَيِئاتِ اَعْمَالِنَاسَ اَعْمَالِنَاسَ اَعْمَالِنَا سَنُ عَلَيْهِ وَاللّٰهُ فَلَوْهَا وَى لَهُ وَلَيْهُ اَلَىٰ اَلَهُ وَلَا مَانِهُ وَلَا مَانِهُ وَلَمْ اللّٰهُ وَلَمْ اللّٰهِ وَالْعَلَامُ فَلَا هَادِهُ وَكُنْهُ اللّٰهِ وَالْعَمَالِهُ وَلَمْ اللّٰهِ وَالْعَمَالِهِ وَلَمْ لِللّٰ مَلْدُودُ وَسَلَّمَ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللّٰهِ وَالْعَمَالِهِ وَلَمْ لِللّٰ مَدْتِهِ وَكَالُكُ وَسَلَّمَ وَمَعَلَى اللّٰهِ وَالْعَمَالِهِ وَلَمْ لِلْ مَنْ اللّٰهِ وَالْعَمَالِهِ وَلَمْ لَا بَيْتِهِ وَكَالُكُ وَسَلَّمَ وَسَلَّمَ وَمَعَلَى اللّٰهِ وَالْعَمَالِهِ وَلَمْ لِللّٰ مَا يَسَالِمُ وَكَالُكُ وَسَلَّمَ وَاللّٰهِ وَالْعَمَالِهِ وَلَهُ لِللّٰ مَا يَسِيلُهُ وَكُلْ اللّٰهِ وَالْعَمَالِهِ وَلَهُ لِللّٰهِ وَالْعَلْمَ وَلَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ وَلَا اللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ

اعونبالله من الشيطن الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم

أيات مباركه:

شَهُرُ رَمَضَانَ الْدَيْنَ الْزِلَ فِيهِ الْتَوْلِ فَا الْمَالِ اللهِ الْمَعْوَاتِ (البَرْهِ الدِهِ) رمضان وه مميد به جس مي قرآن نازل كياكيا.

اِنَا انزَلْكُهُ فِي لِينَالَةِ الطَّذَرُ وَمَا اَذَرَبَكَ مَالِينَالَةُ الْقَنْدُ وَ الْمُوجِ فِيهَا لَيَسَلَّةُ الْفَلْدُو خَيْهَا لَيَسَلَّهُ الْفَلْدُو فَيْهَا لَيْسَلَّهُ الْفَلْمُ الْفَالِمُ الْفَلْمُ وَالْفَرْفِحُ فِيهَا بِاذُنِ رَنِهِ فَرِفِي حَلَّى الْفَلْمُ الْفَرْقُ وَلَى سَلَّمُ هِي حَلَّى مَظَلَمُ الْفَاجُرُ وَ بِادُنِ رَنِهِ فَرِفِي حَلَّى الْفَرْقُ وَلَى سَلَّمُ هِي حَلَّى مَظَلَمُ الْفَاجُرُ وَ بِادُنِ رَنِهِ فَرْمِنْ حَلَى الْفَرْقُ وَلَى سَلَّمُ هِي حَلَّى مَظَلَمُ الْفَاجُرُ وَ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُولِي اللهُ الله

ہم نے اس (قرآن) کو شب قدر میں نازل کیا اور تم کیا جانو شب قدر کیا ہے؟ شب فدر ہزار میدوں سے بمتر ہے۔ فرشتے اور روح اس میں اپنے رب کے اذان سے ہر تھم لے کر اتر تے ہیں۔ وہ رات سراسر سلامتی ہے طلوع فجر تک۔

احاديث شريف:

عن ابى هريره رضى الله عنه عن النبى صلى الله عليه وسلم قال من قام ليلة القنر ايمانا داحتسابا غفرله ما تقدم من ذنبه (متنق عليه)

حضرت ابو جریرہ رضی اللہ عند روایت کرتے جیں کہ آپ نے فرمایا جس محض نے لیلتہ القدر میں قیام کیا ایمان کے ساتھ اور محض آفرت کے اجر و ثواب کی خاطر تو معاف کرویے جائیں گے اس کے وہ سب گناہ جو اس نے ہوں۔ (بخاری و مسلم)

عن انس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا كان ليلة القدر نزل جبريل في كبكية من الملائكة يصلون على كل عبدقائم او قاعد يذكر الله عزوجل

حضرت انس رضی اللہ عند رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے قرمایا جب ایلتہ القدر ہوتی ہے تو جریل علیہ السلام ملا ککہ کے ایک جمرمث میں اترتے ہیں اور ہراس بندے کے لیے دعا کرتے ہیں جو اس وقت کھڑا ہوا یا جیشا ہوا ذکر کر رہا ہو (ایعنی جاگ رہا ہو اور عبادت کر رہا ہو)۔

حفزات محترم!

رمضان وہ مبارک مید ہے جے اللہ سجانہ و تعالی نے نزول سحف کے لیے منتخب فرمایا۔ مند احد میں حضرت وا علد بن استع سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ حضرت ابراہیم کے محیفے رمضان کی پہلی تاریخ کو تازل ہوئے اور قرات جد رمضان کو انجیل سیرہ رمضان اور قرآن چوہیں رمضان کو تازل ہوا اور حضرت جابڑ کی روایت میں یہ بھی ہے کہ زیور بارہ رمضان اور انجیل اشارہ رمضان کو تازل ہوئی (ابن کیر)

صدیت نذکور میں پیچلی کتابوں کا نزول جس باریخ کو ذکر کیا گیا ہے اس باریخ کو وہ کتابیں پوی کی پوری انہاء پر بازل کر دی
کئیں۔ قرآن کریم کی یہ خصوصیت ہے کہ یہ رمضان کی ایک رات میں پورا کا پورا لوح محفوظ ہے آسان دنیا پر بازل کر دیا گیا۔
گر نجی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر اس کا نزول ۲۳ برس میں رفتہ رفتہ ہوا۔ رمضان کی وہ رات جس میں قرآن بازل ہوا قرآن ہی
کی تصریحات کے مطابق شب قدر تھی۔ انا انزلناہ فی لیلہ القدر۔ ہم نے اس (قرآن) کو شب قدر میں بازل کیا۔

## رمضان کے ممینہ کو اللہ تعالی نے روزوں کے لیے کیوں منتخب فرمایا

قرید سے معلوم ہو تا ہے کہ آیت شہر رمضان الذی انزل فیده القر آن میں واضح کیا گیا ہے کہ رمضان کے ممید کو اللہ نے روزوں کے لیے کیوں ختنب فرمایا۔ سورہ بقرہ میں کی حقیقت اس طرح واضح کی گئی کہ میں مبارک ممید ہے جس میں ونیا کی ہدایت کے لیے قرآن کے نزول کا آغاز ہوا۔ قرآن کریم کی خصوصیات کے متعلق قرمایا کہ یہ خود بھی ہدایت ہے اور اس میں ہدایت اور فرقان کی بینات بھی ہیں۔ یعنی یہ صراط مستقیم کی رہنمائی کے ساتھ ساتھ عشل کی رہنمائی اور حق و باطل کے ورمیان اخراز کے لیے وہ واضح اور قاطع وال کل بھی اسینا اندر رکھتی ہے جو بھی برائے ہونے والے نیس ہیں۔

جوئنی رمضان المبارک کی آمد ہوتی ہے۔ مسلمانوں میں روحانی جوش پیدا ہو جاتا ہے۔ اور وہ روزوں کی تیاریوں کے ساتھ قرآن پاک کی تلاوت کشرت کے ساتھ شروع کر دیتے ہیں اس لیے کہ رمضان کا ممینہ قرآن کی سائگرہ کا ممینہ ہے۔ حدیث میں آتا ہے کہ رمضان میں حضرت جبریل علیہ السلام آکر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ قرآن پاک کی تلاوت کرتے اور پورے قرآن پاک کو وہراتے۔ آخری سال یعنی رسول پاک کی وفات کے سال وو وفعہ اس طرح قرآن پاک کا ختم کیا گیا۔

الحد لله اس مبارک ممینہ میں پاکستان کے طول و عرض میں بلکہ پوری دنیا میں قرآن کی تلاوت مجدول اور گھرول میں کثرت کے ساتھ کی جاتی ہے اور نماز تراویج میں قرآن پاک شنے اور سانے کا بردا اہتمام کیا جاتا ہے قصوصیت کے ساتھ حرم کعبہ میں پورے رمضان المبارک کے ممینہ میں رات بحر نماز تراویج میں قرآن پاک سایا جاتا ہے۔ اور دنیا بحر کے ممالک سے مسلمان آکر اس میں بوق وربوق شامل ہوتے ہیں روحانی سرت کی ایک عجیب فضا ہوتی ہے۔ مجد حرام میں دنیا کے مخلف ممالک سے آئے ہوئے لوگ اسلامی اخوت اور تجہتی کا عمل مظاہرہ کرتے ہوئے قرآن عظیم کی تلاوت سے محظوظ ہوتے ہیں۔

#### 144

رب ذوالجلال كے سامنے سر جھكاتے ہوئے كر كراتے ہيں اپنے كنابوں كى مغفرت كى دعا مائلتے ہيں اور قرآنى تعليمات برعل پيرا ہو كر اللہ سے اپنى نجات اور كاميابى كے ليے دعائيں مائلتے ہيں۔ جش قرآن كا سے ساں پورے عالم اسلام ميں رمضان المبارك ك پورے مينے كے دوران ميں برے جوش و خروش سے قائم رہتا ہے۔

رمضان المبارک کی چند خصوصیات ہیں جو دو سرے مہینوں میں نہیں پائی جاتی۔ سب سے پہلی بات تو بیہ ہے کہ اس مینے میں قرآن پاک کا نزول شروع ہوا۔ دو سری خصوصیت بیہ ہے کہ اس میں ایک رات ایسی آتی ہے جس میں عبادت کرنا بزار مینے مسلسل عبادت کرنے کے برابر ہی نہیں بلکہ اس سے افضل ہے۔ تیمری خصوصیت بیہ ہے کہ اس مینے کے آخری عرف میں مسئون اعتکاف کیا جاتا ہے۔ چوتھی خصوصیت بیہ ہے کہ اس مینے میں نفل عبادت کا ثواب فرض کے برابر ہے اور فرائش کا ابر مسئون اعتکاف کیا جاتا ہے۔ چوتھی خصوصیت بیہ ہے کہ اس مینے میں نفل عبادت کا ثواب فرض کے برابر ہے اور فرائش کا ابر مسئون ایک فرض نماز پڑھنے سے نمازی کو ستر فرض نمازوں کے برابر ابر ملے گا۔

ابل پاکتان کے لیے ماہ رمضان البارک کی ایک خصوصت اور عظیم برکت ہے ہے کہ اس ماہ ہمارا محبوب ملک پاکتان الحریزوں اور ہندوؤں کے تبلط سے آزاد ہو کر ایک مستقل اسلامی ریاست کے طور پر وجود میں آیا۔ جس کا مطالبہ ہمارے بزرگ ایک عرصہ سے کر رہے تھے اور جس کے حصول کی راہ میں جان و مال کی بے پناہ قربانیوں کو چیش کیا تھا۔ رمضان البارک کی خصوصیات توجیح و تخریح کی مختاج نہیں۔ البتہ یمال صرف احتکاف اور لیلتہ القدر کی اہمیت کے چیش نظران کے فضائل و احکام کے سلط میں بعض تو ضیحات پیش کی جا رہی جی۔

### اعتكاف

### حفزات گرای!

یوں تو رمضان کا ہرون مبارک ہے پورے ممید میں اللہ تعالیٰ کی رحموں کا زول ہو تا ہے لیکن اس ممید کا آخری عشرہ اپنی خصوصیات کے اعتبار سے خاص اہمیت رکھتا ہے۔ اس عشرہ میں اعتکاف کرنا صنون ہے۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم ہر سال رمضان کے آخری عشرہ میں اعتکاف فرمایا کرتے تھے۔ لغت میں کئی جگہ میں بند ہوئے یا کسی مقام پر ٹھرنے کو اعتکاف کہتے ہیں۔ شریعت کی اصطلاح میں اعتکاف سے مراویہ ہے کہ آدی دنیوی تعلقات و مصروفیات اور بیوی بچوں سے الگ ہو کر مجد میں قیام کرے۔

### اعتكاف كى حكمت

اعتکاف کی تو ہے کہ آدی ونیوی کاروبار اور تعلقات ہے کٹ کر اور گریلو مصروفیات اور نشانی خواہشات ہے ہے تعلق ہو کر قلر و عمل کی ساری قوتوں کو خدا کی یاد اور عبادت میں لگا دے اور سب سے الگ تحلگ ہو کر خدا کے پڑوی میں جا ہے اس عمل سے ایک طرف قدا سے اس کا تعلق مضبوط اس عمل سے ایک طرف فدا سے اس کا تعلق مضبوط یو گا۔ اس کا قرب حاصل ہو گا اور اس کی یاد اور عباوت سے قلب و روح کو سکون اور سرور محسوس ہو گا اور چند دن کی تربیت کا یہ عمل اس کے ول پر یہ گرا اگر چھوڑے گا کہ دنیا میں چاروں طرف ہر طرح کی رنگینیاں اور ول کشیال دیکھنے کے باوجود خدا سے تعلق مضبوط رکھ ندا کی تافریان سے بور کا سکون و سرور عاش کرے۔ اور پوری خدا کی خدا کی بندگی خدا کی باقدی مشہوط رکھ نیا گا کہ دنیا میں کا طاعت میں قلب و روح کا سکون و سرور عاش کرے۔ اور پوری خدا کی خدا کی بندگی شر گزار ہے۔

MA

اعتكاف كي قشمين

اعتكاف كي تين فتمين إن (ا) واجب (٢) منت موكده (٣) متحب

(1) اعتكاف واجب

نذر کا اعتکاف واجب ہے۔ کسی نے یونسی اعتکاف کی نذر مانی یا کسی شرط کے ساتھ مانی۔ مثلاً میہ کما کہ آگر میں کامیاب ہو کیا یا میرا فلاں کام پورا ہوا تو میں اعتکاف کروں گا تو یہ اعتکاف واجب ہے اور اس کا پورا کرنا ضروری ہے۔

(m) اعتكاف سنت موكده

رمضان کے آفری عشرے میں اعتکاف کرنا سنت موکدہ کقابہ ہے۔ یعنی مسلمانوں کو بحیثیت اجماعی اس سنت کا اجتمام کرنا چاہیے کیونکہ احادیث میں اس کی انتمائی آلید کی گئی ہے خود قرآن میں بھی اس کا ذکر ہے۔

(r) اعتكاف مستحب

رمضان کے اخر عشرے کے علاوہ جو بھی اعتکاف کیا جاتا ہے وہ مستحب ہے واپ رمضان کے پہلے اور دوسرے عشرے میں کیا جائے یا کمی اور مہینے بیں-

ولا شاشر وطن و أنشر عكفوت في المسلجد (الروائد) المسلجد الروائدة المال

اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پابندی کے ساتھ ہر سال احکاف فرماتے تنے وفات تک آپ کا بھی معمول رہا۔ اس لیے آگر مسلمان اس سنت کو اجتماعی طور پر چھوڑ دیں گے تو سب ہی گئرگار ہوں گے۔ یہ بات انتہائی تشویش کی ہوگی کہ پورا مسلمان معاشرہ اس سے بے پروائی برتے اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی ہے محبوب سنت بالکل مث جائے۔ البتہ آگر بہتی کے پچھے افراد مجبی اس سنت کا اجتمام کر لیس تو چو تکہ یہ سنت کفاریہ ہے اس لیے چند افراد کا اعتکاف سب کی طرف سے کافی ہو جائے گا۔

ليلته القدر

رمضان کے آخری عشرے کی دوسری بوی اہیت ہیہ بھی ہے کہ اس میں ایک رات ہے جس کو قرآن کریم نے لیلتہ القدر اور لیلتہ مبارکہ کہا ہے اور اس رات میں عبادت کرنے کو ہزار مینے کی مسلسل عبادت سے بہتر قرار دیا ہے۔ قرآن مجید میں ارشاد ہے:

رِنَا آتَوْرُلْنَا فِي لَيْنَالَةِ مُنْ بَرِكَاةٍ (الدَّنَانَ ٢:٥٢) بِ قَلَ بَمْ نَهُ إِنَّ الْمِنَا فَيْرُو بِرَّاتَ وَالْ رَاتَ مِن عَادِلَ كَيا بِ-رو برى جَد ارشاد ب:

744

اِتَ آ اَنْ زَلْتُ فِي لَيْكَةِ الْعَدْدِ (القدر ١٩٥٥) ب شك بم ن اس قرآن كو عظمت والى رات ميس نازل كيا ب-ليلته القدر كم معتى

افظ قدر کے دو معنی مفرین نے بیان کیے ہیں۔

() اندازہ کرنا وقت معین کرنا اور فیصلہ کرنا۔ یعنی لیلتہ القدر وہ رات ہے جس میں خدا ہر چیز کا سیج اندازہ قائم فرما تا ہے اس کا وقت معین کرتا ہے احکام نازل فرما تا ہے اور ہر چیز کی نقدر مقرر فرما تا ہے۔ سورہ وخان کی اس آیت میں

فِيْهَا يُفْرَقُ كُلُّ آَصْرِ حَكِينَوْ ﴿ آصَرًا مِنْ عِندِنَا (الدخان ٢٠١٣-٥)
ي وه رات مَى جن بن برمعالمه كا كيمانه فيعله مارك عم ع صادركيا جا آ ب

دو سری جگه ارشاد ہے:

تَنَوَّلُ المَكَيِّكَةُ وَالتُرْفِحُ فِيْهَا يَاذِن رَبِيفِرُ مِن كُلِ آمْنِ (الله ١٣:٩٥) فرشت اور روح اس ميں اپ رب كے اذان سے بر عم لے كرازتے ہیں۔

قدر کے دوسرے معنی ہیں عظمت اور بزرگی۔ یعنی ایلتہ القدر وہ رات ہے جس کو خدا کے نزدیک بڑی عظمت اور فضیلت حاصل ہے۔ اور اس کی قدر و عظمت کے لیے یہ دلیل کافی ہے کہ خدا نے اس میں قرآن جیسی عظیم افعت نازل فرمائی۔ اس سے زیادہ عظیم نعمت کا نہ انسان تصور کر سکتا ہے نہ آرزو۔ اس خیرو برکت اور عظمت و فضیلت کی بناء پر قرآن نے اس کو ایک ہزار میں سیوں سے زیادہ افضل قرار دیا ہے۔

## ليلته القدر كانعين

احادیث سے معلوم ہو آ ہے کہ یہ رمضان کے آخری عشرے کی طاق راتوں میں سے کوئی رات ہے۔ لیعنی اکیسویں ا نیٹیسویں کیجیویں متاکیسویں اور انتیسویں راتوں میں سے کوئی رات ہے۔ حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عشا کا بیان ہے کہ نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے۔

> قال تحرّبها ليلة القدر في الوتر من العشر الا و احر من رمضان (الجاري كتاب السوم باب تحري ليلت القدر).

المنت القدر كو رمضان كى آخرى وس راتول بيس علاق راتول بيس علاش كروا

اس رات سے واضح تعین نہ کرنے کے بارے میں حکمت سے ہے کہ رمضان کے اس پورے عشرے میں خاص طور پر ذکر و عبادت کا زیادہ اہتمام کیا جائے۔ چنانچہ معترت عائشہ فرماتی ہیں:

عن عائشه قالت كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يَجِتهد في العشر الاواخر مالا يجتهد

في غيره (رواه مملم)

رسول الله صلى الله عليه وسلم رمضان كى آخرى عشرت مين عباوت كا وه ابتمام فرمات سح جو ووسرت ايام مين نه فرمات تصد

اس شب میں زیادہ سے زیادہ قیام و جود اور ذکر و تنبع کی ترغیب دیتے ہوئے تی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا۔ اجب

لبلتہ القدر آتی ہے تو جریل ملا ککہ کے جھرمٹ میں زمین پر اترتے ہیں اور ہر بندے کے لیے دعائے رہت و مغفرت کرتے ہیں جو کھڑا یا بیٹیا خدا کی یاد اور عبادت میں مشغول ہو تا ہے۔ (بیعتی شعب الایمان)

اور ارشاد فرمایا:

"لوگو! تم پر ایک ممینہ آیا ہے جس میں ایک رات ہے۔ جو ہزار مینوں سے افضل ہے۔ جو مخص اس رات سے محروم رہ گیا۔ وہ سارے کے سارے خیر سے محروم رہ گیا۔ اور اس شب کی خیر و برکت سے وہی محروم رہتا ہے جو واقعی محروم ہے"۔ (این ماجہ)

حضرت عائشہ كا بيان ہے كد ميں نے نبى صلى الله عليه وسلم سے كماله يا رسول الله أكر مجھے بيد معلوم ہو جائے كه كونمى رات ليلته القدر سے تو بتائے ميں اس رات ميں خدا سے كيا دعا كروں؟

ارشاد فرمايا بديرمو:

اللهم الک عفو کریم نحب العفو فاعف عنی اے اللہ تو بہت ہی معاف فرمائے والا ہے۔ اور بڑا ہی کرم والا ہے۔ معاف کر ویتا تجھے پہند ہے۔ پس میری خطاؤں کو معاف فرما دے۔

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

# جهاد فی سبیل الله

اعوذبالله من الشيطن الرجيم ( بسم الله الرحمن الرحيم

آیات مبارکه:

قُلُ اِنْ كَانَ البَّاؤُكُمْ وَابْنَاقِكُمْ وَ ابْنَاقِكُمْ وَالْحَانَكُمْ وَازْوَلَجُكُمْ وَعَثِيْرَكُكُمْ وَامْوَالُ الْفَيْوَ الْمُوالُ الْفَيْرَةُ وَعَثِيْرَكُكُمْ وَابْنَاقِكُمْ وَالْفَكُمْ وَالْفَكُمُ وَالْفَكُمُ وَالْفَكُمُ وَالْفَكُمُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهِ وَرَسُولُه وَجَهَادٍ فِي سَهِيلِهِ فَتَرْبَضُوا حَتَّى يَائِنَ اللَّهُ بِأَمْرِهُ وَاللَّهُ لَا يَهْلِي الْقَوْمَ الطّسِقِيْنَ ﴿ (الرّب ٢٢٠)

اے نی کہ دو کہ اگر تہمارے ہاپ اور تہمارے بیٹ اور تہمارے بعلی اور تہمارے بھائی اور تہماری معوال اور تہمارے دو کاروبار جن کے مائد پڑ تہمارے عزیز و اقارب اور تہمارے وہ مال جو تم نے کمائے ہیں اور تہمارے وہ کاروبار جن کے مائد پڑ جانے کا تم کو خوف ہے اور تہمارے وہ گر جو تم کو پہند ہیں تم کو اللہ اور اس کے رسول اور اس کی راہ میں جماوے عزیز تر ہیں تو انتظار کرو یمال تک کہ اللہ اپنا فیصلہ تہمارے سامنے لے آئے اور اللہ قاس لوگوں کی رہنمائی نہیں کیا کرنا۔

وَلَـوْلَا دَفَعُ اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ الْأَرْضُ وَلَكِنَّ اللهَ ثَوْكُ وَلَكِنَّ اللهُ وَثَالِمَا اللهُ وَقَضْلِ عَلَى الْعُلَمِينِ ﴿ (البَّرُو ratt)

اگر اس طرح اللہ انسانوں کے ایک گروہ کو دو سرے گروہ کے ذریعے سے مثالانہ رہتا تو زمین کا ظلام

## ۲۷۲ گر جاتا الیکن ونیا کے لوگوں پر اللہ کا بردا فضل ہے۔ (کد وہ اس طرح دفع فساد کا انتظام کرتا رہتا ہے)

قليُقاتِلَ فِي سَينِلِ اللهِ فَيُقتَلُ اوَ يَغلِب فَسَوْف لُوْتِيهِ الدُّنيَّا بِالاَحْرَةُوَ مَن يُقاتِلُ فِي سَينِلِ اللهِ فَيَغَتَلُ اَوْ يَغلِب فَسَوْف لُوْتِيهِ الجُرَاعَظِيَّا ﴿ وَالنِسَاءُ لَكُمُ اللّهِ عَالِمُ اللّهِ وَالمُسْتَضَعَفِينَ مِنَ الرَّجَالِ وَالنِسَاءُ وَالمُسْتَضَعَفِينَ مِنَ الدَّنْ الْمَالِمِ المَالَّمِ اللّهُ وَالْجَعَلُ اللهِ وَالمُسْتَضَعَفِينَ مِنَ الدَّنِ المَّالِمِ المَالَمُ وَالمِسْتَفَا وَالْمَالُهُ وَالْجَعَلُ اللّهَ مِن الدُّلُكَ وَمِنْ اللّهُ وَالمُسْتَفَا وَالمُسْتَفَعِيلًا اللّهِ وَالْمُعَلِّلُ اللّهِ وَالْمَعْمِ اللّهُ وَالمُسْتَفَعِيلُولُ وَاللّهُ مِن اللّهُ وَالْمَعْمِ اللّهُ وَالمُسْتَفَاقِيلُولُ وَاللّهُ وَالمُعْمَلُ اللّهُ وَالْمُعْمِلُولُ وَاللّهُ وَالمُعْمِلُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَمُ اللّهُ وَالمُعْمِلُولُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا مُولِلُهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْلُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْلُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ مِن وَلَوْلُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللل

## احاديث شريف.:

عن ابى جريرة رضى الله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اى الاعمال افضل؟ قالة إيمان بالله و رسوله قبل ثم ماذا؟ قال الجهاد فى سبيل الله قبل ثم ماذا؟ قال "حج مبرور" (منفق عليه) حفرت ابو جريره رضى الله عند نے كما كه رسول الله صلى الله عليه وسلم بي بوتها كياكه نيك اعمال علي حفرت ابو جريره رضى الله عند نے كما كه رسول الله صلى الله عليه وسلم بي بوتها كياكه اس على بيك كونا عمل افضل بي؟ آپ نے فرايا: "الله كى راه جن جماد كرنا" اس بر كما كيا بجركون ساعمل بي؟ آپ نے فرايا: "يكى كے ساتھ جى كرنا"۔

عن ابى موسى رضى الله عنه ان اعرابيا انى النبى صلى الله عليه وسلم فقال يا رسول الله الرجل يقاتل للمغنم و الرجل يقاتل للذكر والرجل يقاتل ليرى مكانه فمن فى سبيل الله؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم "من قاتل للتكون كلمة الله هى العليا فهو فى سبيل الله" (متفق عليه) حضرت ابو موى رضى الله عنه عنه روايت كى كه ايك اعرابي (ديماتي) في صلى الله عليه وسلم ك عضرت ابو موى رضى الله عنه نه روايت كى كه ايك اعرابي (ديماتي) في صلى الله عليه وسلم ك يا رسول الله اليك آدى مال فنيمت عاصل كرف ك ليه اوتا ب ايك آدى شرت و نامورى كه ليه اوتا به اور ايك آدى بماورى وكهات ك ليه الرق به يه ان يم ع م كا

#### 14

ان في سبيل الله (الله كى راه مير) شار بو كا؟ رسول الله صلى الله عليه وسلم في فرمايا: "وه محص جو اس ليد ان اب باكه الله كاكلمه او بجا بوا وه الله كى راه مين ب".

عن ابى جريرة رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليهو سلم "من مات ولم يغز ولم يحلث نفسه لإغزو مات على شعبة من النفاق" (مسلم)

حضرت ابو جریرہ رسی اللہ عند نے کما کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "جو مخص فوت ہو اور اس نے اسلام کے لیے جنگ تمیں کی اور تہ ہی اپنے ول میں اسلام کی خاطر جنگ کا سوچا تو ایسا مخص نفاق کی ایک خصلت پر فوت ہوا"

واجب الاحرام حفرات!

دین اسلام بیں جماد کی کتنی ایمیت و ضرورت ہے اور اس کا کتنا اونچا مقام و مرتبہ ہے اس کا تھوڑا سا اندازہ قرآن مجید کی ان آیات و احکامات سے سکتھے جو اللہ کے کلام میں وارد ہوئے ہیں۔ جماد و قبال کے مضمون پر جو آیات قرآن مجید بیں آئی ہیں یا جن سے اشارہ و کنامیہ سے جماد کے احکام و ہدایات اور اس کی ترغیب معلوم ہوتی ہے یہ تقریبا" اڑھائی پارے کے قریب پہنچتی ہیں۔ اس مقدار کا مطلب میہ ہے کہ قرآن مجید کا بارہواں حصہ جماد کے متعلق ہے۔

پھر جہاد کے بارے میں حضور اگرم صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ اور آپ کے ارشادات مبارکہ کا مطالعہ کرتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ آپ کی بوری زندگی جہاد میں گزری ہے۔ کی زندگی جہاد کی زندگی ہے' مدنی زندگی جہاد کی زندگی ہے۔ سحابہ کرام رضوان اللہ علیم الجمعین کی زندگیاں بھی جہاد کی زندگیاں ہیں۔

شریعت میں جماد کو عبادات میں شار کیا گیا ہے۔ بہت سے علاء نے قرآن و حدیث کی تعلیمات کو مدفظر رکھتے ہوئے اسلام کے پانچ ارکان کے بعد جماد کو رکھا ہے اور دین کے بنیادی ارکان میں گنا ہے۔ البتہ جماد کی توعیت و کیفیت میں فرق ہے۔ مکہ میں یہ نوعیت اور تھی اور مدینہ میں اور تھی۔

دین کا بنیادی عظم ہونے کے باوجود جماد کا تصور اور اس کی صورت آکثر مسلمانوں میں پوری طرح واضح نمیں ہے۔ مختلف اوگ اس کا مختلف انسور رکھتے ہیں اور بعنی آیات و احادیث اس بارے ہیں آئی ہیں ان کی اپنے تصور کے مطابق آویل، تعبیر اور تغییر اور تغییر کر لیتے ہیں اور پھر کوشش کرتے ہیں کہ تمام مسلمان اس کی وہی تغییر و آویل قبول کریں۔ بات بیس پر ختم تعیں ہوتی بلکہ بعض لوگ آگے بڑے کر دو سری آویل اور تعبیروں کو غلط بھی قرار دیتے ہیں۔

جماد کو اچھی طرح سجھنے کے لیے لفظ جماد کے معنی پر خور کرتے ہیں۔ جماد کا کلمہ جھد اور جھدے بنا ہے۔ جس کے معنی ہیں کوشش کرنا اور طاقت لگانا۔ بید لفظ ای معنی میں اردو زبان میں بھی استعال ہوتا ہے۔ اس سے جماد اور کالمبرہ کے کلے باب مفاطلہ کے لیے بنا جاب مفاطلہ میں آنے کے بعد ان کے معنی میں اضافہ ہو جاتا ہے۔ ایعنی کمی کے مقابلے میں کوشش کرنا 'کھکش کرنا اور طاقت لگان' اللہ تعالی نے فرمایا:

وَجَاهِدُ وَا فِي اللهِ حَقَّ جِهَادِهُ (الْجُ ٢٢: ١٨) الله كى راه مِن جماد كره جيها كه جماد كرك كاحق ب\_

جماد کے اسطلامی معنی ہیں "اللہ کی رضاکی خاطراس کے دین کی اشاعت اور سربلندی کے لیے ہر قتم کی کوشش کرتا"۔ یہ کلم محض جنگ کا ہم معنی شیں ہے۔ جنگ کے لیے قال کا لفظ استعمال ہوتا ہے۔ جماد اس سے وسیع مفوم اور معنی رکھتا ہے

اور اس میں ہر قتم کی جدوجمد شامل ہے۔ مجاہد وہ مختص ہے جو ہروقت اپنے مقصد کی وطن ش لگا رہے ' دماغ ہے اس کے لیے
تدبیریں سوچے ' زبان و تعلم ہے اس کی تبلغ کرے ' باتھ پاؤں ہے اس کے لیے دوڑ وحوب اور محنت کرے۔ اپنے تمام امکانی
وسائل اس کو قروغ دینے میں صرف کر دے اور ہر اس مزاجمت کا پوری قوت کے ساتھ مقابلہ کرے جو اس راہ میں پیش آئے '
حق کہ جان کی بازی لگانے کی ضرورت ہو تو اس ہے بھی درائع نہ کرے۔ اس کا نام ہے 'جہاو''۔ اور جب اس کے ساتھ فی
سیس اللہ ہو تو اس کا مطلب ہے کہ بید سب کھی صرف اللہ کی رضا کے لیے اور اس غرض کے لیے کیا جائے کہ اللہ کا دین اس
کی زمین پر قائم ہو جائے اور اللہ کا کلمہ سارے کلموں پر غالب آ جائے۔ اس کے سواکوئی غرض مجاہد کے بیش نظرنہ ہو۔

کی زمین پر قائم ہو جائے اور اللہ کا کلمہ سارے کلموں پر غالب آ جائے۔ اس کے سواکوئی غرض مجاہد کے بیش نظرنہ ہو۔

مجاہدہ کا لفظ متنابلہ اور ہاہمی تشکش کا نقاضا کرتا ہے سو اس کا صحیح مفہوم ہیہ ہے کہ بنو قوتیں اللہ کی راہ میں رکلوٹ بنی ہوئی میں 'جو خدا کی مرضی کے مطابق چلنے ہے رو کتی اور اس کی راہ ہے بٹانے کی کوشش کرتی ہیں' جو پوری طرح خدا کا بندہ بن کر نہیں رہنے دیتیں اور انسان کو اپنا یا کسی فیراللہ کا بندہ بننے پر مجبور کرتی ہیں' ان کے خلاف اپنی تمام امکانی طاقتیں ہے کوشش اور جدوجہد کی جائے۔ اس جدوجہد پر انسان کی فلاح و کامیابی کا اور اللہ سے تقرب کا داروہدار ہے۔

جماد کا تھم بندہ مومن کو ہر محافی پر چوکھی لڑائی لڑنے کی ہدایت کرتا ہے۔ ایک طرف شیطان مردد اور اس کا شیطانی نظر ہے۔ دو سری طرف آدی کا اپنا نفس اور اس کی سرکش خواہشات ہیں۔ تیسری طرف قدا سے چرے ہوئے بہت سے انسان ہیں جن کے ساتھ آدی مختلف فتم کے معاشرتی تدنی اور معاشی تعاقات میں بندھا ہوا ہے۔ چوشی طرف وہ فلط ندئی مختلی اور سیاسی اظام ہیں جو فندا سے بعاوت پر قائم ہوئے ہیں اور حق کی بندگی کے بجائے باطل کی بندگی پر انسان کو مجبور کرتے ہیں۔ ان سب کے حرب مختلف ہیں گر سب کی ایک علی کوشش ہے کہ آدی کو فندا کے بجائے اپنا مطبع بنا ہمیں۔ بخلاف اس کے آدی کی ترقی کا اور تقرب فنداوندی کے مقام حک پہنچ کا انحصار اس پر ہے کہ وہ سراسر فندا کا مطبع اور باطن سے فلام حک خالصتا "اس کا بندہ بن جائے لئذا اپنے مقدود تک اس کا پنچنا اس کے بغیر ممکن جیس ہے کہ وہ ان تمام مزام اور رکاوٹ بنے والی قوتوں کے فلاف بیک وقت بنگ آزما ہو۔ ہر وقت میں موال میں ان سے سختش کرتا رہے اور ان ساری رکاوٹوں کو روئد تا ہوا فندا کی راہ خل بیل جائے۔

گرای قدر حفرات!

قرآن مجید و حدیث شریف میں جماد کا اور شہید کے ذکر کے ساتھ عام طور پر ٹی سیبل اللہ (اللہ کی راہ میں) کی قید لگائی ہے۔ اسلام میں جماد کے لیے ' یہ بنیادی شرط بھی ہے اور جماد کا متعد بھی ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ کوئی شخص یا گروہ اور جماعت جب اس کا مطلب یہ ہے کہ کوئی شخص یا گروہ اور جماعت جب نظام زندگی میں تبدیلی لائے اور انقلاب برپا کرنے اور اسلامی نظریے کے مطابق تیا نظام مرتب کرنے کے لیے اشحے ' تو اس جدوجہد اور اس سرقروشی و جاں شاری میں اس کی اپنی کوئی نفسانی فرض نہ ہو۔ اس کا متعد ہر گزید نہ ہو کہ سمی بادشاد کو بٹاکر خود بادشاہ بن جیٹے۔ اپنی ذات کے لیے مال و دولت ' شہرت و ناموری ' یا عزت و جاہ حاصل کرنے کا شائیہ جگ اس کی جدوجہد کے مقاصد میں شامل نہ ہو۔ اس کی تمام قربانیوں اور ساری محفول کا بدعا صرف یہ ہو کہ بندگان خدا کے درمیان زندگی کا ایک عادلانہ نظام قائم کیا جائے۔ اس کے معادیت میں اسے خدا کی خوشنودی کے سوا کہتے بھی مطلوب نہ ہو۔

خطبے کے شروع میں آپ کے سامنے ایک حدیث پیش کی گئی جس میں ہی کریم نے سائل سے فربایا کہ فی سمیل اللہ صرف اس محض کی جنگ ہے جو خدا کا بول بالا کرنے کے سوا کوئی مقصد نہیں رکھتا۔ ایک دوسری حدیث میں ہے ''اگر کسی محض نے جنگ کی اور اس کے دل میں اونٹ باندھنے کی ایک ری حاصل کرنے کی بھی نیت ہوئی تو اس کا اجر ضائع گیا''۔ اللہ تعالی صرف اس عمل کو قبول کرتا ہے جو محض اس کی خوشنودی کے لیے ہو اور کوئی محضی یا جماعتی غرض پیش نظرت ہو۔ سو جماد کے لیے نی سبیل اللہ کی شرط اسلامی فقط نظرے خاص اجمیت رکھتی ہے۔ مجرو جہاد تو دنیا میں سب ہی جاندار کرتے ہیں۔ ہر ایک اپنے مقصد كى الخصيل و محيل كے ليے ابنا يورا زور صرف كر رہا ہے۔ ليكن مسلمان جس افقائي جماعت كا عام ب اس كے انقلالي نظريات میں سے ایک اہم بلکہ بنیادی نظریہ ہے ہے کہ اپنی جان و مال کھیاؤ اونیا کی ساری سرکش طاقتوں سے ازو اینے جسم و جال کی ساری طاقتیں اور صلاحیتی خرچ کروو اس لیے نمیں کہ دو سرے سرکٹوں کو بٹا کر تم ان کی جگہ لے لو بلکہ صرف اس لیے کہ ونیا ہے سرتشي و طغیاني ظلم و بدامني استحصال و مفلسي مث جائے اور خدا کا قانون نافذ ہو جائے۔

جماد کے بارے میں بیان کروہ ان اجمالی باتوں ہے آپ کو جماد کی وسعت اس کا دائرہ کار اور پوری زندگی پر اس کے محیط ہونے کا اندازہ ہو گیا ہو گا۔ اب آپ کے سامنے اس کی چند اقسام کا تذکرہ کیا جاتا ہے تاکہ ہر مسلمان جماد کے عمل میں مصوف ہو کر اپنا فریضہ اوا کرے اور اجر و ثواب کا مستحق ہو اور امت مسلمہ کے رکن کی حیثیت سے اپنی ذمہ داری بوری کرے۔ (الف) جهاد بالتفس

مومن كا اسيد اللس سے جهاد كرنا جهاد كا ابتدائى درجه بھى ب اور بزے جماد ليخى قال و جدال كے ليے تيارى بھى ب-اس لیے کہ جب تک انسان کے اندر انقلاب بریا نہیں ہو گا اس وقت تک انسان اس عظیم کام کے لیے تیار نہیں ہو گا۔ لنذا اسینے انٹس سے مشکش کر کے اس کے ناجائز نقاضوں کو وبانا' اس میں پرورش پانے والی برائیوں اور خامیوں کو دور کرنا پہلا عمل ہے۔ پھراے اللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت کا عادی بنانا 'اس میں نیکیوں کو رائج کرنا ' فرائش کا پابند كرنا اور كبائرے بچانا بهت يوا كام ب- آپ فرمايا المجابد من جابد نفسه (ابن حبان) والعنى مجابد وه ب جو اين نفس ب جماد كرت"- ايك اور حديث من آيا في ارشاد فرمايا:

لا يومن احدكم حتى يكون هواه نبعالها جنت به (تخاري) تم میں سے کوئی شخص اس وقت تک کامل مومن نہیں ہو سکتا جب تک اس کی خواہشات نفس میری لائی ہوئی ہدایت کے آلع نہ ہو جا کس۔

جهاديا للسان (-)

مومن این نفس کی اصلاح کے ساتھ ساتھ معاشرے کی اصلاح کے لیے بھی جرات و بعت سے آگے بدھے گا۔ یہ دوسرا ورجہ زبان سے جماد کرنے کا ہے۔ حق بات انصاف و عدل کی بات اور کی بات لوگول سے کے۔ حضرت ابو سعید خدری رضی الله عند في روايت كى كه رسول الله صلى الله عليه وسلم في قرمايا:

افضل الحماد كلمة على عند سلطان جائر (الوداؤد اور تدي)

افضل جهاد ظالم بادشاه یا حکران کے سامنے انساف کی بات (ایک روایت میں حق کی بات) کمنا ہے۔

پرایے اوگوں کو گو تکا شیطان کما کیا ہے جو حق بات کنے کے موقع پر خاموش ہو جاتے ہیں یا گول مول باتیں کرتے ہیں یا موقع کے مطابق بات کر جاتے ہیں اور حق بات نمیں کرتے۔ اس لیے حق بات کمنا اور وہ بھی کمی طاقتور کے سامنے 'جماویس شار ہو تا ہے۔

(ج) جهاد بالقلم

آج كا دور ميڈيا كا دور ہے۔ ايك افتح اخبار اسالے اور كتاب ميں چھى ہوئى بات ہزاروں لا كھوں انسان پڑھتے ہیں۔
اى طرح اليكرانك ميڈيا پر كى ہوئى بات لا كھوں كرو ژوں انسان شنتے اور ديكھتے ہیں اور الر ليتے ہیں۔ اس ليے اس محاذ پر منھوبہ
بنا كر كام كرنا الله خرج كرنا اور كام كرنا ہى جماد ہے۔ للذا جو لوگ ميڈيا كے ذريع ہے دين كى اشاعت كرتے ہيں اس كے
بارے ميں لوگوں كے فلوک و شہمات دور كرتے ہيں ادين پر وارد ہونے والے اعتراضات كا جواب ديتے ہيں اس بيا لوگ ہى جماد
ميں حصد ليتے ہیں۔

(ن) جهاد بالمال

قرآن مجید اور احادیث مبارکہ میں مال سے جہاد کرنے ' اللہ کے دین کی سریلندی کے لیے مال خرج کرنے ' مجاہدول اور غازیوں کو سامان فراہم کرنے ' ان کے خاندانوں کی دیکیہ مجال اور ان کی مالی کفالت کرنے والوں کو مجاہدوں کے برابر شار کیا گیا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

وَاعِنُوالَهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِن قُوْةِ وَمِن رَبَاطِ الْحَيْلِ تُزْهِبُونَ بِهِ عَدُو اللهِ وَعَدُوَكُمْ وَاحْرِيْنَ مِن دُونِهِمْ لا تَعْلَمُونَهُمْ اللهُ يَعْلَمُهُمْ وَمَا تُنْفِقُوا مِن هَيْ وَيْ سَبِيْلِ اللهِ يُوفَّ الْيَكُمُ وَانْتُمْ لا تَظَلَمُونَ ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ يُوفَ

اور تم لوگ بھاں تک تمہارا بس چلے زیادہ سے زیادہ طاقت اور تیار بندھے رہنے والے گھوڑے ان کے مقابلہ کے لیے مہیا رکھو ناکہ اس کے ذریعہ سے اللہ کے اور اپنے دشمنوں کو اور ان دو سرے اعداء کو خوف زدہ کردد جنہیں تم نمیں جانتے گر اللہ جانتا ہے۔ اللہ کی راہ میں جو کچھ تم فرج کرو گے اس کا پورا پورا بدل تمہاری طرف پاٹایا جائے گا اور تمہارے ساتھ جرگز ظلم نہ ہو گا۔

اور ارشاد فرايا: وَإِنْفِقُوْا فِي سَبِيْلِ اللهِ وَلا ثُلَقُوا مِآنِدِ نَيْكُهُ إِلَى التَّهَالُكَةِ \* وَالْحَسِنُوا \* اللهَ يُحِبُ الْمُحْسِنِيْنَ ﴿ (البقر عنده)

الله كى راه مين خرج كو اور ائ باتحول ائ آپ كو بلاكت مين نه والود احسان كا طريقة اختيار كرو كه الله محسنوں كو پند كر آ ہے۔ مالى جماد كے بارے ميں ايك حديث شينعة :

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ من جهز غازيا" في سبيل الله عزوجل فقد غزا و من خلفه في اهله بخير فقد غزا (مخاري و ابو واؤو)

رسول الله صلى الله عليه وسلم في فرمايا: وجس مخص في الله كى راه يس سمى غازى كو جماد كم ليے الله كى راه يس سمى غازى كو جماد كم ليے الله كاركيا تا اس في جماد كيا "-

الغرض الله كے دين كى سربلندى اور غلبے كے ليے مال خرج كرنا جماد ہے اور ايسا آدى مجابدوں كى صف ميں شامل ہے۔ خاص طور پر ايسا مخص جو اپنے ہاتھ سے کچھ نميں كر سكتا اس كے ليے جماد كى يہ بهترين صورت ہے۔ (ح) جماد بالسيف

جہاد کی اعلیٰ ترین اور بھترین صورت ہے کہ مومن اللہ کی راہ میں اس کے دین کی سربلندی اور قیام کے لیے میدان جنگ بی نکل آئے۔ قرآن و حدیث کے مطالعے اور فقہاء کے ارشادات سے واضح ہوتا ہے کہ دین کی اشاعت اس کے نفاذ اور قیام کے لیے قال و جدال ضروری ہے۔ جب دین و خمن قوتیں اسلام کو مطابے کے درپے ہو جا تیں اسلام اور مسلمانوں پر جملہ آور ہوں انسانوں کو غلامی و محکوی کی زنجیوں میں جکڑ دیں اللہ واحد کی عبادت کے رائے بند کر دیں اور اللہ واحد کے نام یواؤں کو تقصیان کو غلامی و محکوی کی زنجیوں میں جات میں اسلام اپنجیوکروں کو جھیار اٹھائے اگر کا غلبہ تو ڑئے اسلمانوں کو تقصیان پنچانے کے درپے ہوں تو ایسے حالات میں اسلام اپنجیوکروں کو جھیار اٹھائے اور قال کا علم دیتا کو آذاد کرائے انسانیت کو ظلم و جورے اکالے اور دین حق کو غالب کرنے کے لیے جماد و قال پر ابھار آ ہے اور قال کا حکم دیتا ہے۔

یہ جہاد کا اعلیٰ ترین درجہ اور آخری مرحلہ ہے۔ اس درج کے برابر جہاد کی دوسری فشیں ہر گز نمیں ہیں۔ قرآن جمید میں آمدہ آیات کا بردا حصد اس درج کے فضائل' ادکام اور تفسیل کے بارے میں ہے۔ اس کی نہ تو کوئی اور تجبیرو آویل کی جا عتی ہے اور نہ تی کمی طریقے ہے اس کا انکار کیا جا سکتا ہے۔ اسی طرح احادیث میں بھی جہاد کی اس فتم کی تفسیل بہت زیادہ عان ہوئی ہے۔ یمی جہاد آکبر اور اس کا اہم حصر ہے۔

بعض لوگ دین کی پوری تعلیم نہ ہونے یا مغربیت سے مرعوب ہونے کی بنا پر اعلیٰ جماد اور قال سے راہ فرار اعتیار کرنے اور نفس کی خواہشات کے غلبے کی بناء پر قال عزا اور اللہ کی راہ میں لانے کے عمل سے مختلف بمانے کر کے جان چھڑانا چاہتے ہیں۔ یہ طریقے قرآن و حدیث کے خلاف ہیں اور امت مسلمہ کو اپنے مقام سے عافل کرنے اور ذلت و پستی میں رکھنے کے مترادف ہیں۔ ان دو فرمانوں پر غور کریں:

اَتَ اللهَ يُحِبُ اللّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفَا كَأَنَّهُ مُر بُنْيَانُ مَرْصُوصُ ()
(است ١٢:١١)

اللہ کو تو پند وہ لوگ ہیں جو اس کی راہ میں اس طرح صف بستہ ہو کر لاتے ہیں گویا کہ وہ ایک سیسہ پلائی ہوئی دیوار ہیں۔ پلائی ہوئی دیوار ہیں۔ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرہایا "اللہ کی راہ میں لاو' جو مخض اللہ کی راہ میں اونٹنی دوہنے کی مقدار بنتا وقت لڑا تو اس کے لیے جنت واجب ہو گئی اور تم میں ہے کمی ایک کا' افتکر کی صف میں کھڑا ہونا' ساٹھ سال کی نماز سے بہتر ہے۔

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی وزٹ کریں: www.iqbalkalmati.blogspot.com

(الرزي واحم)

YLA

مفات گای ۱

مسلم امد آج جس مقام پر کوری ہے اور جن حالات میں جٹلا ہے ان کا نقاشا ہے کہ امت کا ہر فرو اس فرض کو محسوس کرتے ہوئے جہاد کے کسی نہ کسی درج میں شامل ہو کر اپنا کردار ادا کرے اور اس کے ذمہ جو فرایشہ ہے وہ ادا کرے۔ ماکہ ونیا میں آزادی' امن و سکون' عدل و انصاف اور عزت و وقار کی زندگی بسر کرے اور آخرت میں اجر و نواب اور جنت نعیم کا حقد ار

و آخر دعوانا ان الحمد للدرب العالمين

# جاری رسمیس اور رواج

اَلْحُمَّدُ بِلَّهِ عَنَمَدُهُ وَنَسَتَيِينَهُ وَنَسَتَنَفِرَهُ وَنُوءُ مِنْ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ اللهِ عَلَيْهِ وَنَعُودُ اَنْفُينَا وَمِنْ سَيِئاتِ اَعْمَالِنَا مَنَ عَلَيْهِ وَنَعُودُ اللهِ مِنْ شَرُودِ اَنْفُينَا وَمِنْ سَيِئاتِ اَعْمَالِنَا مَنَ يَعْمَدِهِ اللهُ وَلَمُ اللهِ وَاللهُ اللهِ وَاللهُ اللهِ وَاللهِ وَلَمْ اللهِ وَالْحَالِهِ وَلَمْ لِللهِ وَاللهِ وَ

اعوفبالله من الشيطن الرجيمه بسم اللعالرحمن الرحيم

آیات مبارکه:

آلذنين يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَ الأَنِيَ الْذِينَ يَجِنُونَهُ مَكَتُوبًا عِنْدَهُمْ فَ

التورية وَالإنْجِيْلِ يَامُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهِمُهُمْ عَنِ الْمُنْكِرِ وَيُجِلُ

لَهُمُ الطَّيْلِتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْعَبْيِثَ وَيَضَعَ عَنْهُمْ الْضَرَهُمُ وَالْأَعْلَلَ الَّتِي كَانَتُ

عَلَيْهُمْ فَالَّذِيْنَ امَنُوا بِهِ وَعَزْرُوهُ وَيَضَرُوهُ وَالْبَعُوا النُّورَ الذِي أَنْزِلَ مَعَة ا

اولَيْكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴿ (الا مُرافِئُونَ )

(آج ہے رحمت ان لوگوں کا حصہ ہے) جو اس بیٹیبر نی ای کی پیروی افتتیار کریں جس کا ذکر اشیں اپنے باں تورات اور انجیل بیں لکھا ہوا ماتا ہے۔ وہ انہیں نیکی کا حکم دیتا ہے ' بری سے رواتا ہے ' ان کے لیے پاک چیزیں طال اور ناپاک چیزیں حرام کرتا ہے۔ اور ان پر سے وہ بوچھ ا تارتا ہے جو ان پر لدے ہوئے تھے۔ اندا جو لوگ اس پر ایمان لا کی اور اس ہوئے تھے۔ اندا جو لوگ اس پر ایمان لا کی اور اس کی حمایت اور نصرت کریں اور اس روشن کی چروی افتیار کریں جو اس کے ساتھ نازل کی گئی ہے وہی فلاح یانے والے بیں۔

وَ إِذَا قِيْلَ لَهُمُ اللَّهِ عَلَى النَّهُ اللَّهُ قَا لَوْا بَلْ نَتَبِيعٌ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ابَّا إِنَّ لَا آوَلُوْكَانَ الشَّيْطُنُ يَدْعُوْهُمْ إِلَى عَدَابِ النَّعِيْرِ (الْ النَّانِ ror)

اور جب ان سے کما جاتا ہے کہ جروی کرو اس چیز کی جو اللہ نے نازل کی ہے تو کہتے ہیں کہ ہم تو اس چیز کی جو اللہ اس چیز کی جو اللہ اس کے خواہ اس چیز کی جروی کریں گے خواہ شیطان ان کو بھڑکتی ہوئی آگ می کی طرف کیوں نہ بلاتا رہا ہو۔

وَمَا التَّكُمُ الرَّسُولُ فَحُنْتُونُ ۚ وَمَا نَهْكُمُ عَنْهُ فَائْتَهُوا ۚ وَالْقَتُواالِنَهُ ۗ إِنَّ اللّهَ شَدِيْدُ الْعِقَابِ (٧)(الحرود: ١)

جو کچھ رسول جمہیں دے وہ لے لو اور جس چیزے وہ تم کو روک دے اس سے رک جاؤ۔ اللہ سے ڈرو' اللہ سخت سزا وسینے والا ہے۔

أحاديث شريف

عن عائشة رضى الله عنها قالت قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من احدث في امرنا هذا ماليس منه فهورد (متغل عليه)

حضرت عائشہ صدیقتہ رسنی اللہ عنمائے روایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قربایا "جس مخص نے تارے اس معاطے (دین اسلام) میں کوئی تی بات نکالی جو اس میں پہلے نے تمیں ہے تو ایسی بات ناقابل قبول ہے"۔

عن ابن عباس رضى الله عنهما قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ابغض الناس الى الله ثلثة ملحد فى الحرم و مبتغ فى الاسلام سنة الجاهلية و مطلب دم امرى مسلم بغير حق ليهريق دمه (رواه البحاري)

حفرت ابن عباس رضی الله عنمانے روایت کی که رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایان «تین محم کے الله علیه وسلم کے فرمایان «تین محم کے لوگ الله کو لوگون میں سب سے زیادہ تاہندیدہ ہیں۔ ایک جرم میں الحاد اور ب دین چیائے والا ، ورسرا اسلام میں جالجیت کا طریقہ چاہئے والا ، اور تیسرا کسی مسلمان کا ناحق دریے قبل ہونے والا آکہ اس کا خون بائے "۔

عن ابي هريرة رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم كفلى بالمرم كنبًا ان يحدث بكل ماسمع (رواه مملم)

حضرت ابو جرميره رضى الله عند في روايت كى كد رسول الله صلى الله عليه وسلم في فرمايا: "آوى ك جمونا موف ك لي بيان كر دك"-

حزات گرای!

آج مسلم محاشرے کی حالت پر نظر والے ہیں قو معلوم ہو تا ہے کہ پورا معاشرہ مخلف شم کی ریوں' رسموں اور روابوں عبرا ہوا دکھائی دیتا ہے۔ یہ رسمیں اور رواج عقائد و ایمانی تصورات سے لے کر زندگی کے تمام معاملات جیسے تعبدی ، معاشرتی' محاشی' تمذنی و تهذیبی' روحانی اور اخلاقی اعمال میں موجود ہیں۔ زندگی کا کوئی گوشہ اور کوئی پہلو ایسا تبیس جس میں کچھ نہ

#### TAI

جب ہم ان رسموں اور روابوں کی ابتداء کا تجوبے کرتے ہیں تو بیہ بات سائے آئی ہے کہ عارے معاشرے میں خوشی اور غم کے موقع پر جو رسمیں رائج ہیں ان میں ہے بعض کے جائز ہونے ہے افکار کرنا مشکل ہے۔ لیکن بعض دو سری کروہ ' ناجائز اور جرام ہیں۔ ان میں ہے بہت می رسمیں ایک ہیں جو انسانوں کو باپ واوا ہے وراثت میں ملی ہیں اور انہیں ان لوگوں نے بہ چوں و چرا اختیار کر لیا ہے۔ پھر ان پر اسمیح یا بند اور میکے یا خلط ہونے پر سوچنا کے لیے بھی تیار نہیں ہیں۔

کھے رحمیں اور رواج خواہشات نفس کی وجہ ہے یا لوگوں کی دیکھا دیکھی گھڑ کی گئی ہیں اور روایات بن گئی ہیں۔ لیکن بعض رحمیں ایک بھی ہیں۔ ان میں بھے بے ضرر ہیں اور بعض رحمیں ایک بھی ہیں۔ ان میں بھے بے ضرر ہیں اور نقصان رساں خیں ہیں۔ بعض رحمیں ایس جو دو سرے معاشروں اور اقوام ہے متاثر ہو کر افتیار کر کی گئی ہیں۔ جیسے شب نقصان رسال خیں ہیں۔ بعض رحمیں ایس جی ہیں۔ جیسے شب برات میں آتش بازی سائلرہ منانا 'خاص تقریبات پر چراغال کرنا۔ تقریبات و شواروں میں خاص متم کے کھانے پکانا جیسے عیدالفطر کی سویاں 'محرم کا کھجڑا' شب برات کا حلوہ وغیرہ۔

اسلام ایک دین فطرت ب اور انسان کی فطری معاشرتی مند بی اور تدنی ضروریات و حاجات کا لحاظ رکھتا ہے۔ چنانچہ اس فے آتے ہی تمام رسوم و رواجات کو بکر ختم خیس کیا۔ بلکہ ان جس سے جو افوا العینی اور بے فائدہ تحمیں یا جن جس شرک توہم اور فیراللہ سے خوف کا پہلو تھا ان کو ختم کر دیا۔ روایات جس آیا ہے کہ عرب میں مروے کے وفن کے وقت کی غلط رسمیس رائج تھیں۔ مثلاً میت کے ساتھ آگ لے جانا ، جانوروں کو قبرتک ساتھ لے جانا وفیرہ۔ حضور اکرم سلی اللہ علیہ وسلم نے ان باتوں سے روک دیا۔

کی رحمیں ایک تھیں جن کے برلے بی دوسرے اچھے طریقے اور تہوار دیے گئے جیے سنن ابوداؤد بی حضرت انس اللہ کے دو دن خوشی کے بتے (شارح کے روایت ہے کہ جب نی سلی اللہ علیہ وسلم مدینے تشریف لائے تو اس وقت مدینے دالوں کے دو دن خوشی کے بتے (شارح کھتے ہیں کہ یہ نو روز اور مرجان کے تہوار تھے) جس میں وہ جشن مناتے اور کھیلے تھے۔ آپ نے بوچھا کہ یہ دن کیا ہیں۔ انہوں نے کما کہ جالیت کے دور میں ہم ان بی خوشی مناتے اور کھیل کود کرتے تھے۔ اس پر آپ نے فرمایا: "اللہ تعالی نے ان کے بدلے دو بمتر دن یعنی یوم الا منحی اور یوم الفطردے دیے ہیں"۔

بعض رسمیں ایک تھیں جن میں بمتری اور بھلائی کے پہلو تھے اور خرابیاں نبیں تھیں انبیں پر قرار رکھا اور ان کے کرنے کی اجازت دی۔ جیسے شاوی بیاہ کے موقع پر خوشی کا اظہار کرنا' عزیز و اقارب' دوست و احباب کا جمع ہونا' مبارک باد دینا' ہدیہ اور تخف دینا وعوت ولیمه کرنا و هولک یا وف بجانا چھوٹی بچیوں کا خوشی کے گیت گانا وغیرہ۔

محترم سامعين!

اسلام کی نعمت و رحمت کا ایک پہلویہ ہے کہ یہ انسان کو رینوں اور رسموں کے جال سے نکال کر آزاد' معتمل اور سیدھا ساوہ بندہ خدا بنا آیا ہے۔ خطبہ کے شروع میں علاوت کروہ آیت پر غور کھیے کہ اس میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی رحموں اور پرکٹوں کو گئاتے ہوئے ارشاد ہوا:

"اور ان پرے وہ بوجھ اتار تا ہے جو ان پر لدے ہوئے تھے اور وہ طوق اور بندشیں کھو<sup>نا ہے ج</sup>ن ر وہ حکار ہر ہوئے تھے"۔

یہ بوجہ 'بذشیں اور طوق ا یہ ہماری رسمیں اور رواج ہی تو ہیں جن ہیں آج ہم جکڑے ہوئے ہیں۔ ہزاروں بیٹیوں کے رشتے اس لیے نہیں ہو رہے کہ اپنی ذات اور براوری ہیں رشتہ نہیں مل رہا ہے اور فیروں ہیں وینے کا رواج نہیں۔ لاکھوں لڑکیوں کے سروں میں چائدی اس لیے آ جاتی ہے اور شادی میں ویر ہوتی ہے کہ جیز کا مناسب اور رواج کے مطابق بندواست نہیں ہو رہا ہے۔ بیٹکلوں گرانے ویلے نے کی شادی کی وجہ سے ابڑ جاتے ہیں۔ نکاح ہوگان عیب ہونے کی وجہ سے ہزاروں ہوائیں لے ایک کی حالت میں زندگی گزارتی رہتی ہیں۔ بیسیوں گرانے اس وجہ سے قرضوں میں ڈوب جاتے ہیں یا جائیداویں کے کہ قلاش بن جاتے ہیں کہ بیٹیوں کی شادی براوری کی رسم و رواج کے مطابق نہیں کی تو براوری میں ناک کٹ جائے گی۔ ملک عزیز کے الکھوں رویے شادیوں کی آتش بازی میں تھونک ویئے جاتے ہیں۔

الغرض بيد رسميں اور رواجات بزاروں كى تعداد ميں پائے جاتے ہيں اور جرعلاقے ميں اتنى نئى نئى رسميں ملتى ہيں كـ ان كا شار كرنا منبط تحرير ميں لانا اور ميان كرنا مشكل بـ- شاعر نے كيا خوب كما بـ-

یہ امت فرافات میں کھو گئ حقیقت والیات میں کھو گئ

واجب الاحترام ويي براوران!

، صنور صلی الله علیہ وسلم رحمتہ للعالمین بن کر ہمیں ان جانوں سے لکالئے اور عارب سے بوجھ ملکے کرنے اور عارا نظام زندگی آسان اور امن و سکون والا بنانے کے لیے تشریف لائے ہیں۔ اب میہ عاری ذمہ داری ہے کہ اپنے آپ کو رہنوں ' رسمول اور غلط رواجات سے نکال کر دین حنیف اور روشن شریعت کے سائے تلے لئے آئیں اور سکھے و سکون کی زندگی بسر کریں۔

آئے اب اپنے معاشرے میں مروجہ رسموں پر پچھ غور کریں اور ان کا جائزہ لیں۔ اگرچہ ان کی اتنی بحربار ہے کہ ان کا تفصیلی بیان کرنا ان کا تجزیہ کرنا ان کی درجہ بندی کرنا ان کے حرام 'کروہ 'مباح' جائز اور شروری ہونے کا علم لگانا بہت مشکل ہے۔ لذا یماں پر چند اصول بیان کے جاتے ہیں۔ جتنی رسمیں اور رواج ہیں ان کو ان اصولوں پر ایمانداری ' خداخوتی اور وسعت ظرف سے پرکھ کر اور جائزہ لے کر دیکھا جائے جو ان اصولوں کے موافق و مطابق ہوں یا کم از کم اگراتی نہ ہوں انہیں اور الایم ساتھ اختیار کیا جا سکتا ہے۔

شرک اور توہم پر تی کی حامل رحمیں:

(الف) بعض رسمیں اور باتیں ایس ایس کے جن میں شرک شبہ شرک تہم پرتی اور غیراللہ کا خوف بایا جاتا ہے جیسے قلال

#### TAF

کے نام کا یا فلال تاریخ کا کھانا شیں پکایا یا فلال بزرگ کے نام کی خیرات شیں کو تو یہ نقصان ہو جائے گا۔ مثلاً جانور مرجائے گا' اس کا دودھ ختک ہو جائے گا۔ اس طرح ٹو تکے کے لیے بچے کے کان یا ناک چھیدنا' سرا باندھنا' کسی پیر کے نام کی سریر چوٹی رکھنا یا پورے سرکے بال رکھنا' کسی مینیے اور تاریخ کو منحوس اور بے برکت سمجھنا اور اس میں شادی بیاہ نہ کرنا۔ ایسی رسموں اور باتوں کو لازما '' چھوڑ دینا جا ہیں۔ اس لیے کہ ان باتوں سے مسلمان کے ایمان میں کمزوری واقع ہوتی ہے۔ ظلاف شرایعت رسمیس

(ب) جارے معاشرے کی بہت می رسمیں اور رواج ایسے ہیں جو شریعت مطرہ کے خلاف ہیں مجیدے باوجود ضرورت کے ہیوہ کے نکاح کو معیوب سمجھنا اور نکاح نہ کرنا شادی ہیں ناچ گانوں کا بندوبت کرنا عورتوں کا بردہ ہو کرنا محرم مردوں کے سامنے آنا مردول اور عورتوں کی مخلوط محفلیں منعقد کرنا نسب و نسل اور ذات پات پر فخر کرنا 'جائز ہیشوں اور بعض خاندانوں کو ذلیل سمجھنا 'صرف دکھاوے کے لیے مرمقرر کرنا اور ولین کو ادا نہ کرنا 'فی ہیں چلا کر رونا 'بین کرنا 'منہ اور سینا پیٹنا' و کھلاوے کے لیے جیز دینا اور اس کی نمائش کرنا ' سوئے اور چاندی کی مرمه دانیاں اور برتن استعمال کرنا 'بدن گودانا اور دکھلاوے کے لیے جیز دینا اور اس کی نمائش کرنا ' فقتہ اور مثلیٰ کی رمیمیں اور برادری کی دیگر رسمیں لازما" کرنا۔ اس میں کئی گناہ ہیں جو بعض کیرو گناہ ہیں اور بعض صفیرہ ہیں۔ لنذا انہیں چھوڑ دینا چاہیے۔

تشبه بالغير رحميس

(ق) معاشرے بیں کچھ رسومات الی ہیں جن میں ہندوؤں ' عیسائیوں ' میں وربوں اور دوسری غیر مسلم قوموں سے نشبہ پایا جا آ ہے۔ یہ رسمیں وراصل ان سے مسلمانوں میں آئی ہیں۔ جسے نیو آ لینا دیتا جو دراصل ایک فتم کا قرض ہے اور حقوق العباد کرنا اسے بین آ آ ہے۔ لڑکی والوں سے تلک چڑھانے (یعنی روپے ' جائیداد ' سامان ' جیز ' گاڑی اور بنگلہ و فیرہ دینے ) کا مطالبہ کرنا ' حضور اگرم نے فرمایا: عورتوں سے ان کے حسن و جمال کی وجہ سے شادی نہ کرو ہو سکتا ہے کہ ان کا جان ان کو طغیان اور سرکھی ہیں جمثال کر وے بلکہ وین دے اور نہ ان کے مالدار ہونے کی وجہ سے شادی کرو ہو سکتا ہے کہ ان کا بال ان کو طغیان اور سرکھی ہیں جمثال کر وے بلکہ وین و اظلاق کی جیاد پر ان سے شادی کرو۔ اور سیاہ رنگ کی بائدی جو دیندار ہو اللہ کی نگاہ میں گوری خاندانی عورت سے بہتر ہے ''۔ و اظلاق کی جیاد پر ان سے شادی کرو۔ اور سیاہ رنگ کی بائدی جو دیندار ہو اللہ کی نگاہ میں گوری خاندانی عورت سے بہتر ہے ''۔ و اطلاق کی جیاد پر ان سے شادی کرو۔ اور سیاہ رنگ کی بائدی جو دیندار ہو اللہ کی نگاہ میں گوری خاندانی عورت سے بہتر ہے ''۔ و اطلاق کی جیاد پر ان سے شادی کرو۔ اور سیاہ رنگ کا در سرا بائدھنا ' ساگرہ اور بری کرنا ' بچا بارہواں و فیرہ کرنا۔ ان رسموں ہیں خوبی سے ذیادہ خرائی ہے لہذا انہیں ترک کرنا جاسے۔

تكبرو تفاخركي رسميس

(د) بعض رکیس ایی میں جن میں تکبر عُور اور نسلی نفاخر پایا جاتا ہے۔ اسلام میں ہر قتم کا فخرو غرور اور تکبر ممنوع اور تابعد میں ایک میں ہر قتم کا فخرو غرور اور تکبر ممنوع اور تابعد یو ہے۔ تاہم نسلی فخرو غرور بہت ہی برا ہے۔ جبکہ ہمارے ہاں کئی رسمیس ایسی میں جن میں یہ برائی پائی جاتی ہے جیسے نکاح یوگان سے روگردانی این خاندان کے باہر اپنی لڑکیوں کا نکاح نہ کرتا کھا خر کی وجہ سے مرزیادہ باند صنا۔ لڑکی کی ضرورت اور اپنی بسلط سے زیادہ جیزوینا۔

متنگر کے بارے میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم فرمایا: "وہ مخض جنت میں واخل ضیں ہو گا جس کے ول میں رائی کے وانے برابر بھی تکبر ہو گا۔ اس پر ایک آدمی نے پوچھا کہ آدمی چاہتا ہے اس کا کپڑا بھترین ہو اور اس کا جو آ اچھا ہو۔ اس پر آپ نے فرمایا "اللہ صاحب جمال ہے اور جمال کو پہند کر آ ہے۔ تکبر تو حق کو محکرانا اور لوگوں کو حقیر سمجھتا ہے" (مسلم) الحاصل جتنی رسمیں میں اگر ان کے ایس منظر میں تکبرو غرور پایا جا آ ہو تو انہیں لازما" چھوڑونا چاہیے۔

#### TAP

ریا کام و تمود کی رسمیس

(ع) ان رسموں اور رواجوں میں عام طور پر ریاء' نام و نمود اور نمائش کا جذبہ بھی موجود ہوتا ہے جبکہ اسلام نے سوائے فرض اور انازی نیکیوں کے دوسری نیکیوں تک کو ریا ہے بچانے اور اللہ اور بندے کے درمیان رکھنے کی ترفیب دی ہے۔ لیکن عاری یہ حالت ہے کہ ساتی رواجات اور رسوم کو محض دکھلاوے' اپنے نام و نمود' دوسروں کو نیچا وکھائے اور حسد و رقب پیدا کرنے کے لیے پورا کیا جاتا ہے۔ یہ طرز عمل اور طریقہ ایک مسلمان اور مسلم معاشرے کے لیے جاتز نہیں ہے۔ اس میں شرایاں ہیں۔ جیسے جیز کی نمائش کرنا' ولین کے کپڑوں اور زبورات کی نمائش کرنا' عرف بچ تراییاں ہیں۔ جیسے جیز کی نمائش کرنا' صرف وکھلاوے کے لیے مرمقرر کرنا۔ یہ تمام باتیں ریا میں شرن اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "جو کوئی شرت کا کپڑا پنے' قیامت میں اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "جو کوئی شرت کا کپڑا پنے' قیامت میں اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "جو کوئی شرت اور ناموری کے لیے تین کہ جو کپڑا خاص شرت اور ناموری کے لیے کہن جاتر نہیں ہے۔

اسراف و نضول خرجی

حضرات گرای!

(و) ہماری بہت می رہموں میں عام طور پر اسراف اور فضول خرچی پائی جاتی ہے۔ اپنی بساط سے بڑھ کر لوگوں کو بلانا ممال گنجائی سے زیادہ کھانے کا بنرویست کرنا جو کام ایک ہزار میں ہو سکتا ہے اس پر دو ہزار خرچ کرنا طعام کا ضائع کرنا والها پر نچھاور کر کے روپ پیسے کچینکنا آتش بازی کرنا حیثیت اور ضرورت سے زیادہ جیز دینا کپڑے بتانا ویکوریشن میں فضول خرچی گرنا۔ ان تمام کاموں کو سرانجام دینے کے لیے بعض اوقات سود پر قرض لیا جاتا ہے جو صراحتا حاس ہور بعض موقعوں پر جائیداد تک بچے دی جاتی ہے جو دنیا و آخرت کی بربادی کا سب ہے۔ یہ سارے کام اسراف و تہذیر میں آتے ہیں۔ اللہ تعالی نے فیانا

وَلَا ثُبَدِّرْ تَبَنْدِنْيِرًا ﴿ إِنَّ الْمُبَدِّرِيْنَ كَاثُوَّا اِنْحُوَانَ الشَّيْطِيْنُ وَكَانَ الشَّيْطُنُ لِرَبْهِ كَفُوْرًا ﴿

"فضول خرچی نه کرو فضول خرج لوگ شیطان کے بھائی بین اور شیطان اپنے رب کا تا شکرا ہے" اور دوسری جگه فرمایا:

الله لا يُحِبُ السُنوفين أن الا وانتام)

اور کھاؤ ہو اور حدے تجاوز نہ کرواللہ حدے برجے والوں کو بہند نہیں کرآ۔

اخلاقي خرابيال

(ز) بعض رسمیں ایس میں جن میں وی و اظافی خرابیاں اور گناہ کے کام ہیں۔ جس سے معاشرتی اظافی اور تھ نی برائیاں پرا ہوتی ہیں اور نتائج کے لحاظ سے بھی نقصان وہ ہوتی ہیں۔ جسے عام طور پر شادیوں میں مردوں اور عورتوں کا آزادانہ اختلاط اس پردگ عورتوں کی وڈیو قامیں بنانا ناج اور گانے ولیمہ میں امیروں کو بلانا اور غربوں اور حاجت مندوں کو نظر انداز کر دیتا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قرمایا "برترین کھانا اس ولیسے کا کھانا ہے جس میں مالداروں کو بلایا جائے اور غربیوں کو نظر انداز کر دیا جائے اور جس محض نے وعوت ولیمہ (جو کہ سنت کے مطابق ہو) قبول نہ کی تو اس نے اللہ اور رسول کی نافرمانی کی "

(متنق علیه) فتند کی رسم شادی کی طرح وحوم وهام سے کرنا اور لوگوں سے نیو آ لینا۔ دو سرول کی تکالیف کا باعث ہونا

(ح) کی رسمیں ایک ہیں جن سے خود رسموں کو ادا کرنے والے افراد اور دوسرے لوگ پردوی اور اہل محلہ تکلیف ہیں جاتا ہو جاتے ہیں عظم ہوتا ہو جاتے ہیں۔ اس طرح آتش بازی اور فائر تگ کرنا افائر تگ سے بعض اوقات انسانی جانوں کا نقصان ہوتا ہے جو گناہ کمیرہ ہے اور ہندوں کی حق تلفی ہے۔

پابندی میں غلو اور انتها پیندی

(ط) مسلم معاشرے میں ایک برائی ہے ہے کہ رسموں کو ایسی پابندی ہے اوا کرتے ہیں اور لازی بھے کہ فرائف اور واجبات کو تو ترک کر دیتے ہیں اور کبیرہ گناہ تک کا ارتکاب کر جاتے ہیں لیکن رسموں کو چھوڑنے کے لیے تیار شمیں۔ اس طرح بعض دیتی احکام جو کہ مستحب و مباح ہیں ان کو اتنی گئی ہے اوا کرتے ہیں لیکن فرائفش کو ترک کر دیتے ہیں۔ اس بات کو شریعت میں غلو (انتنا پہندی) کما جاتا ہے۔ ہماری بہت می موت فوت کی رسموں اور رواجوں کو دیکھا جائے تو ان میں اچھا خاصا غلو بالم جاتا ہے ہم نے بہت می باتوں کو اپنا اوپر لازم کر لیا ہے جیسے میت کے تیمرے و صوبی بارہویں اور چالیسویں ون کا کھانا اور جعرات کا کھانا وغیرہ نے ایسال ثواب کے لیے کیا جاتا ہے اور کھاتے ہیتے اور مالداروں کو بلا کر کھایا جاتا ہے جبکہ ایسال ثواب اور جعرات کا کھانا دغیرہ نے ایسال ثواب کے لیے کیا جاتا ہے اور کھانے خربایا:

يَاهَلَ الْكِتْبِ لَا تَعْلَوُا فِي دِيْنِكُمْ وَلَا تَقُوْلُوا عَلَى اللهِ إِلَّا الْحَقَّ (الدومونا)

الل كتاب ابن وين يس غلو (انتها يسدى) افتيار نه كرد اور الله كى طرف حق كے سواكوئى بات مغلوب نه كرا،

اور آپ نے فرمایا: "نامناب شدت اختیار کرنے والے بلاک ہو گے" (سلم) دوسرول کے لیے برا تمونہ

(ى) آکٹر لوگ رسموں كى اوائيكى كركے دوسرے لوگوں كے ليے برا نمونہ بنتے ہيں اور اس طرح دوسروں كو گناہ كى ترخيب اور برائى پھيلانے كا ذريعہ بن جاتے ہيں۔ حضور آكرم صلى الله عليه وسلم نے فرمایا:

جس محض نے اچھا طریقہ اور نمونہ رائج کیا تو اے بھی اجر ملے گا اور جو لوگ وہ کام کریں گے ان کا بھی اجر ملے گا اور جو محض برا طریقہ اور نمونہ چش کرتا ہے تو وہ خود بھی گناہ گار ہو گا اور جو اس کو اختیار کریں گے ان کا وبال بھی اس کے سر ہو گا" بری رسموں سے چٹنے والوں' ان کو روائ دینے والوں اور دو سروں کے لیے ترغیب کا سبب بنتے والوں کو اس پر سوچنا چاہیے اور ایسے کاسوں سے رک جانا چاہیے۔ محترم حضرات گرائی!

آئے اللہ تحالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات 'بدایات اور تعلیمات کی روشنی میں تمام رواجوں' رسموں اور رواجوں کو چھوڑ کر اور گلے میں پڑے ہوئے یہ طوق توڑ کر آزاد ہو جائیں اور اسلام کی روشن تعلیمات کے مطابق اپنی زندگیاں گزاریں اور دین کی آسانیوں اور سولتوں اور رخصوں

### TAY

ے فائدہ اٹھائیں اور اعتدال و میانہ روی ہے کامل مسلمان کی حیثیت سے معاشرتی زندگی بسر کریں۔ اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ جمیں لوگوں کے لیے اچھا نمونہ بننے کی توفیق عطا کرے اور برا نمونہ بننے سے بچائے اور حضور آکرم کے اسوہ حند پر چلنے کی توفیق بننے۔ آمین۔

## تربيت اولاد

اَلْحُمَّدُ بِلَهِ عَنْمَدُهُ وَنَسَّتَعِينَهُ وَنَسَتَنَفِرَهُ وَنُوءُ مِنُ بِهِ وَنَتَى كَالُ عَلَيْهُ وَنَعُونُ مِنْ اللّهِ مِنْ اَعْمَالِنَا مَنَ عَلَيْهُ وَمِنْ سَيِئاتِ اَعْمَالِنَا مَنَ عَلَيْهُ وَمَنْ سَيِئاتِ اَعْمَالِنَا مَنَ بَعْنُ فِي وَمَنْ سَيِئاتِ اَعْمَالِنَا مَنَ لَهُ وَمَنْ يَعْمُلِمُهُ فَلاَ هَادِي لَهُ وَنَشَهَدُ اَتَ مَعْمَدُ اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ ول

اعوذبالله من الشيطن الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم

آیات مبارک:

آلْمَالُ وَ الْبَنُوْنَ زِيْنَةُ الْحَيْوةِ الدُّنْيَا الْمَعْدِهِ الدُّنْيَا وَ الْمَنْهِ الْمُنْ الْمَعْدِهِ الدُّنْيَا وَ الْمُنْدِهِ الْمُنْ الْمَدُونِ الْمُنْ الْمَدُونِ الْمُنْ الْمَدُونِ الْمُنْ الْمُنْ الْمَدُونِ الْمُنْفَا قَوْا الْنُشَنَّكُمُ وَاَهْلِيْكُو نَازًا (الْحَرِيم ٢٣١)

الدُونِ وَ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَ عَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلّمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّ

جو دعائي مانگا كرتے بيں كد اے جارے رب بميں اپنى بيويوں اور اولاد سے آتھوں كى محتدك دے اور بميں پر بيز گاروں كا امام بنا۔

احاديث شريف:

من ولدله ولد فليحسن اسمه وادبه فاذا بلغ فليزوجه

(رواه السقى- عن الى سعية وعن ابن عباس)

جس کو اللہ تعالی اولاد دے تو اے چاہیے کہ وہ اس کا اچھا نام رکھے اور اس کی عمدہ تربیت کرے اور جب وہ بالغ ہو جائے تو اس کا نکاح کر دے۔

الرجل راع على اهل بينه و هو مسئول عن رعيته والمراز وراعية على بيت زوجها و ولله وهي مسئولة عنهم (عاري ومسلم)

مرد اپنے گر والوں کا محران ہے اور اس سے اس کی رعیت (گر والوں) کے بارے میں سوال ہو گا اور عورت شوہر کے گر اور اس کی اولاد کی محران ہے اور ان کے بارے میں اس سے پوچھا جائے گا۔ مانحل والدولها من نحل افضل من ادب حسن (رواہ الترفدی عن سعید بن العاص) کسی باپ نے اپنی اولاد کو کوئی عطید حسن اوب سے بہتر شیس دیا۔

حزات محرم!

پچہ جاہے کی حیوان کا ہو یا انسان کا' اے دیکھتے ہی ب اختیار دل میں پیار و محبت کے جذبات موجزان ہو جاتے ہیں۔ یہ ایک فطری بات ہے اس پیار و محبت ہی کی بنا پر ماں باپ اپنے بچوں کی پرورش کرتے ہیں اور ان کی دیکھ بھال کی خاطر طرح طرح کی تکلیفیں بھی پرداشت کرتے ہیں۔ ان کے آرام کی خاطر خود ہے چین ہونا گوارا کرتے ہیں اور خود بھوکے رہ کر بھی انسیں اپنے بچوں کا بیٹ بھرنے کی قکر ہوتی ہے۔

ایا کیں ہے؟ آئے ذرا اس پر فور کریں۔

حرات!

وراصل ونیا میں دو بی چیزیں الیم میں جو انسان کے حال اور مستقبل کا سارا میں اور انسان کی اکثر تک و دو اننی دونول کی خاطر ہوتی ہے۔ ان میں سے ایک چیز مال ہے اور دوسری چیز اولاد۔ قرآن کریم نے بھی جمیں کی بتایا ہے کہ انسانی زندگی کی زیب و زینت اننی دونول چیزوں کے دم قدم سے ہے۔

ارشاد اللي ہے:

آلمالُ وَ الْبَنُوْنَ زِيْنَهُ الْحَيْوةِ الدُّنْيَا (المسلمة المَالُ) والبَنُوْنَ وَيَنَهُ الْحَيْوةِ الدُّنْيَا (المسلمة الماله) مال اور اولاد تو دغوى زعرى كرونق و زينت إلى-

محرم سامعين!

حعزات گرای قدرا

وین اسلام جو ایک عمل ضابط حیات ہے اور جس میں عاری اور تمام انسانوں کی رہنمائی کے لیے ہر کام کے آواب اور اصول موجود ہیں۔ اس نے اوالاد کی تربیت کے سلسلہ میں بھی نمایت مفید اصول دیے ہیں جن پر اگر ہم عمل کریں تو ہمیں وہ شکایات پیدا نہ ہوں جو آج کل بچوں کی مختلف تکلیف وہ عادات سے پیدا ہو رہی ہیں۔ غور کیے تو یہ ساری بے راہ روی جو تی نسل کے اندر ہمیں نظر آتی ہے وہ ان اسلامی اصولوں سے لاعلمی اور ب توجی کی وج سے پیدا ہوتی ہے۔

تربيت اولاد كا اسلامي طريقته كار

بدائش کے بعد سے پہلا عمل

اسلام نے اولاد کی تربیت کا آغاز بچے کی پیدائش می سے کرنے کی ہدایت کی ہے۔ چنانچہ بچہ کی پیدائش کے بعد مستون عمل يد ب كداس ك واست كان من اذان كي جائد اور بائس كان من اقامت-

حضرت این عباس رضی الله عند کہتے ہیں کہ نبی کریم صلی الله علیہ وسلم نے (اینے نواے) حسن ابن علي كى ولادت كے بعد ان كے وائي كان ميں اذان كى اور بائيں كان ميں اقامت

یجہ کی پیدائش کے بعد اس مسنون عمل سے مقصود سے کہ پیدائش کے اول روز بی سے بچے کے کانوں کو اور کانوں کے ذریعے سے اس کے ول و دماغ کو اللہ بحانہ و تعالی کے نام' اس پر ایمان' اس کی توحید اور نماز کی وعوت و بکار سے آشا کیا جائے۔ بعض احادث نبوی میں اس عمل کی بید تاجیرو خاصیت بھی بیان ہوئی ہے کہ اس سے بچہ شیطانی اثرات سے محفوظ رہتا ہے۔ اس طرح گویا اسلام نے پیدائش کے بعد ی سے بچہ کی دینی تربیت کا آغاز کردینے کی بدایت کی ہے۔

دوسرا اہم عمل تحنیک اور دعائے برکت

نی معلی الله علیه وسلم کی خدمت میں نومولود بچے لائے جاتے تھے اکد آپ ان کے لیے خیر و برکت کی وعا فرمائیں اور تھجوریا کوئی دوسری چزچہا کر ان کے آلو پر لگائیں اور اپنا لعاب وہن ان کے منہ میں ڈالیں جو ان کے لیے خبرو برکت کا باعث ہو۔ اس عمل کو شرع اسطاح میں تحدیث کتے ہیں۔

اس سلسله مين حفرت عائفة كي روايت ب- وه فرماتي إن

ان رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يوتني بالصبيان فيبرك عليهم و يحنكهم (ميح مسلم) لوگ اپنے بچوں کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس لایا کرتے تھے تو آپ ان کے لیے خیرو برکت کی دعا قرماتے تھے اور تحنیک فرماتے تھے۔ اس سے معلوم ہوا کہ جب کسی گرانے میں بچہ پیدا ہو تو متحب (بمتریہ ہے) اس کو کسی صالح و متق آدى كے پاس لے جايا جائے اور اس سے تحنيك كروائي جائے اور اس كے ليے خرو بركت كى وعا كرائى جائے يہ عمل جونك سنت نبوى اور سنت محلبہ ہے جس كا آج بہت كم رواج ہے۔ لنذا اسے زيادہ بيادہ رواج دينا جاہيے۔

تيرا اہم عمل عم ركھنا۔ سر منذانا اور عقيقة كرنا۔

یجہ کی پیدائش کے ساتویں روز یہ عمل بھی مسنون ہے کہ بیج کا سر منذایا جائے اس کا نام رکھا جائے اور والدین استطاعت رکتے ہوں تو ایک یا دو بریاں ذرم کر کے اس کا عقیقہ کیا جائے اور بچہ کے بالوں کے برابر وزن کی جائدی یا اس کی قیت صدقہ کر دی جائے۔ اس عمل سے نعت اولاد پر اللہ سجانہ و تعالی کا شکر بھی اوا ہوتا ہے اور اس نعت کے ملنے پر اظہار

مرت بھی ہو جا آ ہے۔

اس سلسله میں نبی صلی الله علیه وسلم کا ارشاد ہے:

كل غلام رهينة بعقيقته تلبح عنه يوم سابعه و يحلق ويسمى (ابوداؤد الترقدي من سمره بن جدب)

جر پچہ اپنے عقیقہ کے جانور کے عوش رہن ہو تا ہے جو ساتویں دن اس کی طرف سے کیا جائے اس کا سر منذایا جائے اور نام رکھا جائے۔

(رہن ہونے کا مطلب یہ ہے کہ بچہ اللہ تعالی کی برای تعت ہے اور صاحب استطاعت کے لیے اس کا عقیقہ کرنا ضروری ہے۔ جب تک یہ شکرانہ نہ اوا کیا جائے یہ بار والدین کے ذمے باتی رہے گا اور بچہ گویا اس کے عوض ربن رہے گا)۔

نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا اپنا عمل بھی اس ارشاد کے مطابق تھا۔ حضرت علی ابن ابی طالب سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علی وسلم نے حضرت حسن کے عقیقہ میں ایک بکری ذریح کی اور ان کی والدہ (سیدہ فاطمہ ) سے قربایا اس کا سرصاف کر دو اور بالوں کے وزن بھر جاندی صدقہ کر دو۔ حضرت علی کہتے ہیں کہ ہم نے بالوں کا وزن کیا تو وہ ایک درہم کے برابر یا اس سے بھے کم تھے۔ (جامع شدی)

# تربیت اولاد کی اہمیت

حزات گرای!

حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد مبارک ہے کہ بچہ اپنی فطرت پر پیدا ہو تا ہے ' گریے والدین ہوتے ہیں جو اے یہودی اور نفرانی بناویتے ہیں۔ گویا والدین کے ذاتی عقائد ' نظریات اور ان کا ذاتی رہن سمن ' اظابق و کردار ' بچوں کی عادات ' خیالات اور نظریات پر اثر انداز ہو تا ہے اور وہ ان سے سیکھتا ' افلہ کرتا اور اثر لیتا ہوا بڑا ہو تا ہے۔ للذا ایک یچے مسلمان کی حیثیت سے ہمیں خود کو بھی اسلامی سائچے میں ڈھالنا ہو گا اور بچے کو بھی اس کے مطابق تربیت وینا ہو گا۔ ارشاد باری تعالی ہے:

لِيَّا يَهُمَّا الْلَيْنِيُّ الْمَنْوُلُ قَوْلًا ٱلْمُنْسَكُمْرُ وَالْهَلِيْكُمْرُ نَارًا (التَّمْيُمُ ١٣٦١) اے لوگو جو ایمان لائے ہو بچاؤ اپنے آپ کو اور اپنے الل و عمال کو دوزرج کی آگ ہے۔

اور دوزخ کی آگ ہے تب ہی چ سکے گا جبکہ اس کی تعلیم و تربیت اسلامی تعلیمات و احکامات کے عین مطابق ہو۔ دوسرے مقام پر ارشاد ہو تا ہے:

وَأَصُرُ آهُلَكَ بِالصَّلُوةِ وَاصْطَيْرُ عَلَيْهَا وَلَا ٢٠٢١،

ا ہے اہل و عمال کو نماز کی تلقین کرو اور خود بھی اس کے پابند رہو۔

واللر عشيرتك الاقربين

اے نی این قریب ترین رشتہ داروں کو خدا کے عذاب سے ڈراؤ۔

ان تمام آیات سے یمی ثابت ہو آ ہے کہ اسلامی تعلیمات کی رو سے والدین کا اولین فرض یہ ہے کہ وہ بچہ کو اسلامی عقائد و اخلاق کے سانچ بین دھالنے کی کو بشش کریں۔ حضور کا ارشاد ہے کہ کسی باپ کا بہتر عطید اولاد کی اچھی تعلیم و تربیت

ب (سطوۃ) مزید فرمایا۔ اپنی اولاد کو نماز کی تلقین کرو۔ جب دس سال کے ہوں تو نماز نہ پڑھتے پر سزا دو۔ اور اس عمر تک پہنینے کے بعد ان کا بستر الگ کر دد (مطکوۃ شریف) تم قیامت کے دن اپنے والد کے نام سے بکارے جاؤ گے اس لیے نام اچھا رکھو رابوداؤد) حضرت ابو وہب ہے روایت ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے قرمایا کہ اپنی اولاد کا نام بینجبروں کے نام پر رکھو سب سے بیارے نام عبداللہ اور عبدالرحمٰن ہیں اور سب سے بچ نام حارث اور دمام ہیں (ابوداؤ، طرانی) ناموں کے ساملہ ہیں ابحض اور تام ہیں (ابوداؤ، طرانی) ناموں کے ساملہ ہیں ابحض او قات ان جدایات پر عمل کے بجائے ایسے لابین نام رکھے جاتے ہیں جن کے معانی والدین کو بھی نہیں آتے۔

المارے معاشرہ میں لاکی کی پیدائش پر رواج ہے کہ اتی خوقی کا اظہار خیس کیا جا ان جس قدر بیٹے کی پیدائش پر ہوتا ہے اور یہ چر تعاری معاشرے میں لاکیوں کے سلطے میں والدین پر جیزاور شادی کی ہے جا رسوات کے پوجو کا جیجہ بھی ہے اور گزے ہوئے معاشرے میں بیچوں کی عزت و ناموس کی پاسداری کے شدید احساس کا رو عمل بھی ہے۔ ایے مالات میں بید احساس اور رد عمل قدرتی بات ہے ، گر دیکھا جائے تو معاشرے کی اس بھڑی ہوئی مالت کے باوجود بھی کی نبست سے بیچیاں آن بھی تعلیی اطابق اور مدمت گزاری کے لحاظ ہے لاکوں سے بہتر ہیں اگر کیس کوئی ایسی خرابی موجود بھی ہے تو وہ اماری اپنی بیدا کردہ اور اسلامی تعلیمات سے روگروانی کا جیجہ ہے۔ ورنہ صفور کا ارشاد ہے کہ جب لاکی پیدا ہوئی ہے تو خداویہ تعالی اس کیر میں فرشتے تیج ہیں جو آکر کہتے ہیں کہ اے گر والوا تم پر سلامتی ہو۔ فرشتے لاک کو پروں کے سائے میں لیتے ہیں، مربر باتھ بیجرتے ہیں اور کتے ہیں کہ سے کردر جان ہے جو کردر جان سے جو اس کی پورش کرے گا قیامت تک خدا اس کی بیجرتے ہیں اور کتے ہیں کہ سے کردر جان ہے جو کردر جان سے جو اس کی پورش کے ذریعے آنایا جائے گا بیجرتے ہیں اور کتے ہیں کہ سے کردر جان ہے جو کردر جان ہی بیدا کرد وہ ان کی پورش کے ذریعے آنایا جائے گا اور وہ ان کی صحیح پرورش کے ذریعے کے آنایا جائے گا اور وہ ان کی صحیح پرورش کے ذریعے آنایا جائے گا بید کرد ہیں گی ۔ حضور ملی اللہ علیہ وسلم نے قربالے جب آدمی مرجانا ہے تو اس کے اور وہ ان کی صحیح پرورش کے وہ جا تا ہے لیان تھی خوری سے اس کے لیے تواب کا سلمہ عربی وہ جا تھی مرجانا ہے تو اس کے اس کے لیے تواب کا سلمہ عربی وہ جا تا ہیں تا کہ در تیک اور تا ہے ایک مدخرے کی دعا باتھی رہ کرا سے موجودہ اور آنے والی تسلیں فاکرہ بار کا مالیہ دور تک اوالدین کی وجہ سے لوگوں کا دینی اور دیاوی نفع جاری رہے رہ کا مالی تھیں جس کا مربی المدین کے دور اور کیا وہ تھیں جس سے موجودہ اور آنے والی تسلیں فاکرہ بار کا مربی اور کیا وہ کی دور تا کی دور تا کی دور تا دور کیا دور کیا دور کیا دور تا کی دور تا کی دور تا کہ دور کی دور تا کی دور تا کہ دور کی دور تا کہ دور کی دور تا کی دور تا کہ دور کی دور کی دور تا کہ دور کی دور تا کی دور تا کی دور تا کہ دور کی دور تا کہ کردر کی دور کی دور تا کہ دور کیا کہ کردر کی دور کی دور کی دور کردر کیا کہ کردر کی دور کی دور کیا گیا گیا گی دور کی دور کیا

## تربیت اولاد کے سلسلہ میں بعض اہم ہاتیں حضرات کرائ

نیکہ چھوٹی عرضی ہو عادات افتیار کر لیتا ہے وہ ساری زندگی باتی رہتی ہیں۔ اس لیے ابتدا ہی سے والدین کا فرض ہے کہ
وہ بیجے ہیں اچھی عادات پیدا کرنے کی کوشش کریں۔ سب سے پہلے اس بات کا خیال رکھا جائے کہ بیچ کو دودھ بانا مال کی ذمہ
داری ہے۔ طبی نقط نظر سے بھی اور وودھ کے روحانی اور اخلاقی اثرات کے لحاظ سے بھی۔ بیچ کی مال اپنی اس ذمہ واری سے
گو خلاصی حاصل کرنے کی کوشش نہ کرے۔ آج کل ما تیں اس ذمہ واری اور پابندی سے آزاد ہونا چاہتی ہیں اور بیچ کو بازاری
دودھ بالیا جاتا ہے۔ یہ بات اسلامی قوانین کی بابندی سے گریز بھی ہے اور طبی اعتبار سے غلط بھی۔ اور اس لحاظ سے بھی کہ بیچ
میں مال کے دودھ کے اثرات باتی نہ ہول گے۔ اکبر الد آبادی نے خوب کما ہے۔

طفل سے ہو آئے کیا ماں باپ کے اطوار کی دودھ ڈیول کا ہے اور تعلیم ہے سرکار کی سے وجہ ہے کہ آج کی اس حتم کی پروروہ نسل میں خاندانی روابط اور مال باپ ے قطری مجت باتی نمیں رہی۔ وودھ کے محاطے میں یہ خیال ضرور رکھا جائے کہ آگر مال اپنے دودھ کی کی یا کمی وجہ سے بلانے کے قابل نہ ہو تو بیچ کو ہر حم کی عورتوں کا دودھ نہ پلایا جائے بلکہ نیک اور دین وار عورت کو ترجیح دی جائے دودھ اور کھانے کے او قات مقرر ہوں باکہ مقررہ او قات کی عادت ساری عمر پر قرار رہ اور ہر وقت دودھ کے لیے روئے اور کھانے کے لیے ضد پیدا نہ ہو۔ بعض ما ئیں بیچال کو پپ کرانے کے لیے ضد پیدا نہ ہو۔ بعض ما ئیں بیچال کو پپ کرانے کے لیے خلف چیزوں سے ڈراتی ہیں' ایبا نہ کیا جائے۔ اس طرح اس میں خوف اور بردلی پیدا ہو جائے گی۔ بیچ کو ہروقت صاف سخوا رکھا جائے اور ساف سخوا رہنے کی عادت پیدا کی جائے۔ صفائی اور سخوائی کا بیہ مطلب نمیں کہ اس مثاق اور سخوائی کا بیہ مطلب نمیں کہ اس مثاق اور ہو تھی شخصے کی عربیک نے درکا جائے۔ کیونکہ باہر کھو سے دوت کتابی شیشے کے استعال کا عادی بنایا جائے۔ لاک کو پردہ میں بیٹنے کی عمر تک ذور ہو گا۔ بیٹوں کی ایداد کی جائے۔ یہ اعلاوہ خود اس کی اپنی زندگی کو بھی اس طرح خطرہ ہو گا۔ بیٹوں کی ذرایعہ سے غربوں متابوں کی ایداد کی جائے۔ یہ اعداد کی جائے سے دارائی جائے ان میں سخادت اور غربوں سے ہدردی کا جذبہ پیدا ہو۔ گر میں کھانے کی چیزس تقیم کرنا ہوں تو بچوں کے ذرایعہ سے تقیم کرائی جائیں بادی میں باہی حس سلوک وراداری اور ایٹار کا جذبہ پیدا ہو۔

کی کا نام لیے بغیر اس کی بری عادات کا ذکر بچوں کے سامنے نفرت سے کیا جائے آگ ان عادات کے بارہ میں ان کے داوں میں نفرت پیدا ہو اور انہیں معلوم ہو کہ یہ عادات بری ہیں۔ بچ کی ہر ضد پوری نہ کی جائے۔ اس سے مزاج بگڑجائے گا۔
پر اس کی ضدوں کو پورا کرنا مشکل ہو جائے گا۔ بلند آواز اور چلا کر بولئے سے سے روکا جائے غصہ 'جموٹ 'صد 'چوری 'چفل '
حرص ' بے فائدہ باتوں اور بروں کی گفتگو میں دخل اندازی سے مختی کے ساتھ روکا جائے۔ میج جلد جاگنے کی عادت والی جائے اور
رات کو بلاوجہ ویر تک جاگئے سے روکا جائے۔ سات برس کا ہو جائے تو نماز کا عادی بنایا جائے۔ پڑھنے کی عمر کا ہو تو قرآن کریم کی افسان کی جائے۔ وزیادی تعلیم جو بھی دی جائے سات برس کا ہو جائے تو نماز کا عادی بنایا جائے۔ پڑھنے کی عمر کا ہو تو قرآن کریم کا گھرہ اور باترجمہ تعلیم دی جائے۔ نماز ' روزہ کے ضروری مسائل اور اوراد و وظا آف اور قرآنی وعا کیں ضرور یاد کرائی جا کیں ناکہ حسب ضرورت دعا بانگ شکا۔

بوں کے ساتھ میل جول

گرین والدین کو سب بچوں کے ساتھ ال بیٹنے کا وقت ضرور مقرر کرنا چاہیے جس بیں گھریلو مسائل معاملات ، خاندانی روابط رشتہ واروں سے سلوک کے پند و نصائح ضرور بیان ہوں آکد بنتے ان معاملات و مسائل بیں اپنی ذمہ واری محسوس کریں اور انہیں ان معاملات سے عمل آگائی ہو سکے اگر کسی معاملے بیں وہ رائے دینے کے قابل ہوں تو ان کی رائے سی جائے ایک ند ہو تو وال کل سے سمجھایا جائے۔ مشترکہ طور پر جو فیصلہ ہو اس پر مشترکہ عمل کیا جائے اور ہر ایک کو اس کی ذمہ واری کا احساس ولایا جائے۔ اس طرح معاملات بیں اسے اپنی ایمیت کا احساس ہو گا۔ وہ غیر متعلق رہنے کے بجائے شریک ہو کر ذاتی ولیے سے کا جس سے والدین کا بوجھ کم ہو جائے گا۔ اور عملی زندگی بیں گھریلو ذمہ واریاں نبھانے کے قابل ہو گا۔

مسلمان با كردار لوگوں كا ذكر

اس فتم کی مشترکہ گھریلو محفلوں میں اسلامی سید سالاروں کی کاروں کی کمانیاں شجاعت اور مباوری کے کارنامے ضرور

#### TAM

نائے جائیں۔ فحق لرئے اور فحق باتوں سے دور رکھا جائے۔ دین کی باتیں کی جائیں۔ ان کے حقوق و فرائفل سے آگاہ کیا جائے۔ دنیاداری کے معاملات سمجھائے جائیں۔ کھیل کود کا موقعہ دیا جائے۔ تعلیمی کھیل اور جسمانی کھیل کھیلے دیئے جائیں آگا۔ صحت برقرار رہے۔ سستی و کا بل پیرا نہ ہو۔ کھیلوں میں چوٹ کلنے اور برائی سکھنے کا کھیل نہ ہو۔ مثلاً آتش بازی مشر اور جوئے کی فتم کی چیزیں اور گانے بجانے کے کھیل نہ ہوں۔

#### بنرسكهانا

تعلیم کے ساتھ ساتھ ایسا ہم ضرور سکھایا جائے کہ اپنی گذر اوقات کے لیے کوئی ذریعہ معاش افتیار کر سکے۔ لڑکیوں کو کھانا پکانا گھر پلو صفائی ' آرائش ' سینا پرونا' بننا اور زیاوہ ہے زیادہ وہی تعلیم دی جائے بچیوں کے مسائل سے آگائی کے لیے دہی معلومات پر بنی اور ایسی کتب پڑھائی جا کی جن سے بچوں کی گلمداشت ' بیاریاں اور ان کے علاج ' کھانے پکانے صابن سازی ' معلومات پر بنی اور ایسی کتب پڑھائی ہم خود اپنے ہاتھوں کرنے کی علوت ڈائی جائے۔ بستر بچھانا' تھہ کرنا' کپڑے فکالنا' استری کرنا' اپنی کتابیں سنجھانا' تعلیمی ضروریات کا خیال رکھنا وغیرہ۔

## احچی باتوں کی حوصلہ افزائی

اچھی باتوں اور اجھے کاموں پر حوصلہ افزائی کی جائے۔ شاباش دی جائے بلکہ انعام دیا جائے۔ بری باتوں اور جرکتوں پر سجھایا جائے۔ علیمدگی میں نصیحت کی جائے۔ انداز غصے کا نہ ہو سمجھانے کا ہو۔ مثلاً یہ بری بات ہے اس سے اللہ میاں ناراض ہوتے ہیں۔ لوگ نفرت کریں گے وغیرہ وغیرہ۔ اس حتم کی باتوں کے بعد بھی دوبارہ بری بات یا کام کا اعادہ کرے تو پھر سزا دی جائے۔ اس سمجھانے میں ماں باپ دونوں کا رویہ ایک جیسا ہو۔ ایسا نہ ہو کہ باب برا منائے تو ماں دلاسہ وے وے یا ایسی بری حرکت کو باپ ے چھپا کر اس کی حوصلہ افزائی کرے۔ ماں بچے کو باپ کی نارائش کا احساس دلاتی رہے۔ چھپا کر کھانے کی عادت نہ ڈالی جائے۔ سب کے سامنے کے "سب کی نارائش کا احساس دلاتی رہے۔ چھپا کر کھانے کی غادت نہ ڈالی جائے۔ سب کے سامنے کے "سب کے سامنے کے "سب کے سامنے کے " باتھ کھائے۔ بنچ کو محمنہ طلب کام سرد کیا جائے۔ بازارے سودا سلف لانے کی ذمہ داری سوئی جائے باکہ ذمہ داری کا حساس نہو کہ مانے گئے ہوئے۔ "منظو کرنے کے ہرانداز کا خیال رکھا جائے۔ گئے ہوئے۔ "منظو کرنے کے ہرانداز کا خیال رکھا جائے۔ گئے ہوئے۔ "منظل میں ہو تو دو سروں سے پہلے شروع نہ کہانا دا نہیں باتھ سے کھائے۔ دوسرے کھائے والوں کا خیال رکھے۔ یموے پن اور حرص کا مظاہرہ نہ کرے۔ کھانا یہ جنگ میں بیٹے تو اوب اور زی سے بات کرے۔ جمائی یا چھینک آ جائے تو منہ پر باتھ رکھے۔ کھائے واد باور زی سے بات کرے۔ جمائی یا چھینک آ جائے تو منہ پر باتھ رکھے۔ کھائی میں بیٹے تو اوب اور زی سے بات کرے۔ جمائی یا چھینک آ جائے تو منہ پر باتھ رکھے۔

### اولاد کے ساتھ انصاف کا خیال رہے

ایک والد کی ساری اولاو اس کی اپنی ہوتی ہے کین بعض والدین تعلیم و تربیت کاؤییار اور حصد داری میں سب اولاو سے بکس کے بیاں سلوک نمیں کرتے بیٹیوں میں سے کسی کے بیاں سلوک نمیں کرتے بیٹیوں میں سے کسی کے ساتھ اقیازی سلوک کیا اور بہت زیاوہ مال وے دیا اور دوسرے فریب یا فیر محبوب بیوی کی اولاد یا پہلی بیوی کے بیٹیم بچوں کو سرے سرے سے محروم کردیا۔ یہ انتہائی نا انسانی اور گناہ کی بات ہے۔ اولاد کا حق تربیت اور باپ کی جائیداو میں سب کا حق ہے اور

490

## اس حق سے کمی کی محروی قیامت میں خدا کے غضب کو دعوت دیتا ہو گی۔

## فطری رجحان اور طبعی میلان کا خیال رکھنا

جر بچہ خاص صلاحیت لے کر پیدا ہو آ ہے' اگر اے اس کے فطری رجھان اور طبعی میلان کے خلاف کام پر مجبور کیا تو ناکای ہوگی اور ظلم بھی ہو گا۔ اکثر لڑکے جنہیں نالائق' ست اور کند ذہن کمہ کر زیادتی اور بختی کا بر آؤ کیا جا آ ہے وہ دراصل ناموزوں اور نا مناسب کام پر لگا دیے گئے ہوتے ہیں۔ کام خلاف طبع ہونے کی وجہ سے انہیں مارا بیٹا جا آ ہے۔ یہ تربیت کا فطری طریقہ شیں ہے۔

حفرات!

تربیت کے سلسلہ میں جو پچھ بیان کیا گیا ہے یہ زندگی کے تمام پہلوؤں پر طاوی تو شیں ہے، لیکن اگر والدین ان باتوں کا خیال رکھیں اور بچوں کو ان عادات کے مطابق پروان چڑھا ئیں تو بھین ہے کہ وہ بچے کے جن تربیت سے ضرور سرخرہ ہوں گے اور ان عادات کی حال اولاد بھینا سمعیاری اور مثالی ہوگی اور ایسی اولاد ہی والدین کی آ تھوں کی محتذک بن سکے گی۔ اولاد کا بال بہ پر سب سے برا حق ان کی تعلیم و تربیت کا حق ہے، باتی سب باتیں روائی اور رسی ہیں۔ تربیت سے بری نیکی اولاد کے حق میں اور کوئی نہیں ہے۔

# بچول کے متعبل کے لیے مال و دولت جمع کرنے کی فکر

والدین کو عموا " یہ فکر ہوتی ہے کہ وہ بچوں کے مستقبل کے لیے بہت سامال و دولت جمع کر جائیں ٹاکہ ان کے مرنے کے بعد ان کی اولاد کو کمی فتم کی پریٹانی نہ ہو۔ اولاد کی محبت کا یہ جذبہ قابل قدر ہے اور جائز ذرائع سے حدود کے اندر رہتے ہوئے اس کی کوشش بھی کرنی چاہیے لیکن اس مقصد کے لیے ناجائز ذرائع سے دولت جمع کرنا نمی طرح درست نہیں ہے بلکہ یہ والدین اور اولاد کے لیے آخرت بیں عذاب اللی کا موجب ہے۔ اس سلسلہ میں حضرت عمرین عبدالعزیز کا واقعہ سیے۔

عمرین عبدالعزیہ نے اپنی وفات پر کل اکیس رینار اپنی اولاد کے لیے چھوڑے تھے۔ ان میں سے دو دینار قبر کے لیے زمین خرید نے پر صرف ہوئے۔ پانی جودہ دینار وارٹوں پر تقییم ہوئے۔ ان کے ہر اڑکے کو انیس انیس درہم ترکہ طا۔ یہ ترکہ تاریخ اسلام کے عظیم ترین عکران کا تھا جو پانچواں خلیفہ راشد کملا تا تھا، جس کی سلطنت میں صورج غریب نہ ہو تا تھا۔ بیت المال کو عوامی فزانہ سجھتے تھے۔ صورج غریب نہ ہو تا تھا۔ بیت المال کو عوامی فزانہ سجھتے تھے۔ اس میں سے اپنی ذات اور اولاد پر خرج نہ فرماتے۔ عمر بن عبدالعزر اللہ بھی ای سلطنت کے بادشاہ تھے۔ وہ شام بن عبدالملک بھی ای سلطنت کے بادشاہ تھے۔ وہ شام بن عبدالملک بھی ای سلطنت کے بادشاہ تھے۔ وہ شام بن عبدالملک بھی ای سلطنت کے بادشاہ تھے۔ وہ شام بن عبدالملک بھی ای سلطنت کے بادشاہ تھے۔ وہ شام بن عبدالملک بھی ای سلطنت کے بادشاہ تھے۔ وہ شام بن جو فرق تھا وہ یہ کہ ایک خدا ہے ڈرنے والا اور دو سرا خدا ہے عافل تھا۔

عمر بن عبدالعزير" كا آخرى وقت آيا قو مسلم بن عبدالملك نے انہيں كما۔ آپ نے اپنى اولاد كا منه خلك ركھا۔ انہيں الى حالت ميں چھوڑ رہے جيں كد ان كے پاس كچھ نہيں۔ فرمايا ' يہ غلط ہے كہ ميں نے ان كا منه خلک چھوڑا ہے۔ ميں نے ان كا حق كھى تلف نہيں كيا۔ البتہ جو ان كا حق نہ تھا وہ نہيں ويا۔ ميں نے ان كا معاملہ خدا پر چھوڑا ہے۔ ميرى اولاد أكر اللہ سے ؤرے كى تو خدا خود ان كى كفالت كى صورت نكالے گا۔

#### وَمَنْ يَعْقِ اللَّهَ يَجْعَلُ لَهُ مَعْرَجًا ﴿ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْسَبُ (ا سال ٢٠٠٥)

جو مخض الله سے ڈرتے ہوئے کام کرے گا اللہ اس کے لئے مشکلات سے تکلنے کا کوئی راستہ پیدا کر دے گا۔

اور اگر میری اولاد بری نکی تو میں ان کے لیے دولت چھوڑ کر قرابی کے اسبب کیوں پیدا کروں۔ پھر عمر بن عبدالعرم یہ الرکوں کو پاس بلایا۔ آنکھوں میں آنو بھر کر فرمایا۔ تم پر میری جان قربان ہو۔ تممارے لیے میں نے دولت و جائیداد تو نہیں چھوڑی کیے جوڑی کیات تماری بمترین تربیت ضرور کی ہے۔ جمیس مراط متقیم پر چھوڑا ہے۔ میرے بیڑا تھے دو باتوں کا اختیار تھا ایک یہ کہ دولت چھوڑ کر جانا تو تم محمرا ہوں میں جتا ہو کر دوئر تم میں جائے۔ وو مرا دولت نہ چھوڑوں لیکن کی دولت سے بالا بال کر جائوں ہوں دی دی کوشش کروں۔ للذا میں نے دو مرا داستہ اختیار کرکے جمیس دوئر تی آگ ہے بچایا ہے۔ تم اللہ پر بھروسہ رکھو خدا تممارا حافظ و بدد گار ہو گا اور تاریخ گواہ ہے کہ بشام کے لاکے جمیس دوئر تی آگ ہے بچایا ہے۔ تم اللہ پر بھروسہ رکھو خدا تممارا حافظ و بدد گار ہو گا اور تاریخ گواہ ہے کہ بشام کے لاکے جمیس دی دی لاکھ در ہم طے دو لقوں کے محان تھے۔ لوگ امنیں صدقہ و فیرات دیتے تو حلق تر ہوجا تا۔ ان کے مقابلے میں اولاد کی بمترین تربیت ایمان اور خدا خوفی کی صفات پیدا کرنے والے عمر بن عبدالعزیز کی اولاد کا یہ حال تھا کہ امنیں باپ کے ترکہ میں سے صرف افیس افیس در ہم طے موز دولت میں ہوں دیوا کرنے بالے دولت خدا ترب مقل انہیں ایک سوگھوڑ فرانے کرے جوال کی ایک دوستوں سے دوستی کا حق بھیا جائے ہیں۔ قرآن کریم میں سورہ کف میں مورہ کف میں مورہ کو اللے اور حضرت خطر علیہ السلام کے سفر کی تفسیل موجود ہے کہ خداوند تعالی نے بیٹیم بچوں کے خزانہ کو محفوظ فرمانے کے لیے کری ہوگی دیوار کو تھیر کرایا۔

وَآمَا الْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلْمَيْنِ يَتِيْمَيْنِ فِي النّدِيْنَةِ وَكَانَ تَخْتَهُ كَانُّ لَهُمَا وَكَانَ آبُوهُمَا صَالِحًا وَكَانَ آبُوهُمَا صَالِحًا وَكَانَ آبُوهُمَا صَالِحًا وَكَانَ آبُوهُمَا صَالِحًا وَكُانَ آبُوهُمَا صَالِحًا وَكُانَ آبُوهُمُا

دیوار کا معاملہ سے کہ میہ دو پیٹیم اؤکوں کی ہے جو اس شریس رہتے ہیں۔ اس دیوار کے پنچ بچوں کے لیے خزانہ ہے۔ ان کا باپ نیک آدی تھا' اس لیے تسارے رب نے جاپا کہ میہ دونوں بیچ بالغ ہوں اور اپنا خزانہ نکال لیں۔

 794

برقرار رکھ کر اولاد کو بھی ای تعلق ہے جوڑ دے اور ونیاوی معاملات و اسباب پر بھردے کے بجائے خدا پر ٹوکل کرے۔ حضرات کرائی! اولاد کی تعلیم و تربیت والدین کا ویٹی اور ملی فریشہ ہے۔ اس فریشہ کی اوائیگی ہی ہے انسان کا وفیدی اور افروی مستقبل محفوظ ہوتا ہے۔ اور معاشرہ بیں اچھے انسان پیدا ہوتے ہیں۔ اللہ تعالی ہمیں اس فریشہ کی اوائیگی کی توفیق کما حقد عطا کرے۔ آمین۔ و آخر دعوالا ان الحصللة رب العالمين

# اسلامی ریاست

اعونبالله من الشيطن الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم

آیات مبارکد:

الدِيْنَ إِنْ مُكَنَّهُمُ فِي الأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلُوةَ وَاتَوُا الزَّكُوةَ وَ آمَرُوا الْمُعْرُونِ (أَعُ rar) المُنْكُرِ وَيَلُهِ عَاقِبَةُ الامُوْرِ () (أَعُ rar)

یہ وہ لوگ ہیں جنیں اگر ہم زمین میں اقدار بخشی تو وہ نماز قائم کریں گے 'زکواۃ دیں گے ' نکی کا حکم دیں گے اور برائی ہے منع کریں گے اور تمام معاملات کا انجام کار اللہ کے ہاتھ میں ہے۔
لَفَتَدُ اَزْسَلْنَا رُسُلْنَا اِللّٰہِ تَبْسُتِ وَ آ نُوَلْنَا مَعَهُمُ الْہِ شُبِ نِیْدُوّ مَنَا فِحْ لِلْنَاسِ الْبَیْنُونَ وَ اَنْوَلْنَا مَعَهُمُ الْہِ شَبْدِ نِیدُوّ مَنَا فِحْ لِلْنَاسِ الْبَیْنُونَ اِللّٰنَاسِ الْبَیْنُونَ وَ اَنْوَلْنَا الْمَدِیْدُ فِیْنِهِ بَاسِی شَدِ نِیدُوّ مَنَا فِحْ لِلْنَاسِ اللّٰهُ اللّٰنَاسِ اللّٰهُ اللّٰنَاسِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰنَاسِ اللّٰهُ اللّ

191

منافع بن". وَمَنْ لَمْ يَخَكُمْ بِهَا آخْزَلَ اللهُ فَالُولِينَ هُمُّ الْكَفِرُونِ ﴿ اللهُ وَهِ مِنَا "اور بولول الله ك عزل كرو تانون ك معابق فيعلد لد كرين وى كافر بين"-يَا يُهَا الّذِيْنَ امَنُوْ آ اَطِيعُوا اللهَ وَالطِيعُوا التَّرْسُولَ وَاولِي الْالْهِ مِنكُمْ وَان تَنَازَعْتُمُ فَى شَيْ قَرُدُوهُ إِلَى اللهِ وَالتَرْسُولِ إِن كَنْتُو تَوْمِنُونَ بِاللهِ وَاليَوْمِ الْاَخْرُ ذَلِكَ غَيْرُ وَاخْسَنُ تَاوِيْلًا ﴿ وَالنّاء مَنْهُ )

اے اوگو جو ایمان لائے ہو' اطاعت کرد اللہ کی اور اطاعت کرد رسول کی' اور الن اوگول کی جو تم میں ے صاحب امر ہول' کچر آگر تمسارے ورمیان کس محافے میں تراع ہو جائے تو اے اللہ اور رسول کی طرف کچیردو آگر تم واقعی اللہ اور آخرت کے ون پر ایمان رکھتے ہو۔ یکی ایک صحیح طریق کار ہے اور انجام کے اعتبارے بھی بہتر ہے۔

احاديث مباركه:

قال النبى صلى الله عليه وسلم اذكانت امراءكم خياركم واغنياء كم سمعاءكم و امركم شورئ بينكم فظهرالارض خير لكم من بطنها واذاكانت امراءكم شراركم و اغنياءكم بخلاءكم و امركم الى نساءكم فبطن الارض خير لكم من ظهرها (الترقى)

نی آکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "جب تمهارے حاکم تم یں سے ایتھے لوگ ہوں اور تمهارے مالدار محی بوں اور تمهارے معاملات تمهارے ورمیان مشورے سے مح بوتے ہوں تو زمین کی چیشہ تمهارے لیے اس کے چید (قبر) سے اچھی ہے۔

اور جب تہمارے حاکم تم بین سے جو برے لوگ ہیں وہ بول اور تہمارے دولت مند کنجوس بول اور تہمارے معاملات تہماری عورتوں کے مشورے سے ہوتے بول تو زمین کا پیٹ تہمارے لیے اس کی پیٹے سے بہتر ہے۔

199

اسلامی ریاست کی ضرورت معزز سامعین!

الحمد الله ہم مسلمان ہیں اور ہاری ہے بھرپور خواہش ہے کہ ہم دین اسلام پر پوری طرح عمل کریں۔ اس لیے ہے انسور ہارے ذہنوں ہیں واضح ہونا چاہیے کہ دین اسلام بکھ مخصوص رسوات اور عبادات کا ایک مختر سا مجموعہ نہیں ہے بلکہ انسانی زندگی کے تمام شعبوں پر حاوی ہے۔ افرادی اعمال ہوں یا اجتماعی افعال۔ عبادات ہوں یا محاملات۔ لزائی جھڑوں کے فیط ہوں یا افلاقیات۔ تجارت ' زراعت ' صنعت ' ملازمت اور خاتمی امور ' ضروریات زندگی کی فراہمی یا رہتے سے کے آواب ' انقطار کے انسانی آداب ' افتاقی کے طور طریقے ' غرض نظام حیات کے تمام شعبوں کے آداب ' افتاقی کے طور طریقے ' غرض نظام حیات کے تمام شعبوں کے اداب ' افتاقی کے طور طریقے ' غرض نظام حیات کے تمام شعبوں کے بارے میں دین اسلام ہدایات دیتا ہے۔ اس سلط میں مشکل مرحلہ آئیں ہیں ایک ووسرے کے حقوق کا تحفظ اور شریعت کے مقاصد خسہ کو حاصل کرنا۔

شریعت کے پانچ مقاصد جن کی وضاحت امام شاطی نے معرکت الآراء وی کتاب (الموافقات) بی ک بید بین (ا) حفظ النفس (۲) حفظ المدال (۳) حفظ الدین اور (۵) حفظ العرض (عزت) ان پانچوں مقاصد کو حاصل کرنے کے لیے شارع نے حدود مقرد کر دی ہیں۔ اور ہر جنایت (جرم) کے لیے 'چاہے نفس کے خلاف' ہو یا کسی کے مال کے خلاف' کسی کے مال کے خلاف' کسی کے حدود مقرد کر دی ہیں۔ اور ہر جنایت (جرم) کے لیے 'چاہے نفس کے خلاف' ہو یا کسی کے مال کے خلاف 'کسی کے خلاف ہو یا عزت برباد کرنے کے لیے ہو یا محاشرے میں ضاد پھیلانے کے لیے 'با قاعدہ قرآنی آیات میں سراؤں کا ذکر ہے۔ ان سراؤں کا نافذ کرنا حدود اللہ کو قائم کرنا ہے۔

حفزات گرای!

شریعت کے بید پانچوں مقاصد حقوق العبادے تعلق رکھتے ہیں کہ اسلامی شریعت نے بندوں کے حقوق کا بہت زیادہ لحاظ رکھا اور ان کی حفاظت کا بندوبست کیا ہے۔ ان کی ادائیگی کی تاکید کی ہے اور ان کے تلف کرنے پر دنیا اور آخرت میں سزائیں مقرر کی ہیں۔ دنیا کی سزائیں صدود کے قوانین نافذ کر کے دی ہیں اور آخرت کی سزا تو بری ہی سخت ہے۔

اب سوال سے ب کد اگر اسلامی معاشرے میں قوت نافذہ موجود نہ ہو تو انسانوں کے حقوق کا شخط کیے ہو گا ان پر دست درازی کرنے والے کا باتھ کیے روکا جائے گا۔ انہیں تلف کرنے والے سے کون حق وصول کرے گا اور بجرموں کو کون سزا دے گا؟ اس لیے ان امور کو سرانجام دینے کے لیے قوت نافذہ سلطہ (طاقت) اور ایک مضبوط ادارے کی ضرورت ہے۔ اس قوت اور ادارے کا نام اسلامی فلائی مملکت و ریاست ہے۔

اس وضاحت سے یہ ثابت ہو گیا کہ اسلامی ریاست کا قیام نمایت لازی ہے۔ اور ایک معاشرہ صرف انفرادی یا اجھای عبادات کی پابندی کرنے سے کال اسلامی معاشرہ نہیں ہو سکتا۔

### اصلاح معاشره

اصلاح معاشرہ کے دو نظریے بڑے مضور ہیں۔ ایک یہ کہ ایک ایک فرد کی اصلاح کی جائے اور اس طرح سارے افراد کی اصلاح ہو کر ایک صالح معاشرہ خود بخود قائم ہو جائے۔ اس متعد کو حاصل کرنے کے لیے ایک ایک فرد کی اصلاح کا بیڑہ اٹھانا پڑتا ہے۔ اس نظریے کے طبرداروں کا کہنا ہے کہ اس طرح ایک ایک فرد کی اصلاح ہو جائے تو تمام معاشرہ نیک لوگوں کا ایک بڑا مجموعہ بن جاتا ہے۔ اور نیک اوگوں کا یہ معاشرہ خود بخود نیکی کے اصول پر عمل کرے گا نیکی کو عام کرے گا اور برائی کو شرک r ..

كرے كا اس طرح كامياني كى منزل مل جائے گى-

گراس طریقے میں دقت یہ ہے کہ عملی طور پر موجودہ معاشرہ میں جتنے نیکی پیلانے کے متوالے موجود ہیں ان کے مقابلے میں بدی پیلانے کے متوالے موجود ہیں۔ نیکی کی قوتمیں کرور اور برائی کی مضبوط ہیں۔ معروف کو عام کرنے کی خواہشند بہت کم اور مکر کو عام کرنے کے خواہاں بہت زیادہ ہیں۔ اگر ایک طرف ایک محتم کی اصلاح ہو جاتی ہے تو دو سری طرف دی افراد کے اطلاق خراب ہو جاتی ہو جاتے ہیں اور رجحانات مادہ پرستانہ بنانے کا عمل تیزی سے جاری ہے۔ اس طرح اگر ایک سال کا گرائی سے جائزہ لیا جائے تو متیجہ سامنے آ جاتا ہے کہ اصلاح کا عمل اور نتائج کا گراف روز بروز تیجے گرتا جاتا ہے اور فساو و تخریب اخلاق کا عمل دن بدن برحتا جا رہا ہے ایس صورت میں بڑاروں صدیوں میں بھی پورے معاشرے کی اصلاح ہوتی نظر نہیں تہ ہو ہوتی نظر نہیں

جرب اور تحقیق کے مطابق اصلاح معاشرہ کا جو دوسرا طریقہ مناسب اور مور ہے وہ ہے کہ حکومت اور افتدار پر ویدار ، خلص ، ویانتدار اور قوی درو رکھے والے صالح حضرات محمکن ہو جائیں اور وہ حکومت و ریاست کے لیے ایسے قوانین بنائیں جن کے بہتے جس بدی کی تمام راہیں بند ہو جائیں۔ وہ تمام ذرائع اور وسائل ختم کے جائیں جو محر پھیلانے کے اسباب بنتے ہیں۔ اور سینما ، الکیٹرانک میڈیا ، اخبارات ، کتابیں ، پیک پارک ، تفریحی مقامت کے استعال میں ایسی اصلاح ہو جائے کہ ان بنے ہیں۔ اور سینما ، الکیٹرانک میڈیا ، اخبارات ، کتابیں ، پیک پارک ، تفریحی مقامت کے استعال میں ایسی اصلاح ہو جائے کہ ان سے برائی کے بجائے بیکی چسلنے گئے۔ قوم کے نوجوانوں اور بچوں میں فطری طور پر میڈیا ، اخبارات ، رسائل اور اجماعی تقریبات سے برائی کے بجائے بیکی پیلے بائی جاتی وسائل کو موٹر انداز میں ہم بچوں اور بنی نسل کی اصلاح و جب بیت کے لیے بھی استعال کر کتے ہیں۔

پر اماری قوم میں سے ربھان بہت گرا پایا جاتا ہے کہ وہ اپنے حکمرانوں کی تھلید کرتے ہیں چنانچے ویکھا گیا ہے کہ اگر حکمران لبی رافیں رکھیں تو ہر نوجوان اس رنگ میں رنگ جاتا ہے۔ اگر لباس میں کوئی خاص اسٹائل افتیار کریں تو قوم کے سیوت می وی افتیار کر لیتے ہیں۔

وی میرار سیبی از معران طبقہ نیک اور صالح ہو اکی وضع قطع اواب سختگو اواب مجلس اور تمام معاشرتی اقدار نیکی اور اس لیے اگر تحران طبقہ نیک اور صالح ہو اکی وضع قطع اواب سختگو اواب مجلس اور تمام معاشرتی اقدار نیکی اور معروف کے ہوئے ہوں تو وہ ون دور نبیس کہ اس ملک کے تمام نوجوان ای سبختہ اللہ میں رنگ جا کیں۔ ہر طرف نیکی اور معروف کا دور دورہ ہو۔ آئیں میں اسلامی برادری کا مظاہرہ ہو اور یہ دنیا جنت کا ایک نمونہ نظر آنے گئے۔

ظاہر ہے کہ اس کے لیے اسلامی ریاست کا قیام ضروری ہے۔ اگر ریاست اسلامی نہ ہو تو نیک لوگ برسرافتدار نہیں آ سے جو ان تمام اصلاحات کے ضامن ہیں' اور اگر نیک لوگ افتدار پر نہ آئیں گے تو پھراسلامی ریاست کا وجود بیں آتا بھی ناممکن نظر آنا ہے گویا اسلامی ریاست اور نیک افراد کا چولی دامن کا ساتھ ہے۔

> اسلامی ریاست کے بنیادی عناصر حفرات گرای!

اسلامی ریاست کے بنیادی عناصروہ نظریات اور اقدار ہیں جن پر اسلامی ریاست کی محارت استوار ہے۔ یہ نظریات محض نظریات میں نیک ایک اسلامی ریاست میں ان کا وجود عملاً ایسا ہو آ ہے جیے ایک مشین کے پرزے اور ایک نظام کے ارکان-اس وقت ہم اسلامی ریاست کے اہم بنیادی ابراء کی طرف مخضراشارہ کریں گے:

F+1

الله كي ما ككيت

اسلامی ریاست میں یہ نظریہ کارفرہا ہو آ ہے کہ تمام کا کات کا مالک اللہ ہی ہے۔ اور اس ملیت میں کوئی بھی کسی لحاظ سے بھی اس کے ساتھ شریک نبیں۔ قرآن کریم کا ارشاد ہے:

الاله الفلق والامر (الاراف،،م

خردار رہو' ای کی فلق ہے اور ای کا امرہ۔

قُلْ لِمَنِ الْأَرْضُ وَمَنْ فِيهِ النَّكُنثُ تَعْلَمُونَ ﴿ سَيَقُولُونَ بِلَهِ \* قَالَ

أَفَلَا تُدَكِّرُونَ (٥٠ (المونون ١٥٥٣٢)

ان سے کو عاد آگر تم جانے ہو کہ یہ زمن اور اس کی ساری آبادی کس کی ہے؟ وہ شرور کمیں گے اللہ کی ہے۔ کہو، بھرتم بکوشس میں کیوں نہیں آئے ؟

الله كي حاكميت

اس بنیاد پر کہ تمام کائنات اللہ کی ملکیت ہے اور وہی اس کا خالق بھی ہے تو پھر اس کائنات بیں حاکمیت بھی اسی کی ہے۔
اس لیے کہ یہ تو ناممکن ہے کہ ملکیت بلا شرکت فیرے ایک ذات کی ہو اور حاکمیت اس پر دوسرے کی ہو۔ ارشاد ہے:

اِنِ الْمُحْکَمُدُ الْلَا یَدُّ اُمْسَرُ اَلَا تَعْبُدُ وَا اِلْلَا اِیّادُ اِللّا اِیّادُ اللّهِ مِیْنَ الْقَیْسُدُ (یوسف ۱۳۰۳)

فرمازدائی کا افتدار اللہ کے سوائم کی کے لیے نہیں ہے۔ اس کا علم ہے کہ خود اس کے سوائم کسی کی بندگی نہ کرد یکی ضعید سیدھا طریق زندگی ہے۔
بندگی نہ کرد یکی تحید سیدھا طریق زندگی ہے۔

نظريه خلافت اللي

اصلی طائم تو اللہ بی ہے۔ اور علم ای کا چلے گا۔ گر اللہ براہ راست انسانوں سے خطاب نیس کرتا۔ بلکہ اس کا علم نافذ کرنے کے لیے اس کے نائین اور ظفاء اس دنیا میں ختنب ہوتے ہیں۔ قرآن میں ہے۔

وَعَدَ اللَّهُ الَّذِنْيَ المَّنُولَ مِنْكُنُهُ وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِ الْأَرْضِ

حَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلُوم الور ٥٥:٢٠)

اللہ نے وعدہ کیا ہے تم میں سے ان لوگوں کے ساتھ جو ایمان لائیں اور نیک عمل کریں گے وہ ان کو اس طرح زمین میں خلیفہ بنائے گا جس طرح ان سے پہلے گزرے ہوئے لوگوں کو بنا چکا ہے۔

اس آیت بیں چند اہم نکات نمایت قابل فور ہیں اول ہے کہ اسلام انسانی حاکیت کے بجائے خلافت کی اسطلاح استعال کرتا ہے چو نکہ اسلام کے نزدیک اصل حاکمیت خدا کی ہے۔ الذا جو کوئی اسلامی دستور کے تحت زمین پر حکران ہو اے لانحالہ حاکم اعلی کا خلیفہ ہونا چاہیے۔ دوم ہے کہ خلیفہ بتانے کا وعدہ تمام مومنوں سے کیا گیا ہے یہ نہیں کما کہ ان میں سے کسی کو خلیفہ بتاؤں گا۔ اس لیے سب مومن خلافت اللی کے حال ہیں اور یہ کسی محض یا خاندان یا نسل یا طبقہ کے لیے مخصوص نہیں ہے۔ ہر مومن اپنی اپنی جگہ خدا کا خلیفہ ہونے کی حیثیت سے فردا" فرا" ہر ایک خدا کے سامنے جوابدہ ہے۔ جیسا کہ پیغیر نے فرایا

4.1

کلکم راع و کلکم مسئول عن رعینه تم میں سے ہرایک مخص راعی کران و گلمبان ہے۔ اور ہر مخص رعیت کے بارے میں خدا کے سامنے جوابدہ ہے۔

## نبوت اور وحی بر مدار کار رکھنا

اسلامی ریاست میں بدار کار' نبوت اور وی پر رکھا جاتا ہے۔ تمام قوانین اور معاملات کا حل وی اللی کی روشنی میں حلاش کیا جاتا ہے جو نبی صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہوئی۔ چاہے یہ وجی جلی ہویا وی تحفی ہو' وجی مثلو ہویا غیر مثلو اور جو معیقن شکل میں قرآن و سنت کے خلاف نہیں بن سکتا اور نہ بی چل سکتا۔ پیس سے مغربی جمہوریت اور اسلامی شورائی نظام بالکل واضح طور پر ایک دوسرے محینز ہو جاتے ہیں۔

اسلامی شورائی نظام میں قانون کے بنیادی اسول اور دستور بنانے کی اضار ٹی صرف اللہ تعالی کی ذات ہے۔ اسلامی قانون کے لیے اس شارع کی طرف سے اساسی اسول اور قواعد مرتب کیے گئے ہیں اور آکٹر اہم جزئی احکام بھی عام طور پر بیان کیے گئے ہیں اور جو نئے مسائل پیدا ہوتے ہیں ان کے لیے جہتدین امت اشی بنیادی اسول اور مصاور شرعید کی روشنی میں قانون سازی کرتے ہیں۔ گر مغربی جمہوریت میں عوام قوت کا سرچشد ہوتے ہیں اور قانون بنانا بھی ان کا ہی جن سمجھا جاتا ہے چونکہ انسان کی عقل ناقص اور نارسا ہے اور مستقبل سے بے خرہے۔ اس لیے جو قانون وہ بناتا ہے چند ونوں میں خود اس کی خامیاں محسوس کر اے تبدیل کر دیتا ہے یا اس میں ترمیم کر دیتا ہے۔ دوسری طرف اسلامی ریاست میں اللہ کا بنایا ہوا المامی اور ائل قانون چانے۔ یو ہر زبانہ کے نت نے مسائل کا حل چیش کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے۔

چونکہ وہی اور نبوت نے زندگی کے ہر شعبہ کی رہنمائی کی ہے۔ اس لیے اسلامی ریاست میں شریعت (قانون) کے ساتھ اظلاق اور انسانی آواب کی پابندی بھی ضروری ہوتی ہے تاکہ تعمل دین جاری اور نافذ ہو اور زندگی کا کوئی شعبہ بھی غلط کاری کا شکار نہ ہو سکے۔ اظلاقی تربیت کی وجہ سے محاشرے کے افراد پولیس کے ڈر بی سے شیس بلکہ وہاں بھی غلط کاریوں سے پربیز کرتے ہیں جمال ان کو دیکھنے والا کوئی نہ ہو کیونکہ ان کے عقیدے کے مطابق خدا تو انسیں دیکھ رہا ہوتا ہے۔

## قانون خداوندي كي بالادستي

اسی بنیاد پر اسلامی ریاست میں بالادستی قانون خداوندی کو بی حاصل ہوتی ہے اور اس کی خلاف ورزی کو گناہ کبیرہ بلکہ کفر و شرک کے برابر جرم سمجھا جاتا ہے۔ ارشاد خداوندی ہے:

ر وَمَنْ لَمْ يَحْكُمُ بِمَا آنْزَلَ اللهُ فَأُولَيْكَ هُمُدُ الفَّيِقُونِ ﴿ المَامُوهُ هَهُ مَا الفَي فَعَرُ الفَيقُونِ ﴿ المَامُوهُ هَهُ مَا اللهُ وَهُمُ اللهُ وَهُمُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللّٰهُ فَالْوَلَيْكَ هُمُو الْكَفِيرُونَ ﴿ الْمَالَمُو ٢٢٠٠٥) جو الله ك نازل كيه بوئ تانون ك مطابق عم نيس ويتا اور اس ك مطابق فيط نيس كرآ وه فاستون اور كافرون بين س بين-

عدل كا قيام

#### P . P

اسلامی ریاست کی ایک امتیازی خصوصیت عدل قائم کرنا ہے۔ اس میں امیر غریب عکران رعایا چھوٹا ہوا مقیم مسافر الک و ملازم اور زندگی کے ہر شعبہ سے تعلق رکھنے والے کے ساتھ برابر انساف کیا جاتا ہے۔ حضرت علی علیفتہ المسلمین ہوتے ہوئ مسلمان قاضی کی عدالت میں اس لیے مقدمہ بار جاتے ہیں کد ان کے پاس کافی شوت نہیں ہوتا اور فریق مخالف یمودی سے انساف دکھ کر اس قدر متاثر ہو جاتا ہے کہ اس فیصلے کے بعد وہ مسلمان ہو جاتا ہے اور اقرار بھی کرتا ہے کہ زرہ (متازعہ مال) حضرت علی کی (حقیقت میں) ملکیت ہے۔ جس پر اس نے دعویٰ کیا تھا۔

قرآن نے رسولوں کی بعثت کا مقصد ہی ہے بیان کیا ہے کہ وہ عدل قائم کریں۔ "ہم نے اپنے رسولوں کو روش نشاندوں کے ساتھ ساتھ کتاب اور میزان نازل کی تاکہ انسان افساف پر قائم ہوں"۔ (الحدیدےca)

دوسری جگه ارشاد ب:

اغداؤا سفو آفرب لِلتَّقُويُ (الماء هذه) الساء هذه)

امن وسلامتي كاانظام

اسلای ریاست کی ایک اہم ذمہ داری ہے ہے کہ وہ ملک کے طول و عرض میں بلکہ پوری دینا میں امن و سلامتی قائم کرے باکہ کی کو خدا کے سوا اور کی کا ڈر نہ ہو۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی مشہور بیشن گوئی ہے کہ جزیرۃ العرب پر ایبا وقت آئے گا کہ ایک عورت حضرموت تک مال و دولت سمیت جائے گی طراسے اللہ کے سوا اور کسی کا خوف نہیں ہو گا۔ اسلامی ریاست کا کی فقشہ قرون اوالی میں دیکھا گیا عرب کی سرزمین جو خوزیزی ڈاکہ زنی اور بدامتی کے لیے مشہور تھی امن و سلامتی کا گہوارہ بن گئی اور اس کے گزرے دور میں بھی جب کہ پوری دنیا میں قبل خوزیزی ڈاکہ زنی چوری چوری تحزیب کاری روز کا معمول ہے۔ سعودی عرب بہاں پورا کا بورا اسلامی نظام مکمل شکل میں نافذ نہیں طرحدود و تعزیرات اور کچھ دوسرے قوامین اسلام نافذ ہیں ان کی برکت سے وہاں دکان دار دکان کھی چھوڈ کر نماز کے لیے یا کسی اور حاجت کے لیے چلا جاتا ہے۔ اور اسے چوری یا ڈاک کا کوئی ڈر نہیں ہوتا۔ یہ اسلامی نظام کی برکات ہیں اور اسلامی ریاست کی کامیابی کا واضح جوت بھی۔

#### اجتاعی کفالت و ذمه داری

اسلای ریاست میں اجناعی کفالت کا نظام اقتصادی مسائل کا ایک بھترین عل ہے۔ اس کا مفہوم یہ ہے کہ مسلمان معاشرے کے افراد آئیں میں ایک ودسرے کی کفالت کے ذمہ دار ہیں۔ ایک اجناعی فنڈ زکوۃ و صدقات وغیرہ کا قائم کیا جاتا ہے۔ اور اس میں سے معذور مختاج اور مستحقین کی کفالت کی جاتی ہے۔ یہ فنڈ مسلمانوں کے متمول اور مخیر افراد جمع کرتے ہیں اور مختاجوں میں تقنیم ہو جاتا ہے۔

#### مملكت كومضبوط بتانا

مملکت اسلامی کو مضبوط بنانا اور اس کی حفاظت کو بیتی بنانا اسلامی ریاست کا بدف ہے۔ ایک ریاست اس وقت تک مضبوط معظم اور دشن کی دستبرد سے محفوظ شیس ہو سکتی جب تک وہ اسلحہ جنگی ساز و سامان سرسد اور دوسرے مادی اسباب و

r.1

متاع سے لیس نہ ہو اس کے ساتھ ساتھ اس کے محافظوں کے حوصلے بھی بلند ہوئے چاہیں۔ کیونکہ جنگ میں اولین مضبوط ترین ہتھیار اسلحہ نہیں بلکہ حوصلہ ہے۔ اس لیے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

وَآعِدُوْاللَّهُمْ مَنَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوْةٍ وَمِنْ رَبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُوْنَ بِ مَعَدُوَّ اللهِ وَعَدُوْرَكُمْ وَاخْرِيْنَ مِنْ دُوْنِهِمْ لا تَغْلَمُوْنَهُمْ أَللَّهُ يَعْلَمُهُمْ (الله ١٠٠٨)

اور تم لوگ جمال تک تمهارا بس چل زیادہ سے زیادہ طاقت اور تیار بندھے رہنے والے محور ب ان کے مقابلے کے لیے تیار رکھو ٹاکہ اس کے ذریعے سے اللہ کے اور اپنے دشمنوں کو اور ان دوسر دشمنوں کو خوف زدہ کرد جنہیں تم نہیں جانتے گراللہ جاتا ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم فراتے ہیں:

> ر ماط يوم وليلة خير من النفيا و مافيها الله كى راه يس جاد كرتے يوئ ايك ون رات يوكيدارى كرنا دنيا و ما قيما ، بهتر ب-

#### اصلاح معاشره

اسلامی ریاست کا ایک خاص شعبہ وعوت حق کو عام کرتا اور پوری دنیا تک پنچانا ہے۔ اس کو وزارت امر بالمعروف و نمی عن المنکریا الدعوۃ و الارشاد کما جاتا ہے۔ چونکہ مسلمانوں کو یہ حکم دیا گیا ہے کہ خود بھی گرابی اور بلاکت سے بچ اور دوسرے انسانوں کو بھی بچاؤ۔ ارشاد ہے:

قَوْا الشَّكْدُ وَالْمُلِيكُدُ ثَارًا رَاتُمْ مِهِ ١٩٠١)

ائ آپ كو اور ائ الل و عمال كو أل ، جاؤ-

ای طرح تواصی بالحق کا تھم جو سورہ عصر میں دیا گیا ہے اس کا بھی مطلب یہ ہے کہ تمام دنیا کو حق پنچانے کی ذمہ داری ہم پر ڈالی گئی ہے۔ اصلاح معاشرہ کے بارے میں امر بالمعروف اور نبی عن المشکر کا ایک وسیع ترین موضوع قرآن و حدیث میں پھیلا ہوا ہے۔ ارشاد ربانی ہے:

کُنٹُو بَحَیْرَ اَمْتَ اَکْورِجَتَ لِلنَّاسِ تَامُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ تَنْهَوْتَ عَلَمُونَ بِالْمَعْرُوفِ تَنْهَوْتَ عَنِينَ الْمُسْتَكِرِ (آل عران ۱۰:۳)

اب دنیا می وہ بمترن گروہ تم ہو ہے انبانوں کی ہدایت کے لیے میدان میں لایا گیا ہے۔ تم نِنگی کا عظم دیتے ہو اور برائی ہے روکتے ہو؟

#### اقامته صلوة

ایک اسلامی ریاست میں یہ بھی لازی ہو آ ہے کہ نماز کا نظام قائم کرنے کے لیے پورا پورا انتظام کیا جائے۔ قرآن پاک میں مختلف پیرایوں میں نماز کے وجوب کا ذکر آیا ہے اور بتایا گیا ہے کہ مسلمان کی علامت یہ ہے کہ جب ان کو افتدار مل جائے تو پہلا کام وہ یہ کرتے ہیں کہ نماز کا نظام قائم کرتے ہیں۔ ارشاد خداوندی ہے: اً لَذَنِنَ إِنْ مُنْكَنَّهُمَّةً فِي الْأَرْضِ اَفَا هُوَا الْصَلُوةَ الْحُ ١٣٥٢) یه ده لوگ میں کہ جنہیں اگر ہم زمین میں افقار بخشیں تو وہ نماز قائم کریں گ۔ یاد رہے کہ قرآن میں جمال بھی نماز کا حکم دیا گیا ہے۔ وہاں لفظ اقامتہ صلوۃ ندکور ہے ادائے صلوۃ نہیں۔ اس لیے کہ اللہ کو مطلوب نماز کا پورا نظام قائم کرنا ہے۔ اقامتہ کا لفظ عربی میں نظام قائم کرنے کے لیے آتا ہے۔

علوم کو ترقی دینا

اسلامی ریاست کے فرائض میں سے یہ بھی ایک اہم فرض ہے کہ علوم کی مربر سی کرے ان کو برتی وے۔ اس همن میں علوم کا مفہوم عام ہے۔ چاہے دیتی علوم ہوں۔ اسلامی ریاست ان سب کی علوم عام ہے۔ چاہے دیتی علوم ہوں یا سائنس آریخی ورش ہے کہ اور دو مرے دنیاوی علوم ہوں۔ اسلامی ریاست ان سب کی مربر سی کو اور ان کی ترقی کی راہیں وصورت کی۔ نبی نے فرایا: طلب العلم فریضہ علی کل مسلم اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ علم کا طلب کرتا اور سیکھنا ہر مسلمان کا فریضہ ہے۔ چاہے بچے اور جوان ہویا یو زھا ہو۔ کیونکہ الحکمة ضالة الحدومن یعنی وانائی کی بات مومن کی گشدہ متاع ہے۔

فَلَوْ لَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةً فِنْهُمْ طَأَيْفَةً لِيَتَفَقَّهُوا فِالذَيْفِ وَلِيُتُنْذِرُوا قُوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا النِهِمْ لَعَلَهُمْ يَحْذَرُونَ ۖ ۞ رَاهُرٍ، ١٢٢،٩

مرابیا کیوں نہ ہوا کہ ان کی آبادی کے ہر تھے میں سے پکھے لوگ نکل کر آتے اور دین کی سجھے پیدا کرتے اور والی جا کر اپنے طاقے کے باشندوں کو خبردار کرتے اکد وہ (غیر مسلمانہ روش سے) پر تیز کرتے ۔ کرتے ۔

ان تمام نصوص کا مفہوم ہیہ ہے کہ علوم حاصل کرنا اور ان کو ترقی دینا مسلم معاشرہ کا اولین قرض ہے اور اسلای ریاست
کی ذمہ داری ہے کہ اس کام کے لیے سولتیں قرائم کرے۔ یک وجہ ہے کہ مسلمان خلفاء نے علوم سکھنے کھانے کے لیے
سولتیں میا کرنے کے لیے بری جدوجہد کی ہے۔ حضور نے خود اسران بدر ہے ویت کے بجائے یہ قبول کیا کہ وہ مسلمانوں کے
بچوں کو لکھنا پڑھنا سکھا ہیں۔ حضرت عرائے فوتی ترجی مراکز بیں علمی ادارے الگ منظم کے۔ مامون بارون اور دیگر خلفائے
عباب نے دنیا بھرکے سائنس دان بغداد بیں جو کرکے ایک بری تجربہ گاہ قائم کی۔ مسلمان محققین نے نجی حیثیت سے علوم میں
اس قدر ترقی کی کہ دنیا والے دیکھ کر دیگ رہ گے۔ عیسائی اور دو سری اقوام فرانس کے رائے اندلس جا کر اشبیلیہ خزاط اور
قرطبہ کی یوٹیورسٹیوں بیں مسلمان اسکالروں سے علمی استفادہ کرتے رہے۔

نظم و منبط اور مجابدانه زندگی

اسلامی ریاست کی سب سے بری خصوصیت یہ ہوتی ہے کہ اس کی رعایا 'سب کے سب ہروقت چوکس اور مستقد رہتے ہیں اور مستقد رہتے ہیں اور مستقد رہتے ہیں اور مجاہدات زندگی گزارتے ہیں اولی الامر کا تھم بجالائے ہیں کسی کو چون و چرا نہیں ہوتی۔ ایک مرتبہ حضور نے دوران کام میں قرایا بیٹھ جاؤا حضرت عبداللہ بن عباس اور عبداللہ بن مسعود مسجد میں آ رہے تھے عبداللہ بن عباس تھم سنتے ہی جوتوں کی جگہ بیٹھ کے اور عبداللہ بن مسعود اتنی تیزی سے بیٹھے کہ ان کا توازن قائم نہ رو سکا اور گر گئے۔ کر تھم پورا کیا۔ اسلامی

#### F . 4

ریاست کے مسلمان عوام اللہ رسول کے احکام کے ساتھ ساتھ مسلمان حکران کی اطاعت کو عبادت سیجھتے ہیں۔ جیسا کہ آیت قرآئی اطبعوا اللہ و اطبعوالرسول و اولی الامر منکم کا مفہوم ہے۔ اسلامی ریاست کے باشدے نظم و منبط کے نمایت پابند ہوتے ہیں کیونکہ ان کی تربیت سراسر اس طرح کی ہوتی ہے۔ پانچوں وقت نماز مقررہ اوقات میں پڑھنے سے یہ تربیت روزانہ آزہ ہو جاتی ہے۔

الغرض اسلامی ریاست ایک فلاحی و رفانی اور عوامی بھلائی کی حکومت ہوتی ہے۔ اس بیل حاکم و محکوم سرایہ وار اور غریب کے طبقات و تصورات کے بجائے اخوت و مساوات تعاون و تواقق بدردی و خیر خوانی عدل و انساف اس و سلامتی اور باہمی عزت و احرام کا دور دورہ ہوتا ہے۔ خداوند کریم ہے وعاہے کہ جمیں ایسی حکومت میں زندگی گزارنا تھیب کرے آمین۔ و آخر دعوانا ان الحداللمارب العالمين

# رواداري

اَلْمُتُهُ لِلْهِ عَنَّمَدُهُ وَنَسُتَيِنَانُهُ وَلَمُتَكَنَفِهُ وَنُوءُ مِنَ بِهِ وَنَتَوَكَلُكُ عَلَيْهُ وَنَعَوْدُ بِاللّهِ مِنَ شَمُولِ اَنْفُينَا وَمِنْ سَيِطاتِ اَعْمَالِنَاسَ يَعْدُو اللهُ فَلَامُضِلَ لَهُ وَسُنَ يَيْسُلِمُهُ فَلَاهَادِي لَهُ وَنَشْهَهُ اَرَثَ لَةً اللهُ إِلاَّ اللهُ وَخَدَهُ لَا يَمْرُيكِ لَهُ وَلَمْهُمُهُ اَرَثَ مُحْتَكَدًا عَبُدُهُ و مُعُولُهُ مَلَ اللهُ عَلَيْهُ وَحَلَمُ لَلْهِ وَاصْحَابِهِ وَلَهْلِ بَيْتِهِ وَكَادُكُ وَسَلَّمَهُ اللهِ وَاصْحَابِهِ وَلَهْلِ بَيْتِهِ وَكَادُكُ وَسَلَّمَ .

اعوذبالله من الشيطن الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم

آيات مباركه:

وَلا تَسُبُوا الَّذِينَ يَنْتُونَ مِن دُونِ اللهِ فَيَسُبُوا اللهَ عَدُوا بِغَيْرِ عِلْمِ كَدْلِكَ رَيَّا لِكُل أُمَلَةً عَمَلَهُمُو ثُمُرَ إِلَى رَبِّهِ مُرْجِعُهُمْ فَيُسْبَعِنُهُمْ بِمَا كَانُوْا يَغْمَلُونَ ﴿ (الانعم ١٠٨٠)

اور (اے مسلمانو!) یہ لوگ اللہ کے سواجن کو پکارتے ہیں انہیں گالیاں نہ دو کیں ایسانہ ہو کہ یہ شرک سے آگے برات کی بنا پر اللہ کو گالیاں دینے لکیں۔ ہم نے تو ای طرح ہر گروہ کے لیے اس کے عمل کو خوشما بنا دیا ہے چرانمیں اپنے رب ہی کی طرف لیٹ کر آنا ہے 'اس وقت وہ انہیں بنا دے گا کہ وہ کیا کرتے ہیں۔

پی اس لیے اے محر اب تم اس دین کی طرف وجوت دو اور جس طرح تمہیں تھم دیا آیا ہے۔ اس پر مشبوطی کے ساتھ تائم ہو جاؤ اور ان اوگوں کی خواہشات کا اتباع نہ کرو۔ اور ان سے کمہ دو کہ اللہ فے جو کتاب بھی نازل کی ہے میں اس پر ایمان لایا۔ مجھے تھم دیا گیا ہے کہ میں تہمارے ورمیان انساف کوں۔ اللہ ہی تمارا رب بھی ہے اور تمهارا رب بھی۔ ہمارے اعمال ہمارے لیے بیں اور تمهارے اعمال تمارے لیے۔ ہمارے اعمال مرد تم سب کو جع کرے گا اور ای کی طرف سب کو جع کرے گا اور ای کی طرف سب کو جانا ہے۔

لا اكسَرَاهَ فِي النَّهِ مِن اللَّهِ مِن النَّهِ مِن النَّهِ مِن النَّوَاتُ وَاللَّهِ مِنَ النَّوَاتُ وَاللَّهِ مِنَ النَّمَ اللَّهِ مِن النَّهِ مِن النَّهِ مِن كَانَ مَا لَمُ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ مِن كُولَى وَور زيروسَى نبين بم سجح بات قلط خيالات سے اللَّه جمائت كرركا وى من على ب

عديث شريف:

عن عبدالله بن عمرو رضى الله عنهما قال النبي صلى الله عليه وسلم من احب ان يزحزح عن النار و يدخل الجنة فلتاته منيته و هو يؤمن بالله واليوم الاخر وليأت الى الناس الذي يحب ان يوتى اليه (رواه مملم)

حضرت عبدالله بن عموف روایت کی ہے کہ نبی صلی الله علیہ وسلم فے فرمایا: جو مخض اس بات کو پند کرتا ہے کہ آگ سے دور کیا جائے اور بھت میں واخل کیا جائے تو اس موت اس حالت میں آئی چاہیے کہ وہ اللہ اور روز قیامت پر انمان رکھتا ہو اور لوگوں سے وہی رویہ اختیار کرے جو رویہ وہ اپنے لیے پند کرتا ہے۔

حزات گرای!

دین اسلام کی جو اہم خصوصیات میں ان میں ہے ایک رواداری ہے۔ رواداری فاری زبان کا کلمہ ہے جس کے افظی معنی بیں روا رکھنا' جائز رکھنا' جائز سمحنا۔ اور یہ کہ دوسرے ادیان' نظریات' خیالات' مسالک اور ان کے مانے والول کو برداشت کرنا اور ان کے حقوق تسلیم کرنا۔ آج کل مسلم معاشرے میں یہ کلمہ زیادہ بولا تو جاتا ہے لیکن اس پر عمل نہیں کیا جاتا سواس پر عمل کرنے کی بری ضرورت ہے۔

رواداری کے کلے کے متعلق عام لوگ اس قاط فنی بی جٹلا میں کہ دی مختلف خیالات رکھنے والے آومیوں کے مختلف اور متفاد خیالات کو درست قرار دینا رواداری ہے۔ حالا نکہ یہ رواداری نہیں ہے یک مین منافقت ہے اور ایک گونہ جھوٹ بھی ہے۔ رواداری کے معنی یہ میں کہ جن لوگوں کے مقائد یا اعمال ہمارے نزدیک قاط بین ان کو ہم برداشت کریں' ان کے جذبات کا لحاظ کریں' ان پر ایسی تکت چینی نہ کریں ہو ان کو رنج بہنچانے والی ہو' اور انہیں ان کے اعتقادے بھیرنے یا ان کے عمل سے

روکے کے لیے زبردی کا طریقہ اختیار نہ کریں۔ اس ضم کا مخل و برداشت اور اس طریقے ہے لوگوں کو احتقاد و عمل کی آزادی
دینا نہ سرف ایک مستحن فعل ہے بلکہ مخلف الحدیل جماعتوں میں امن و سلامتی برقرار رکھنے کے لیے ضروری ہے۔ لیکن اگر
ہم خود ایک عقیدہ رکھنے کے باوجود محض دو سرے لوگوں کو خوش کرنے کے لیے ان کے مخلف عقیدوں کی افعدیق کریں اور خود
ایک وستور العمل کے بیروکار ہوتے ہوئے دو سرے مخلف وستوروں کا ابتاع کرنے والوں سے کہیں کہ آپ ب حضرات برخق
ہیں' تو اس منافقانہ اظہار رائے کو کسی طرح رواداری سے تعیر نہیں کیا جا سکتا۔ مصلحت کے تحت خاصوشی اختیار کرنے اور جان
ہوجھ کر جھوٹ بولئے میں آخر پچھ تو فرق ہونا چاہیے۔

الغرض رواداری کا مفہوم ہیہ ہے کہ کئی کو ناحق علم اور گرائی پر جانے ہوئے اسے برداشت کرنا اس کے حقوق حریت تعلیم کرنا اس اس کے عقائد کے مطابق عمل کرنے کا حق حاصل ہونے کو تتلیم کرنا رواداری ہے۔ اسلام نے رواداری برسے کی نہ صرف اجازت دی ہے بلکہ اسے افتیار کرنے کی تعلیم اور اس کے بارے میں ایک لا تھ عمل بھی دیا ہے۔ واجب الاحرام حضرات!

رواداری کی بردی دو فتمیں ہیں۔ ایک مسلمانوں کا غیر مسلموں کے ساتھ رواداری رکھنا اور دوسری مسلمانوں کے مختلف مسلکوں اور غذہبوں کے بیردکاروں کی باہی رواداری۔ آج مسلم معاشرے کو دونوں فتم کی رواداریوں کی سخت ضرورت ہے۔ ایک طرف وعوت و تبلغ کے لیے نوجوان نسل کو آزاد روی کے جدید نظریات کی زد سے بچائے کے لیے وزیران نسل کو آزاد روی کے جدید نظریات کی زد سے بچائے کے لیے وزیر اور بنائے کے لیے ای لوگوں کے ایک دوسرے کے قریب آئے اور باہی رویو پیدا کرتے کے لیے اور دنیا کو امن و سلامتی کا آموارہ بنائے کے لیے ای طرح مسلمانوں کے مختلف مسلکوں اور گروہوں کے درمیان بھی رواداری کی بے حد ضرورت ہے کیونکہ و مشن کی بحربور کوشش مسلمانوں کے مختلف مسلکوں اور قرقوں اور فرقوں کی بنیاد پر ان کے درمیان جنگ و جدل اور باہی چھٹاش و آویزش چلتی رہے اور وہ اپنا کام اطمینان سے کرتا رہے۔

آئے مسلمانوں اور غیر مسلموں کے درمیان رواداری کو لیتے ہیں۔ اس رواداری کی بنیاد امالہ اور رغبت پر ہے۔ یعنی غیر مسلموں کو اپنی طرف ماکل کیا جائے اور رغبت دلائی جائے کہ وہ اسلام کے قریب آئیں۔ امام ابن جیمیہ نے لکھا ہے کہ «غیر مسلموں سے تعلق کی اصل صلح و امن ہے، نہ کہ جنگ و جدل اور عدل و انصاف پر ہے نہ کہ ظلم و ستم پر۔ اس رواداری کو واضح کرنے کے لیے چند اصول بیان کیے جاتے ہیں۔

#### ادیان ساویه کا ایک سرچشمه

اسلام كتا بك تمام الهاى دين الك مرجش ب يوف بين اور ان كى بنياد الك بدارشاد بارى تعالى ب: شَرَعَ لَكُنُمُ فِينَ الْدِيْنِ مَا وَصِى بِ تُوْمَا وَ الْدَيْنَ اوْمَنِينَا النّيافَ وَمَا وَصَيْنَا يِهَ الْبُرْهِنِهُ مَ وَمُوْسَى وَعِنْيِتَى اَنْ اَقِيْمُوا الدِّيْنَ وَلاَ تَتَفَرَقُوْا فِيْهِ وَالورى ١٣١٥٣)

الله في تسارك ليه وين كا وي طريقه مقرركيا ب جس كا تحم اس في نوع كو ويا تما اور في (اك محم) اب تسارى طرف بم في وي ك ذريع س بيجا ب اور جس كي بدايت بم ايرانيم اور موى اور ميسي كو در اس يس متفق نه بوجاؤه

+10

ظاہر ہے کہ جب تمام اویان کو دینے والا ایک ہے تو ان دینوں میں اصولی طور پر بکسانیت اور تعلق ہوگا۔ جب تک ان میں تحریف نہ ہو جائے بنیادی اختلاف نمیں ہوگا اور یہ سب قابل احرّام ہوں کے اور ان کے پیرو کاروں میں ایک دوسرے کے لیے احرّام بھی ہوگا۔

تمام انبياء برحق بي

اسلام واضح کرتا ہے کہ تمام انبیاء علیم السلام کا ورجہ ' رسالت کی حیثیت سے مساوی ہے اور ان کے درمیان رسول ہونے کے کھانا سے کوئی فرق نہیں کیا جائے۔ الندا مسلمانوں کے لیے ضروری ہے کہ وہ تمام نبیوں پر ایمان لا کی اور ان کو برحق مائیں۔ اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا:

قَوْلُوْ الْمَنَا بِاللّٰهِ وَمَا أَنْوَلَ إِلَيْنَا وَمَا أَنْوَلَ إِلَى إِلَىٰهِمَ وَإِسْلِمِيْلَ وَإِسْلَاقَ وَ الْاَسْبَاطِ وَمَا الْوَلِيَ مُولِمِي وَعِنْيِلِي وَمَا الْوَقِي النَّبِيُّوْنَ مِنْ رُبِهِمْ لَا لَنْفَرَق بَيْنَ آحَدِ مِنْهُمْرُ \* وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴿ وَالعَرْسِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ ا

مسلمانو 'کو کہ ''ہم ایمان لاے اللہ پالاس ہدایت پر ہو تماری طرف نازل ہوئی ہے اور ہو ابراہیم'' اساعیل'' اسحاق'' یعقوب'' اور اولاد یعقوب'' کی طرف نازل ہوئی تھی اور ہو مولی اور میلی اور دو سرے تمام پیمپروں کو ان کے رب کی طرف ہے دی گئی تھی ہم ان کے درمیان تقریق نہیں کرتے اور ہم اللہ کے مسلم ہیں۔

سامعين حفزات!

یہ ہے اسلام کی رواواری' وسعت ظرفی' آفاقیت اور ابدیت کا ایک پہلو کہ تمام انبیاء پر ایمان و ایقان ضروری ہے اور کمی جس بھی فرق نہیں کرنا ہے۔ جبکہ یمودی بعض انبیاء کو مانتے ہیں تو بعض کو نہیں مانتے' میسائیوں کا بھی یمی حال ہے۔ اس طرح دوسرے بزاہب کے لوگوں کا حال ہیہ ہے کہ وہ صرف اپنے اپنے دین کے رہنماؤں کو تو مانتے ہیں لیکن دوسروں کا انکار کرتے ہیں اس کے برخلاف اسلام جن انبیاء کے نام سامنے آئے ہیں ان کو بھی مانتا ہے اور جن کے نام نہیں آئے انہیں بھی اجمالی طور پر نی شلیم کرتا ہے۔

> دین <mark>میں اگراہ و جبر شی</mark>ں براوران اسلام!

دین اسلام کی رواداری کا ایک بنیادی اصول یہ ہے کہ وہ کسی انسان کو اسلام اختیار کرنے کے لیے مجبور نہیں کرآ' زور زیردستی نہیں کرآ بلکہ اپنی وعوت دے کر آزاد چھوڑ دیتا ہے چنانچہ یہ اصول بیان کرتے ہوئے فرمایا گیا: لا اکسراہ قی اللہ ٹیمین میٹ فقٹ شبہتی المؤسٹ مین المغرب المؤسٹ مین المغرب الرابترہ ۲۵۲۲) وین کے معالمے میں کوئی زور زبردستی نہیں صبح بات غلا خیالات سے الگ چھانٹ کر رکھ دی گئی ہے.

111

اور دو سری جگه فرمایا:

اقَائْتُ تَكْرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمِنِيْنَ ﴿ (يُلْمَ ١٩٩٠)

پر کیا تم اوگوں کو مجبور کرد کے کہ وہ مومن ہو جائیں۔

اسلام نے وین کی دعوت تفصیل سے پہنچا کر انہیں دلائل و براہین سے مطمئن کر کے پھرانہیں افقیار دے ویا کہ وہ اب اپنی مرضی کے مالک ہیں اس بات کو اس طرح فرمایا: و هدیدنه النجدین (البلد ۱۹۰۰) اور ہم نے اسے ووٹوں نمایاں رائے دیکھا دیے۔ حضور اگرم صلی اللہ علیہ وسلم کے اپنے دور حکومت میں کافر 'مشرک' منافق' صابق' بیودی اور عیمائی ہر قتم کے غذہب رکھنے والے موجود تھے۔ لیکن غرب کی بنیاد یر کمی کو قتل نہیں کرایا اور نہ ہی کمی کو دین قبول کرنے پر مجبور کیا۔

ندمی اختلافات میں شدت نہ کرنا

این ندی اختاافات کی بنا پر ایک دو سرے پر تعدی و زیادتی نہ کرنا الزائی جھڑا نہ کرنا اور نہ کسی کو قش کرنا بلکہ باہمی تعاون کرنا۔ اللہ تعالی نے فرمایا:

وَتَعَاوَنُوْاعَلَى الْبِرِ وَالتَّفْوَى وَلا تَعَاوَنُوا عَلَى الْاضْدِ وَالْعُدُوانِ اللَّامَهُ ١٠٠٥) و كام يَكَي اور خدا ترى كه بين ان بين سب سه تعاون كرو اور جو كناه اور زيادتي كه كام بين ان

میں کسی سے تعاون نہ کرو۔

تمام ادیان کی عبادت گاہوں کا احرام کرنا

اسلائی رواواری میں ایک اصول یہ شام ہے کہ تمام اویان کی عمادت گاہوں کا احرام کیا جائے۔ اللہ تعالی کا فرمان ہے: وَ لَــُولا دَ فَعُ اللهِ النّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَغْضِ لَهُدُ مَتْ صَوَاحِعٌ وَ بِسَيْعٌ وَ صَــَاوَلَتُ وَ مَسْجِدُ لُهُذَ كُونِهُمَا اسْمُ اللّهِ كَذِيْرًا أُرائِج ٢٠:٢٢)

اگر اللہ لوگوں کو ایک دوسرے کے ذریعے سے دفع نہ کرتا رہے تو خانقامیں اور گرجا اور عبادت گاہیں

اور مجدیں جن میں اللہ كا كرت بن نام ليا جاتا ہے اسب مساركر والى جاكيں۔

الذا عبادت گاہوں کا احرام کرنا ان کی حفاظت کرنا اور ان میں جو لوگ اپنے طریقے کے مطابق عبادت اور ذکر و اذکار میں معروف میں ان کو شک نہ کرنا مسلمانوں کی ذمہ داریوں اور روایات میں سے ہے۔ چنانچے حضرت ابو بکر صدیق نے لفکر اسامہ روانہ کرتے وقت انہیں ہدایات دیتے ہوئے فرمایا .... "تم لوگوں کا گزر ایسے لوگوں پر ہو گا جنہوں نے اپنے آپ کو گرجوں میں عبادت کے لیے وقف کر رکھا ہے ان کو ان کے حال پر چھوڑ ویٹا اور ان کو وہ کام کرنے دیتا جس کے لیے وہ یک وہ و گئے ہیں "۔ مسلمانوں کی رواداری کی ایسی زندہ مثالیں موجود میں کہ انہوں نے جو علاقے فتح کیے ان میں کمیں کوئی گرجا معومعہ اور دوسری عبادت گاہیں تمیں گرائیں۔

احرام انبانيت اور نضيلت كامعيار

اسلام تمام انسانوں کا انسان ہونے کی حیثیت سے احرام کرتا ہے اور ان کی ابتداء ایک باپ اور ایک مال سے قرار دیتا ہے۔ ارشاد ہے: وَلَقَدْ كَثَرَمْنَا بَغِنَ ادَمَ وَحَمَلْنُهُمْ فِي الْبَرْ وَالْبُغِرِ وَرَزَقَنْهُمْ فِنَ الطَّيْبَاتِ وَقَصَّلْنُهُمْ عَلَى كَثِيْرِ هِمَنْ خَلَقْنَا تَفْضِيْلِلا أَسَى (الامرامانات)

بے شک ہم نے بنی آدم (انسان) کو بررگ دی اور انسین فظلی و تری میں سواریاں عطا کیس اور ان کو پاکیزہ چیزوں سے رزق دیا اور اپنی بہت می خلوق پر نمایاں فوقیت بخشی۔

اسلام نے انسانوں میں وین ' زبان ' قومیت اور علاقے کی وجہ سے تغریق روا نہیں رکھی بلکہ ان سب کو انسان کی حیثیت سے برابر قرار دیا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے قرمایا: الناس سواء کا سنان المشط لینی لوگ سکھی کے وتدانوں کی طرح آپس میں برابر ہیں۔ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے قرمایا:

الناس كلهم عيال الله فاحبهم اليه انفعهم لعياله

تمام لوگ اللہ تعالیٰ کے عیال کی طرح ہیں۔ اللہ تعالیٰ کو ان میں سے زیادہ پیارا وہ ہے جو اس کے عیال کو زیادہ تفع پینچا تا ہے۔

اسلام کسی انسان سے نظرت نمیں سکھا آ بلکہ کفرو شرک اور برائیوں سے نظرت کا درس ویتا ہے۔ تمام انسانوں میں اللہ کے نزدیک مکرم و معزز وہ ہے جو ایمان و آفتوی سے مزین ہے۔ ارشاد باری ہے:

" نیکی اور پر بینر گاری میں باہمی تعاون کرد اور گناہ اور زیادتی میں ایک دوسرے کے ساتھ تعاون نہ کرد"۔ (المائدہ ۲:۵) پھر میہ حقیقت بھی بتائی کہ دینی اسور میں جو اختاافات رونما ہو بچے ہیں ان کا فیصلہ خود اللہ جل شانۂ قیامت کے دن فرائیں گے۔ ارشاد باری ہے:

وَقَالَتِ الْيَهُوْدُ لَيْسَتِ النَّصَرَى عَلَى شَخَحُ وَقَالَتِ النَّالِي لَيْسَتِ الْيَهُودُ عَلَى شَخَعُ وَقَالَتِ النَّالِيَ لَيْسَتِ الْيَهُودُ عَلَى شَخَعُ وَقَالَتِ النَّالِيَ لَا الْذِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِمِمْ فَيَا كَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا الْذِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِمِمْ فَيَا كَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّلِي اللَّهُ اللْلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلِمُ اللْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ الللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعَلِمُ اللْمُعَالِمُ اللللْمُلِمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ

یمودی کہتے ہیں کہ جیسائیوں کے پاس کچھ شیں اور جیسائی کہتے ہیں کہ یمودیوں کے پاس کچھ شیں۔ طالا تکہ وہ دونوں بی کتاب پڑھتے ہیں۔ ای فتم کے دعوے ان لوگوں کے بھی ہیں جن کے پاس کتاب کا علم نیس ہے۔ یہ اختلافات جن ہیں یہ لوگ جٹلا ہیں ان کا فیصلہ اللہ قیامت کے روز کر دے گا۔

الندا جاری دمه داری بید نمیں ہے کہ ہم اختلافات ختم کر کے بی چھوٹیں اور جو اختلاف ند چھوڑے اس پر زور و جر کریں بلکہ ان کا آخری فیصلہ اللہ تعالی خود کریں گے۔ اس لیے ان اختلافات کو برداشت کرنا چاہیے اور اختلاف ختم ند ہونے پر پریثان نہیں ہونا چاہیے۔

ای طرح اوگوں کو جس بات کی وجہ سے دو سرول پر فضیات وی جائے وہ بھی تقویٰ بی ہے ارشاد فرمایا ان اکر مکم عندالله انقاکم بینی عزت و تحریم کا اصلی معیار ایمان و تقوی ہے۔ پھر نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ججتہ الوداع موقع پر فرمایا ہ "لوگو ، خردار ربوء تم سب کا خدا ایک ہے۔ کسی عرب کو کسی عرب کو کسی کالے پر اور کسی کالے ربور کسی کا لے کہ اور کسی کا لے کہ اور کسی کا لے کہ اور کسی کا لے کہ کو کسی کا ربوء ہوت والا وہ ہے کہ کسی کس سب سے زیادہ عزت والا وہ ہے جو سب سے زیادہ عزت والا وہ ہے جو سب سے زیادہ پر بینزگار ہو"۔ (متنق طیہ)

rir

عدل و انصاف مین مباوات و رواداری

اسلام نے اپنے پیروکاروں کو واضح تعلیم دی ہے کہ وہ تمام اقوام سے اور تمام اویان و غداہب کے پیرو کاروں سے انساف و عدل کریں۔ اس بیں دین و غداہب' رنگ و نسل اور زبان و مکان آڑے نمیں آنا چاہیے۔ بلکہ اگر کمی سے و شنی ہے' جنگ ہو رہی ہے تو بھی انساف کا دامن ہاتھ سے نہ چھوٹے پائے۔ اللہ تعالی نے عدل کا تھم دیتے ہوئے قرمایا:

> وَاذَا حُكَمْتُهُمْ بَيْنَ النّاسِ أَنْ تَحَكُمُوا بِالْعَدُ لِ (الساء منده) اور جب لوگوں كے ورميان فيعلد كرو تو عدل سے فيعلد كرو۔ (اوگوں مين مسلم و غير مسلم سب شامل بين) اور دوسرى عكد فرايا:

يَا يُهِمَا الَّذِيْنَ المَنْوَا كُوْلُوْا فَوْمِئِنَ يَنْدِ شُهَدَا ۚ بِالْقِسْفِ وَلَا يَجْرِمَنْكُمْرُ مَنَانُ قَوْمِ عَلَى اللَّا تَغْمِلُوا الْفَدِلُوا "هُوَ اقْرَبُ لِمُنْوَى وَاثْنُوا اللَّهَ النَّهَ اللَّهَ اللَّهَ خَمِنْ يُنْ بِمَا تَغْمَلُونَ ﴿ (اللَّهُ وَمَدَ)

اے ایمان والو' اللہ کی خاطر رائٹی پر قائم رہنے والے اور انساف کی گوائی دینے والے بنو۔ کسی گروہ کی دشنی تم کو اتنا مشتعل نہ کر دے کہ انساف ے پھر جاؤ' عدل کرو یہ خدا ترسی سے زیادہ مناسبت رکھتا ہے اللہ سے ڈر کر کام کرتے رہو' جو پچھے تم کرتے ہو اللہ اس سے پوری طرح باخچر ہے۔ یعنی آپ کا واسطہ عیاہے یہودی اور عیسائی سے ہو یا ہندو اور مشرک سے' ہر حال میں ان سے انساف کرو۔ مسلمان کسی حالت میں بھی ہے انسانی نمیں کرتا۔

دین اختلاف کی بنیادی و مشنی نمیں ہوئی چاہیے عقف ادیان و سالک کے درمیان ہو اختلافات و افتراقات پائے جاتے ہیں ان کی بنیادی ایک دوسرے سے قطع تعلق نمیں ہونا چاہیے اور نہ ہی باہی حن سلوک صلد رخی اور اظابق و مالی تعلق قرنا چاہیے۔ ارشاد ربانی ہے: الْیَوْهَرِ اَجِلَ لَکُنْهُ وَالْمُحْصَلَفُ مِنَ الْمُسْتِ وَطَعَامُ الَّذِيْنَ اَوْتُوا الْكِتْبَ حِلَّ لَكُنْهُ وَطَعَامُ الْدِيْنَ اَوْتُوا الْكِتْبَ حِلَّ لَكُنْهُ وَطَعَامُ الْدِیْنَ اَوْتُوا الْكِتْبَ حِلَّ لَلْهُوْرُ وَالْمُحْصَلَفُ مِنَ الْمُنْوَ مِنْتِ وَالْمُحْصَلَفُ مِنَ الْدَیْنَ اَوْتُوا الْکِتْبَ عِلْ لَهُورُ وَالْمُحْصَلَفُ مِنَ الْمُنْوَمِنْتِ وَالْمُحْصَلَفُ مِنَ الْدَیْنَ اَوْتُوا الْکِتْبَ وَالْمُحْصَلَفُ مِنَ الْمُنْوَمِنْتِ وَالْمُحْصَلَفُ مِنَ الْدَیْنَ اَوْتُوا الْکِتْبَ اِسْدَالِ الْمُنْدَ وَالْمُحْصَلَفُ مِنَ الْمُنْوَمِنْتِ وَالْمُحْصَلَفُ مِنَ الْدَیْنَ اَوْتُوا الْکِتْبَ وَالْمُحْصَلَفُ مِنْ اللّٰهُ وَمِنْتِ وَالْمُحْصَلَفُ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ وَالْمُحْصَلَفُ مِنْ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰمِنِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَالْمُنْتُ مِنْ اللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَالْمُالِي الْمُنْ وَالْمُنْ اللّٰمَالِي الْمُنْ اللّٰهُ اللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَالْمُنْ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَالْمُنْ اللّٰمُ الْمُنْ اللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللْمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَلّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَالْمُولِمِ اللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَالْمُولِيْلُولُولُولِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰم

آج تمارے لیے ساری پاکیزہ چیزیں طال کر دی گئی ہیں اور ان لوگوں کا کھانا جن کو کتاب دی گئی ب تمارے لیے طال ہے۔ اور محفوظ عور تی ہمی تمارے گئے طال ہیں خواہ وہ الل ایمان کے کروہ میں سے ہوں یا ان قوموں میں سے جن کو پہلے کتاب دی گئی تھی۔

اسلای رواداری اور وسعت ظرفی کا اندازہ کھیے کہ ان کا ذیجہ اور کھانا مسلمانوں کے لیے علال اور ان کی عورتوں سے شادی جائز ہے تو دوسرے انسانی روابط و تعلقات اور اظاتی و معاشرتی حقوق ادا کرنا بدرجہ اولی لازم آئے گا۔ چنانچہ مسلمانوں نے اپنی روشن آریج میں ان حقوق کا اچھی طرح لحاظ رکھا ہے۔ انہوں نے غیر مسلموں سے عدل و انسانب کا بر آؤ کیا ہے۔ مروت '

MIM

حسن سلوک اور مصالحت کا روید افتار کیا ہے۔ ان سے معاہدے بھائے بیل اور رواداری کا جوت وا ہے۔

غیر مسلموں کے ساتھ احس انداز میں مباحثہ و مناظرہ

مسلمان دین اسلام کی افعام و تنتیم کے لیے غیر مسلموں کے ساتھ بحث و مباحثہ اور مناظرہ کر سکتے ہیں مگر ایکھے انداز ۔۔ وقار' متانت اور احزم کی حدود میں رہ کر معقولیت اور مجیدگی کے ساتھ کریں گے۔ ارشاد ہے:

ولا تنياً ولوّا أهل الكتب إلا بالنب هي أخسَنُ (العَلموت ١٠٢٦) اور الل كتاب عبي بناء كرموه طرفة ع-

اسلام نے مخالفین کے ساتھ بدتمیزی کو روا شیں رکھا اور نہ بی ان کے باطل عقائد کی بنیاد پر ان کے معبودوں اور بزرگوں کو وشام طرازی کی اجازت دی ہے۔ اگرچہ وہ بت بی کیوں نہ ہوں۔ جیسا کہ فطبے کی ابتداء میں آیت پڑھی گئی کہ بیا لوگ اللہ کے سواجن کو پکارتے ہیں اشیں گالیاں نہ دو کسیں ایسا نہ ہو کہ بیہ شرک سے آگے بڑھ کر جمالت کی بنا پر اللہ کو گالیاں دینے گئیں۔

اسلامی رواداری کا ایک اہم پہلویہ ہے کہ جب امت سلمہ اس قوم پر غالب آ جائے جس نے امت کے دین یا اس کی آزادی کے حق میں جارحیت اور ظلم و زیادتی کی روش اختیار کر رکھی تھی تو بھی امت کے لیے جائز نہیں رکھا گیا کہ وہ مفتوح قوم سے اس طرح انتقام کے کہ اے اپنا دین ترک کرتے پر مجبور کرے یا اے اپنے پہندیدہ عقائد رکھنے کے سبب اس پر بختی اور تشدد کرے۔ بلکہ یہ کافی ہے کہ وہ مفتوح قوم اسلامی حکومت کی اطاعت قبول کر لے اور خلوص کے ساتھ اس پر قائم رہے ' باکد ان کی پوزیشن یہ جو جائے کہ:

لهم مالنا وعليهم ماعلينا

ان کے وی حقوق میں جو مارے میں اور ان کے وی فرائش میں جو مارے میں۔

اس رواداری سے اسلای تاریخ بحری ہوئی ہے۔ حضور آکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی فتح مکہ سے یہ سلسلہ شروع ہو تا ہے جو ا اسلام کی تاریخ میں مسلسل جاری رہتا ہے۔ اس سے بردھ کریہ تعلیم وی کہ جنگی عالات کے دوران میں کوئی مشرک پناہ طلب کرے تو اسے پناہ ویں پھر اسے قرآن کی وعوت دیں' اس کی حفاظت کریں پھر اس کے وطن پنچانے کا بندوبست کریں' جرو زیادتی نہ کریں۔ فرمایا:

وَ إِنْ المَدُّ مِنَ السُفَرِيثِينَ اسْتَجَارِكَ فَاجِزَةٍ حَثَى يَنْفَعَ كُلْمَ اللَّهِ ثُلُقَّ اللَّهِ ثُلُقَ البَلِفُ مَامِنَة لَا لِكَ بِالْهُمُ قَوْمُ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّ السِّهِ؟)

اور اگر مشركين ميں سے كوئى فخص بناہ مانگ كر تهمارے پاس آنا چاہ (ماك الله كا كلام سے) قو است بناہ دے دو يمال مك كد وہ الله كا كلام من لے كرنا على اس كے كرنا على نبيل ركھتے۔

حفرات محرم!

اسلام میں ندیبی رواواری کے بارے میں یہ وہ بنیاویں ہیں جن پر ماری تندیب اور ثقافت کی عمارت قائم ہے۔ ان

#### 110

اصولوں کی بنا پر مسلمانوں پر الزم ہے کہ وہ اللہ تعالی کے تمام عمیوں اور رسولوں پر ایمان لا کیں اور تمام کا تذکرہ عزت و احرام کے کریں۔ ان بیل ہے کسی ٹی کے بیروکاروں پر کوئی زیادتی نہ کرے ان کے ساتھ معاملات اور تعلقات اجھے رکھے۔ ان کے ساتھ رئی ہے بیش آئے ' زی سے بات کرے ' ان کا ایک اچھا پڑوی ثابت ہو ان کی ضیافت و دعوت قبول کرے۔ اہل کاب سے قرابتی تعلقات بھی قائم کرنے کی اجازت ہے تاکہ خاندانوں کے درمیان تعلقات پیدا ہوں اور خونی رشتے قائم ہوں۔ پیر اسلام نے اسلام نے اسلام کے اسلام کے اسلام کے اسلام کے ساتھ بھی الزم کیا ہے کہ وہ غیر مسلموں کی عبادت گاہوں کی مفاظت کرے ' ان کے عقائد بیں مافات نے کہ مسلمان کی درمیان فرائفن کے باب بیں ان کو مسلمانوں کے مساوی درجہ نے کہ ان کی ترواوں کے مساوی درجہ دے۔ ان کی زعدگی' ان کی آبرہ اور ان کے مسلمان کی دندگی' اس کی آبرہ اور اس کے مسلمان کی دندگی' اس کی آبرہ اور اس کے مسلمان کی دندگی' اس کی آبرہ اور اس کے مسلمان کی دندگی' اس کی آبرہ اور اس کے مسلمان کی دندگی' اس کی آبرہ اور اس کے مسلمان کی دندگی' اس کی آبرہ اور اس کے مسلمان کی دندگی' اس کی آبرہ اور اس کے مسلم کی مفاطن دی ہے۔

غور کرنے کی بات ہے کہ جس وین نے دیگر اریان کے معاملے میں اس قدر مساوات ارواداری اور وسعت قلبی کا درس ریا ہے وہ خود اسلام کے اندر موجود دیگر مسالک اور علمی اختلاف رائے رکھنے والوں سے کس درجہ محبت احرّام افعادن اور رواداری کا خواہاں ہو گا۔ آج اسلام کی ان تعلیمات پر عمل کی اشد ضرورت ہے۔

و آخر دعوانا ان الحمد للدرب العالمين

# اسلامی معاشره میں خواتین کا کردار

اَلْحُمَدُ بِلَهِ خَمَدُهُ وَنَسَتَهِينَ وَلَسَتَنَفِرَهُ وَنُوءَ مِنُ بِهِ وَسَتَوَكَلُ عَلَيْهُ وَنَعُودُ اللهِ وَنَعَوْدُ النَّهِ مِنَ شَرُودِ النَّهِ عَلَى وَمِنْ سَيِناتِ اَعْمَالِنَا مَنَ تَهُدُوهِ النَّهُ وَلَا هَادِي لَذَ وَنَعَوْدُ النَّهُ اللهُ وَلَا هَادِي لَذَ وَنَشَهُدُ اَسَتُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ الله وَاللهُ الله وَاللهُ الله وَاللهُ الله وَاللهُ الله وَالله والله والله

اعوذبالله من الشيطن الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم

آیات مبادک:

أ- وَإِذَا لِيُمْرَا مَدُهُمْ بِالاَنْثَقَى طَلْلَ وَجْهُمْ مُسُودًا وَ هُوَ كَظِيْمٌ ﴿ هَا يَتُوالَى مِنَ القَوْمِ مِن سُوِّهِ مَا لِيُقِرَبِهِ ۚ آَيُمْسِكُمْ عَلَى هُوْنِ آهُ يَدُشُهُ فَى الشَّرَابِ ۚ آلَا سَامٌ مَا يَحْكُمُونَ ﴿ (اَ شَلا اللهُ الل

جب ان میں ہے کی کو بیٹی پیدا ہونے کی خوشخری دی جاتی ہے تو اس کے چرے پر کلونس چھا جاتی ہے اور وہ بس خون کا سا گھونٹ کی کر رہ جاتا ہے۔ لوگوں ہے چھپتا پھرتا ہے کہ اس بری خبر کے بعد کیا کی کو مند دکھائے۔ موجا ہے کہ ذات کے ساتھ بیٹی کو لیے رہے یا مٹی میں دبا دے۔

الا اللہ ) وَالْمُسَرِّ آَشَالُکَ بِالْمُسَلِّ وَ وَاصْطَابِرٌ عَلَيْهَا اللهِ (ط ١٣٢٦٠)

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی وزٹ کریں: www.iqbalkalmati.blogspot.com

- ایٹ گر والوں کو نماز اوا کرنے کا تھم ویا کرو اور نماز پر ثابت قدم رہو۔ ۱۹۳۲ کیا یکھی الگریش استوا قوا آ است کے واکھ بیکٹو کار (التحریم ۱۳۹۹) اے ایمان والوالیے آپ کو اور لیے الل و عمال کو دوزخ کی آگ ہے بھاؤ
- " فالصليخت قينت حفظت للعيب بما حفظ الناة (الساء ٢٣٠١) پن جو صالح عورتين بين وه اطاعت شعار بوتي بين اور مردون كي يجيد الله كي تفاظت و محراتي بين ان كه حقوق كي حفاظت كرتي بن-
  - " لِلدُّكَ رَمِعُلُ حَظِ الْأَنْشَيَيْنَ (الله ١١٥٠) مردول كا حد دو عورتول كي برابر ع

  - الفَّانُ عَنْ الْمُنتَائِنَ فَلَهُمَا الثَّلُمُ فِي مِنَا تَسَرَكَ مَن اللَّهُ مَن اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل
    - ع وَقُرْلَ فِي بُسُونِ تِكُنَّ (الاجراب ٣٣:٣٣) اور گرول في تك كر ربود
- آيَّنْهَا النَّاسُ اثْنَاقُ رَبَّكُمُ الذِي خَلَقَكُمُ شِنْ نَفْسِنَ وَاحِدَةً وَخَلَقَ مِنْهَا رَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثْنِيرًا وَنِيسَاءً وَاتَّقْتُوا اللَّهَ الذِي تَسَالُونَ سَالُمُونَ بِهِ وَالاَرْجَامُ اِنَ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيْبًا () (انساء 10)

اے اوگو اپنے رب ے ڈرو جس نے تم کو ایک جان ہے پیدا کیا اور ای جان ہے اس کا جوڑا بنایا اور ان دونوں ہے بہت مرد اور عورت دنیا میں پھیلا دیے۔ اس اللہ سے ڈرو جس کا واسط دے کرتم ایک دوسرے سے اپنے حق مانگتے ہو' اور رشتہ اور قرابت کے تعلقات کو بگاڑنے سے پر بیز کرو۔ یقین جانو کہ اللہ تم پر گرانی کر رہا ہے۔

- و يَا يَهُمَا الْفَيْنَ امْنُوا قَوْا اَنْسُتَكُمْ وَأَمْلِيَكُو نَارًا وَقَوْدُ هَا الْعَاسُ وَالْحِمَارَةُ (الْحَرِيمِ ١٣٣)
   ا اوگوجو ايمان لائ مو چاؤ اپ آپ كو اور اپ الل و ميال كو اس آل ے جس كا اير هن
   انسان اور پھر بوں گے۔
  - -١- لِلرَجَالِ نَصِيْبُ مِمَاكَتَسَبُوا \* وَلِلنِّسَاء نَصِيْبُ مِمَا اكْتَسَبْنَ (الناء ٢٠٠٠)

جو کھے مردوں نے کمایا ہے اس کے مطابق ان کا حصہ ہے اور جو کھے عورتوں نے کمایا ہے اس کے مطابق ان کا حصہ ہے۔

احاديث شريفه:

والله اناكنا في الجاهلية ما تعدللنساء امرا حتى انزل الله فيهن ما انزل و قسم لهن ما قسم (تني)

خدا کی فتم ہم جابلیت کے زمانہ میں عورتوں کو کوئی حق نمیں دیتے تھے۔ یمال تک کہ اللہ نے ان کے بارے میں احکام نازل فرمائے اور ان کے جھے مقرر کیے۔

الجنة تحت اقدام الامهات (تفارى)

جنت ماؤل کے قدموں تلے ہے۔

فانما ابنتي بضعة يريبني مارابها ويونيني ماآؤاها (عام يهني)

ب شک میری بیٹی میرے جسم کا محلوا ہے۔ جو چیز اس کو پریٹان کرے وہ مجھے پریٹان کر دیتی ہے۔ اور جو اس کو اذبت دیتی ہے۔ وہ مجھے اذبت دیتی ہے۔

عن ابن عمر رضى الله عنهما قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول كلكم راع و كلكم مسئول عن رعيته الامام راع والرجل راع على اهل بيته والمرأة راعية لمطى بيت زوجها وولدة و الخادم راع في مال سيده فكلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته (متق عليه)

حضرت ابن عمر رضی اللہ عنما نے کما کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے فرماتے ہوئے سانہ دختم میں سے ہر ایک گاران ہے اور ہر ایک سے اس کی رعیت کے بارے میں پوچھا جائے گا۔ چنانچہ امام (حاکم) اپنی رعیت کا گران مرد اپنے گر کا گران ہے۔ عورت اپنے شوہر کے گر اور اس کی اولاد کی گران ہے اور جر آیک سے گران ہے اور جر آیک سے اور جر آیک سے اس کی رعیت کے بارے میں پوچھا جائے گا۔

عن ابى شريح الخراعي أن النبى صلى الله عليه وسلم قالة من كان يؤمن بالله واليوم الاخر فليحسن الى جاره و من كان يومن بالله واليوم الاخر فليكرم ضيفه و من كان يومن بالله واليوم الاخر فليقل خيرا اويصمت (تقل عليه)

حضرت الى شريح فراى نے روايت كى كدنى صلى الله عليه وسلم نے فرمايا: جو مخص الله اور روز آخرت پر ايمان ركھتا ہے تو اسے چاہيے كد اپنے پاوى كے ساتھ حسن سلوك كرے اور جو مخص الله اور روز آخرت پر ايمان ركھتا ہے تو اسے چاہيے كد اپنے ممان كى عزت كرے اور جو مخص الله پر اور روز آخرت بر ايمان ركھتا ہے تو اسے چاہيے كد المجھى بات كے يا خاموش رہے۔

نعزات گرامی!

اسلامی معاشرہ میں خواتین کے کردارے متعلق مختلو کرنے ہے پہلے ضوری ہے کہ معاشرے کا تعارف کروایا جائے پھر یہ جائزہ لیا جائے کہ معاشرہ میں معاشرہ میں معاشرہ میں جو جائے کہ معاشرہ میں معاشرہ میں معاشرہ میں جو فرق ہے وہ مجمی واضح ہو جائے۔ تو آئے سب سے پہلے معاشرہ کا تعارف عاصل کریں۔
حضرات محترم! معاشرہ کمی غیر مرکی یا خیالی شے کا نام ضیں بلکہ یہ ابتناعیت کا نام ہے۔ اگر معاشرے کا جائزہ لیا جائے تو یہ

اندازہ ہوتا ہے کہ فرو ہی معاشرہ کا جزو اول ہے۔ افراد ال کر گھر بناتے ہیں اور مختلف گھروں سے محلے تھکیل پاتے ہیں اور ہے محلے شہوں ہیں تبدیل ہوتی رہتی ہے۔ یہ وج ہے محلے شہوں ہیں تبدیل ہوتی رہتی ہے۔ یہ وج ہے کہ جنگلوں بیابنوں میں معاشرتی مسائل پیدا نہیں ہوتے جبکہ وہاں جانور بھی بوی تعداد میں رہتے ہیں۔ معلوم ہوا کہ معاشرہ اس اجتماعی نظام کو کہتے ہیں۔ معاشرہ اسام امام غزائی رحمتہ اللہ علیہ نے سب سے اجتماعی نظام کو کہتے ہیں جہاں ہوش منداور باشعور افراد الل جل کر رہتے ہیں۔ مقرر اسلام امام غزائی رحمتہ اللہ علیہ نے سب سے اجتماع انسانی کو مثبت انداز میں فطرت کے تقاضوں کے مطابق قرار ویا ہے۔ انسوں نے اس کے دو اہم عوال بیان کیے ہیں۔ انسوں نے اس کے دو اہم عوال بیان کیے ہیں۔ انسان ابتدائے نسل اور دو سرا اسباب زندگی کی فراہمی۔ انہی دو عوال نے انسان کو باہم الل جل کر زندگی ہر کرنے پر مجبور کیا اللہ انسان ابتدائے آفریش سے ہی اجتماعیت بہند رہا ہے اور معاشرتی ارتقاکی منازل سے گزر کر آج یہاں شک پہنچا ہے۔ حضرات محترم!

اگر آئے ہم اصلاح معاشرہ کی بات کرتے ہیں تو اس سے واضح ہوتا ہے کہ معاشرہ ہیں بگاڑ آ چکا ہے اور معاشرے ہیں بگاڑ ای وقت پیدا ہوتا ہے جب فطرت کے بنائے ہوئے قانون توازن توڑ دیئے جاتے ہیں اور معاشرتی اقدار سے غفلت برتی جاتی ہے۔ معاشرے ہیں تبدیلیاں اس طرح دے پاؤں آتی ہیں کہ ہم انہیں محسوس بھی نہیں کرپاتے۔ حضرات محرّم!

آج معاشرتی انحطاط اس حد تک ہو چکا ہے کہ کوئی مخص بھی حالات سے مطمئن نیس اور روز بروز ہر مخص کی پریٹائیوں میں اصافہ ہو رہا ہے۔ ہمار اروا بتی معاشرہ ہر لحاظ سے مربوط تھا۔ لیکن آج اس کے اقدار کی کڑیاں ڈھیلی ہو چکی ہیں۔ ہم تمام وسائل کے باوجود خطرات کے سامتے ہے اس نظر آتے ہیں۔ آپس کا میل طاپ اور والبطگی۔ ایک دوسرے سے تعلق اور ذمہ داری لاپروائی اور ہے اعتمالی میں بدل گئی ہے 'زندگی سے اعتمال اور رواداری اٹھ رہی ہے طاندان ٹوٹ رہے ہیں۔ رہتے بھر رہے ہیں۔ رہتے بھر

بظاہر ارکان دین پر عمل ہو رہا ہے اور ہم مسلمان بھی کہلاتے ہیں لیکن اضطراب انتشار ' بے چینی خونریزی کو ٹر پھوڑ' حادثات ' ڈکیتیاں ' اغوا ' اسکانگ' رشوت خوری ' حرام خوری ' منشیات کا استعال اور دھاکوں کے واقعات بھی عام ہیں۔ آج کل نہ تو زئین نہ ہی فضا نہ سمندر نہ ہی دریا کوئی جگہ خطرے سے خالی شیں۔ نہ ہی کوئی مسکن محفوظ۔ آج ایک مرتبہ پھریوں لگتا ہے کہ انسان وہ سب پچھ بھول کر اسفل السافلین کی طرف جا رہا ہے جس کا نقشہ قرآن مجید نے یوں کھینچا ہے۔

ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرْ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِى الْفَاسِ (موره الروم ٢٥٣٠) فَكُلُ ور رَى مِن فَاوْ بَرِا مُو كَالِي كَالَى عــ فَكُلُ ور رَى مِن فَاوْ بَرَا مُو كَالْبُ وَكُولُ كَالِي كَالَى عــ

حفرات گرای!

یہ ب بھیجہ ہے ہمارے اپنے اعمال کا اللہ تعالی اور رسول کی ہدایت ہے منہ موڑنے کا انفراوی و اجھا کی طور پر شرایت پر نہ چلنے کا حقوق العباد ادا نہ کرنے کا بلکہ اس سے آگے بڑھ کر دو مروں کے حقوق مارنے کا اور اسلام کے دیے ہوئے معاشرتی نظام کی ٹوٹ چھوٹ کا نے ہمارے اسلاف نے کسی حد تک اپنایا تھا۔ اسلام کے معاشرتی نظام میں عورت کا بڑا کردار ہے بلکہ اگر سے کمنا جائے کہ عورت کا کردار مرد سے زیادہ ہی ہے تو ہے جا نہ ہو گا۔ ہماری کتنی ہی معاشرتی تمدنی اور شذہ ہی روایات ہیں جن میں عورت نمایاں ہے۔ اس لیے آئے عورت کے مقام و مرتبہ اور اس کے کردار کے بارے میں چھے تعشار کریں۔ mr.

معزز سامعين!

نداہب عالم میں اسلام ونیا کا پہلا اور آخری وین ہے جس نے عورت کو مال ' بیٹی اور یہوی کی حیثیت سے باو قار رہبہ ویا۔ مال کے پاؤل تلے جنت ملنے کی نوید سنائی ' بیٹی والدین کے لیے دوزخ سے چھٹکارے کا موجب بنی اور رحمت النی کی حیثیت ملی تؤ بیوی مرد کی شریک حیات ' ہم دم و ہمراز اور خوار کملائی۔

اسلام عورت اور مرد بین بجیت انسان کوئی فرق نہیں کریا سرور کا نکات سلی اللہ علیہ وسلم نے جہاں ہر قدم پر عورتوں کے حقوق ان کی ول جوئی اور انتیا ورج کے حسن سلوک کا خیال رکھا وہاں اپنی تعلیمات و ارشادات کے ذریعہ سے مسلمان عورتوں کی ذمہ داریوں اور ان کے فرائنش کا بھی جا بجا تھم فرمایا ہے۔ یہ انسانی قطرت ہے کہ اسے حقوق لینے کی تو جلدی ہوتی ہے لیان دیتے وقت بددلی کی جاتی ہے۔ اس لیے شریعت نے ایٹار اور احسان سے کام لینتے ہوئے دو سرول کے حقوق کی اوائیگی پر نور دیا ہے۔ جس طرح اللہ تعالی نے کا نتات کا نظام بنایا ہے اس طرح اس نے گھر کا نظام بھی قائم کیا ہے۔ گر معاشرہ کی اکائی بھی ہے اور معاشرہ کا نقط آغاز بھی۔

اسلام گھر کے ماحول کو پرامن اور خوشگوار رکھ کر افراد کی تربیت کا مرکز بناتا ہے۔ کنے کا محور عورت ہوتی ہے۔ انسان کی کردار سازی کا ادارہ اور اہم ترین تربیت گاہ اس کا گھر اور اس کی مال کی گود ہے۔ جس ماحول میں بچہ پرورش پاتا ہے اس ماحول کی چھاپ اس کی مختصیت پر گلق ہے عورت معاشرہ کی تغییر کا لازی بزو ہے۔ جس کا کردار و عمل معاشرہ کی ترقی کے لیے بہت اہم ہے۔ لفذا عورت کی اہمیت کے بیش نظراً کر محسن نسوال صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک طرف عورت کے حقوق کی تلقین فرمائی تو دو مری طرف اپنی تعلیمات کے ذریعہ سے اس پر چند اہم فرائض بھی عائد فرمائے ہیں۔

اسلام نے خواجین کو علم حاصل کرنے کا حق ویا ہے ساتھ ہی اس کا حصول قرش قرار ویا ہے۔ کیونکہ عورت کے لیے سب سے پہلے اپنے حقوق کی پہچان اور پھر ان کے حصول کے لیے علم نمایت ضروری ہے۔ اگر عورت خود صحح تعلیم کے زیور سے آرات نہ ہوگی قر پھروہ کیوں کر اپنی افلاد کو علم نتقل کر سے گی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے زددیک علم خر و برکت کا سرچشہ ہے۔ تعلیمات نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کی روشن میں بالخصوص حقوق و قرائش کا قلفہ صحت مند معاشرے کے لیے بے حد ضروری قرار ویا گیا ہے۔ معاشرہ کو بگاڑے بچائے اور اس کی اصلاح کرنے ہیں ویسے تو عرو و زن دونوں برابر کے شریک ہیں، کین آگر خور کیا جائے تو کسی بھی قلامی کام کے لیے آگر مرد اٹھے گا تو وہ صرف اپنی ذات کو ساتھ لے کر چلے گا آگر عورت اس مشن کو اپنے باتھ ہیں لے گی تو اس کے ساتھ پورا خاندان چلے گا۔ اس طرح اصلاح معاشرہ ہیں عورت زیاوہ موثر خابت ہو سکتی مشن کو اپنے باتھ ہیں لے گی تو اس کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ مجموعی طور پر آج عورت اصلاح معاشرہ ہیں کوئی کردار اوا نہیں کر رہی بلکہ بر فتہتی ہے۔ لین افسوس کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ مجموعی طور پر آج عورت اصلاح معاشرہ ہیں کوئی کردار اوا نہیں کر رہی بلکہ بر فتہتی ہے۔ سکیان خواجین کو بھائے ہے وہ اپنے اس اہم کردار کو اور بنیادی فریضے کو بھائے ہے قاصر ہیں۔ جب ایک مان خود صوم و صلواتی خیر و خرات اور اطاحت و تشکر کی بابنہ نہیں کردار کو اور بنیادی فریضے کو بھائے ہے قاصر ہیں۔ جب ایک مان خود صوم و صلواتی خیر و خرات اور اطاحت و تشکر کی بابنہ نہیں کو والے کو ایوان فریادی فریضے کی دورت کی طرح آپ کی کوئی کو معاشرے کا مفید عضر بنا سے گی؟ اور کسی طرح آپ کی اس خود صوم و صلواتی خیر و خرات اور اطاحت و تشکر کی بابنہ نہیں کو معاشرے کا مفید عضر بنا سے گی؟ اور کسی طرح آپ کی اور خیرات اور اطاح کی کوئی کو معاشرے کا مفید عضر بنا سے گی؟ اور کسی طرح آپ کی کا مفید عضر بنا سے گی؟

اگر خانون خانہ کا اپنا اخلاق و کردار قابل محسین و تقلید ہو گا تب ہی اس کی شخصیت کنید کے دیگر افراو پر اثر انداز ہوگی آج کل جارے گھروں میں اور گھروں کے باہر اسلامی اقدار کی کوئی پابندی شیں کی جاتی حالانکہ یہ جاری روایات کا حصہ تھیں۔ پہلے زمانے میں گھر کے برے بوڑھے اپنے بچوں کو اسلامی تاریخی واقعات اور قصے کمانیاں ساتے تھے جن ہے بچوں کے کردار سئورتے تھے ان کے دلوں میں اچھائی اور بھیاں جنم لیتی تھیں۔ وہ روایت اب ختم ہو بھی ہے۔ اس کی جگہ اب ٹی وی اور وی کی آر نے لے لی ہے جنہوں نے ہماری اخلاقی روایات کا جنازہ ٹکال دیا ہے۔ آج عور تیں اکثر و بیشتر اپنی گفتگوؤں اور مجلسوں میں دوسری عورتوں کی فیبت کرتی اور بنسی فداق اڑاتی میں اور یہ ان کا محبوب مضغلہ ہے۔ حالا نکہ قرآن کریم میں ارشاد ربانی ہے۔ وَسِنَ لِنَسَانَ لِنَسَانَ فَسَسَرَقَ لَسُنَوْنَ آ

جابی ہے ہراس مخص کے لیے (جو منہ در منہ) لوگوں پر طعن اور (پیٹے بیچے) برائیاں کرنے کا خوکر

ہے۔ حفرات گرای!

آج خواتین میں فضول خرچی و اسراف کی عادت بھی بدرجہ اتم پائی جاتی ہے۔ گروں میں اخراجات اس قدر برها دیے گئے ہیں کہ کسب محاش کرنے والا پریشان ہو جاتا ہے۔ کبھی وہ قرض کے بوجھ تلے دہا رہتا ہے تو کبھی حرام روزی حاصل کرنے کی طرف ماکل ہو جاتا ہے چربیہ عمل محاشرے کے لیے ناسور کی شکل اختیار کر لیتا ہے۔ چادر سے زیادہ جی چیلائے سے انسان ہر وقت قلبی پریشانی اور ذہنی دیاؤ کا شکار رہتا ہے۔ یہ اعصالی تاؤ کئی ایک بیاریوں کا چیش خید بن جاتا ہے۔ خصوصا مراقع ہو تو اور اور کہ کو ضروری مجھ کر کرتے رہتا ہم طرف عام ہے۔ محادت کرائی ا

قرآنی تعلیمات نے سر پوشی و تجاب پر بہت زور ویا ہے۔ شرقی سر و تجاب کی پابندی نہ کرنا گناہ بھی ہے اور معاشرتی بگاڑ کا ادامیہ بھی ہے۔ اگر خواتین اس بگاڑ کو روئے کی کوشش کریں تو معاشرہ کی اصلاح بہت آسان ہو جائے گی۔ پرہ پوشی سمجے معنی میں کی بھی طرح ترتی و فطرت انسان کو فقسان نہیں کی بھی طرح ترتی و فطرت انسان کو فقسان نہیں دیتے۔ جائز پردے سے عورت کی عفت و عصمت محفوظ رہتی ہے۔ نہ صرف سے بلکہ وہ مردوں کے فاسد ارادوں اور شرے محفوظ رہتی ہے۔ نہ صرف سے بلکہ وہ مردوں کے فاسد ارادوں اور شرے محفوظ رہتی ہے۔ اس دینی عظم سے فقلت برشنے میں عورت نہ صرف خود گناہ گار ہوتی ہے بلکہ مخالف بنس کو بھی گناہ گار بناتی ہے۔ مسلمان عورت تعلیمات نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کی برکت سے بی ان حادثات سے محفوظ ہے جس سے دنیا کی دیگر عورتوں کو دوچار ہوتا پڑتا ہے۔ دین اسلام نے خواتین کو منظر عام یا مخلوط محفلوں سے گریز کرنے کی تاکید فرمائی ہے۔ وہ اپ کھروں کی زیب و زینت بنے کے ساتھ معاشرہ کا مغید فرد بن سکتی ہے۔ صورہ احزاب میں ارشاد رہائی ہے۔ وہ اپ کھروں کی زیب و زینت بنے کے ساتھ معاشرہ کا مغید فرد بن سکتی ہے۔ صورہ احزاب میں ارشاد رہائی ہے۔ وہ اپ کھروں کے خورت کی تاکید فرمائی ہے۔ وہ اپ کھروں کی زیب و زینت بنے کے ساتھ معاشرہ کا مغید فرد بن سکتی ہے۔ صورہ احزاب میں ارشاد رہائی ہے

وَقَرْلَ فِي بُيُو تِكُنَّ وَلا تَبَرَّجُنَ تَبَرَّجُنَ تَبَرَّجَ الْجَاهِلِيَةِ الْأَوْلِي (الاراب٢٠٠٠) وقرل في بُيُو يَكُن وَلا تَبَرَّجُنَ تَبَرَّجَ الْجَاهِلِيَةِ وَكُولَ فِي الاراد الاراد مابق دور جاليت كى مى يج دع في دوكماتى بجود

شرم و حیا عورت کی زینت ہے۔ حضور صلی الله علیہ وسلم نے حیا کی ایمیت بیان کرتے ہوئے قرمایا الحیاء شعبة من الابسان حیا ایمان کا حصر ہے اور یہ بھی قرمایا گیا ہے کہ بے حیائی بداخلاقی ہے اور بد اخلاقی معاشرہ کی جڑیں کھو کملی کر دیتی ہے۔ خواتین کو قصوصا اس فعل سے بچنا جائے۔

اسلام نے عورت کا اصل واڑھ کار اس کے گھر کو قرار دیا ہے۔ نیز تعلیمات نیوی صلی اللہ علیہ وسلم کے نقط نظر سے عورت کے لیے تربیت کا یہ بھی ایک حصر ہے کہ اس کے لیے حدود کار متعین کیے جا کیں ایسا کرنے سے اس کی آزادی کمی بھی طرح سے سلب نمیں ہوتی۔ عورت کی تعلیم میں یہ بھی شامل ہے کہ اس کو فکری طور پر ذہن تشین کرایا جائے کہ اس کی عملی

#### rrr

زندگی کی جلائی کے لیے یہ صدود مناسب ہیں۔ معاشرہ کی فلاح کے لیے لازم ہے کہ عورت کی زندگی سے وہ تمام مواقع ختم كر ویے جائیں جن کا اس کی تربیت پر اثر انداز ہونے کا خدشہ ہے۔ اور جس سے معاشرے کے بگاڑ کا تطرہ ہے۔ اس تعلیم و تربیت کے نتیجے میں ایک ایبا معاشرہ وجود میں آتا ہے جس سے مرد اپنی حدود پھانتا ہے اور عورت اپنے اعمال کا تغین کرتی ہے۔ اس ذمہ داری ہے اسلامی معاشرہ پرسکون باو قار اور منتحکم ہو تا ہے۔ ارشاد ربانی ہے۔ للزَجَالُ نَصِيْكُ فِمَا اكْتَسَبُوا - وَللنِسَا الْصَيْبُ مِمَا اكْتَسَبِنَ السَّارِينَ (السَّارِينَ السَّارِينَ السَّلِّينَ السَّلَّالِينَ السَّلَّالِينَ السَّارِينَ السَّارِينَ السَّالِينَ السَّارِينَ السَّالِينَ السَّارِينَ السَّارِينَ السَّارِينَ السَّارِينَ السَّارِينَ السَّارِينَ السَّارِينَ السَّارِينَ السَّارِينَ السَّامِ السَّالِينَ السَّارِينَ السَّالِينَ السَّارِينَ السَّالِينَ السَّارِينَ السَّالِينَ السَّارِينَ السَّارِينَ السَّارِينَ السَّارِينَ السَّارِي جو کھے مردوں نے کمایا ہے اس کے مطابق ان کا حسد ہے اور جو کھے عورتوں نے کمایا ہے اس کے مطابق ان کا حصہ ہے۔

حفزات كراي!

اولاد میں بیٹے بیٹیاں دونوں شامل ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات کے مطابق آگر بیٹے دنیا کی تعت ہی تو بیٹیاں اللہ کی رحت ہیں۔ آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جس نے تین بیٹیوں کی برورش عربی سے کی وہ جنت میں میرے ساتھ ہو گا۔ یرورش میں جسانی آرام کے ساتھ روحانی اور جذباتی تربیت بھی شامل ہے۔ ضرورت اس بات کی ہے کہ بیوں کی وی تعلیم و ربت کے ساتھ ساتھ بیٹیوں کی بھی وی تعلیم و تربیت کی جائے۔

ہارے معاشرے میں ساس بووں کے جھڑے والدین اور بچل کے قساد نے گرے ماحل کو مکدر بتایا ہوا ہے۔ اس کی اصلاح میں بھی خواقین ہی اہم کردار اوا کر علق میں۔ اسلام نے صلہ رحی کرنے اور برے بوڑھوں کے احرام کا علم دیا ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے والدین کی نافرمانی کو بڑے گناہوں میں شار کیا ہے۔ حضرت عبداللہ این مسعود کی ایک مقبول حدیث ہے۔ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا یا رسول اللہ کون ساعمل افضل ہے؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا وقت بر نماز اوا کرنا۔ عرض کیا چرا فرمایا: والدین سے نیک سلوک۔ بعض احادیث مبارک بین مال کی خدمت بین حاضری کو جدد پر ترجیح دی گئی ہے۔ بعض احادیث سے پت چان ہے کہ صلہ رحی کے متیج میں رزق کی فراخی اور کشائش ہوتی ہے۔ رسول الله صلى الله عليه وسلم نے فرمایا: ب سے وزنی چیزجو قیامت کے دن مومن کے زازو میں رکھی جائیگی وہ اس کا حسن اخلاق ہو

جب تک اسلای معاشرہ میں خواقین اپنی سوچ و فکر قرآن و سنت کے مطابق نہیں ڈھال لیتیں اس وقت تک معاشرے کی خرابیاں دور نمیں کی جا سکتیں۔ جو مومنات عملا اللہ تعالی کی اطاعت کرتی میں وہ گفتار میں تھی اور اینے معاملات میں کھری ہوتی ہیں۔ جھوٹ' کمر و فریب' بدنیتی' حسد و بغض ہے پاک ہوتی ہیں۔ کفایت شعاری و قناعت' مبرو شکر ان کی سرشت میں شائل ہو تا ہے اور ان کے ہر کام میں راستی و صداقت کا پہلو نمایاں ہوتا ہے۔ کوئی خوف کوئی لائج خواہش نفس کا کوئی تقاضا ان کو سیدھی راہ ے ہنانے میں کامیاب نمیں ہو سکا۔ عورت جب ان خصوصات کی مالک ہو تو وہ اینے اخلاق صالح کے ذریعے ے اپنے اہل خانہ اور خاندان کو بھی متاثر کرتی ہے۔ یمی افراد معاشرے کی اصلاح کے علمبردار بن جاتے ہیں۔ اس طرح متع ے عصر جلتی رہتی ہے۔ اسلامی معاشرہ میں مادہ برستی کے بجائے اخلاقی اور روحانی قدروں کو زیادہ ابھیت دی جاتی ہے۔ اخلاقی تعلیمات کی روے مادہ برستی کے بجائے معیار انسانیت کو بلند کرنے پر زیادہ زور دیا جاتا ہے۔ کیونک اسلام کی اساس عقیدہ توحید

#### MAL

اور عقیدہ آخرت پر ہے۔ جو اللہ تعالیٰ کی اطاعت کرتا ہے اور یوم سزا و بڑا پر ایمان و یقین رکھتا ہے' وہ اپنا تزکیہ انس کر لیتا ہے۔ اگر عورت معاشرہ کا ایک فرد ہونے کی حیثیت سے اسلامی سوچ و فکر کے آباج زندگی گزارے اور مضبوط عمل و کردار کی مالک ہو تو وہ معاشرہ کی اصلاح کا کام بری خوش اسلوبی ہے کر سکے گی۔

دین اسلام جاہتا ہے کہ اسلام معاشرہ کی ہر خاتون دین و اخلاق حمیدہ کا مجمد ہو اور اسلامی تعلیمات کی پابتہ ہو۔ عورت کے لیے اخلاق کی پختگی اور اس کی سرت کی تقیر معاشرے کی صحت کے لیے بے حد ضروری ہے۔ اس کے حصول کا سرچشد تعلیمات نبوی صلی اللہ علیہ وسلم اور اسوہ حنہ ہے۔

و آخر دعوانا ان الحملله رب العالمين

# تجارت اور کاروبار کے اسلامی اصول (۱)

اَلْحُمَدُ بِاللّٰهِ خَشَدُهُ وَنَسُتَعِينَ وَ فَسَتَنَفِرَةٌ وَنُوءٌ مِنْ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُودُ اِللّٰهِ مِنْ اَعُمَالِنَا مَن عَلَيْهِ وَنَعُودُ اِللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِن اللّٰهِ مِن اللّٰهِ مِن اللّٰهِ مِن اللّٰهِ مِن اللّٰهِ مَا اللّٰهُ عَلَا هَادِي لَهُ وَنَشَهَدُ اَنْ اللّٰهِ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَلَا هَادِي لَهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ

اعوفبالله من الشيطن الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم آيات مبارك:

يَّا يَهُمَّا الذِينَ امَّنُوا لا تَاكُلُوا امْوَالَكُمْ بَيْنَكُمُ بِالْبَاطِلِ الآ أَنْ تَكُوْنَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضِ مِنَكُمْ ﴿ (الله ra: مِنْ)

اے لوگو جو ایمان لائے ہو' آئیں میں ایک دوسرے کے مال باطل طریقوں سے نہ کھاؤ' لین دین ہونا علی ہے۔ چاہیے آئیں کی رضامندی ہے۔

وَ أَوْفُوا الْكَيْلَ إِذَا كِلْتُكُمْ وَزِنُوْ الْمِالْقِينَظَاسِ الْمُسْتَقِيْمِ ۚ ذَلِكَ عَيْرٌ وَ أَوْفُوا الْقِينَظاسِ الْمُسْتَقِيْمِ ۚ ذَلِكَ عَيْرٌ وَ وَالْمُسْتَقِيْمِ ۗ ذَلِكَ عَيْرٌ

یکانے سے دو تو پورا بحر کردو اور تولو تو تحیک ترازد سے تولو۔ یہ اچھا طریقہ ہے اور بلحاظ انجام بھی کی بمتر ہے۔ یک بمتر ہے۔ اَوْفُوا الْمِكْيَالَ وَالْمِيْزَانَ بِالْقِسْطِ وَلا تَبْخَسُوا النَّاسَ اشْيَاتَهُمْمْ وَلا تَعْتَوا فِي الْارْضِ مُفْسِدِيْنَ ﴿ (مور اللهِ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كَنْتُمْ مُؤْمِنِيْنَ \* (مور الدم ٨٧٨)

(حضرت شعیب علید السلام نے اپنی قوم سے فرمایا) اور اس براوران قوم ، تحیک تحیک انساف کے ساتھ پورا تابع اور تولا اور لوگوں کو ان کی چیزوں میں گھاٹا ند دیا کرد اور زمین میں فسادند پھیلاتے پھرد۔ اللہ کی دی ہوئی بچیت تمارے لیے بہتر ہے اگر تم مومن ہو"۔

احاويث شريفدة

عن رافع بن خديج قال فيل يا رسول الله اى الكسب اطيب؟ قال: عمل الرجل بيده و كل بيع مبرور (رواه احمد مشكوة باب الكسب و طلب الحلال)

رافع بن خدیج رضی الله عند سے روابیت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے پوچھا گیا اے اللہ کے رسول (صلی الله علیہ وسلم) کوئس کمائی پاکیزہ ہے؟ آپ نے فرمایا آدی کا اپنے ہاتھ سے (محنت کر کے) کمانا اور ہرالیں تنج (تجارت) جس میں جھوٹ اور خیانت نہ ہو۔

عن ابى سعيدقال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم التاجر الصدوق الامين مع النبيين و الصديقين والشهداء (رواه الرّدي. مكلوة)

ایو سعید رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قربایا سے بولئے والا ایمان دار آجر (قیامت کے دن) تبول صدیقوں اور شہیدوں کے ساتھ ہو گا۔

عن ابى قتانة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اياكم و كثرة الحلف في البيع فانه ينفق تم يمحق (رواو ملم)

ابو قنادہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قرمایا خرید و فروخت میں زیادہ فتمیں کھانے سے بچو کہ بیہ سامان کے بکتے کا سبب تو بنتی ہیں (لیکن اس سے) برکت مٹ جاتی ہے۔ حضرات گرائ ا

یا عزت زندگی گزارئے کے لیے ضروری ہے کہ آدی اپنی روزی خود اپنے ہاتھوں سے کمائے اور کسی پر ہوجہ نہ ہے ہوں تو حال روزی کمانے کے بہت سے ذرائع اور پیٹے ونیا ہیں موجود ہیں گر اسلام ہیں جو مقام تجارت کو حاصل ہے وہ کسی اور پیٹے کو خریں۔ یک وجہ ہے کہ انبیاء علیم السلام ' صحابہ کرام'' صالحین امت اور بہت سے انکہ وقت نے بھی اے اپنا ذریعہ معاش بنایا۔ خود ہمارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی عملی زندگی کا آغاز تجارت ہی سے فرمایا تھا اور اپنی صداقت اور امانت کے سبب خود ہمارے بی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی عملی زندگی کا آغاز تجارت ہی سے فرمایا تھا اور اپنی صداقت اور امانت کے سبب اپنے معاشرہ میں وہ مقام حاصل کیا جو کسی اور کو میسرنہ ہوا۔ حتی کہ آپ کا لقب صادتی و امین مضبور ہو گیا۔ آپ کا ارشاد ہسب سے بہتر کمائی اپنے کی کمائی اور ہروہ کاروبار ہے جس میں جموٹ اور خیانت نہ ہو نیز آپ نے تجارت کی معاشی فشیات ان الفاظ میں بیان فرمائی۔ "اگر ونیا کی محاش کو دس حصوں میں تقسیم کیا جائے تو اس کے نو جھے تجارت میں ہیں ہیں۔

تجارت کی اس فضیلت اور برکت کی بناء پر برا خوش نصیب ہے وہ تاجر جو دنیا ہیں اپنے معاش کے حصول کے ساتھ ساتھ آخرت میں بھی بلند و بالا مقام پائے۔ اور برا بد بخت اور بدنصیب ہے وہ تاجر جو جھوٹ اور بے ایمانی کے ذریعے سے اپنی طلال روزی کو حرام بناکر حاصل کرے اور اپنی دنیا و آخرت دونوں کو تباہ کر لے۔ FFY

حزات محرم!

تجارت کے ایک مقدی اور اہم پیشہ ہوئے کے بارے میں ایجی ہو پالد عرض کیا گیا ای تقاضے کے پیش نظر اسلام نے جمال ہمیں زندگی کے دو سرے معاملات کو درست کرنے اور درست رکھنے کے لیے بنیادی ہدایات وی ہیں اس پیشہ کے نقدی کو برقرار رکھنے اور تجارتی معاملات کی بھتری کے لیے بھی قرآن کریم اور احادیث نبوی میں اہم ہدایات وی گئی ہیں۔ پہشراس کے کہ ہم تجارت کے سلسلہ میں قرآن و سنت کی وی ہوئی ہدایات جانے کی کوشش کریں مناسب معلوم ہو آ ہے کہ ہم تجارت کی حیثیت اور ایمیت پر خور کریں جو قرآن و سنت میں بیان ہوئی ہے۔

تجارت کی اہمیت قرآن کریم اور سنت نبوی کی روشنی میں محترم سامعین ا

تجارت کا تعلق چوتک معاش کے ذریعوں سے ہاس لیے آئے سب سے پہلے ہم ذرائع معاش سے متعلق چند آیات قرآنی پر فور کریں۔ اس فور و فکر کے نتیج میں ہمیں یہ معلوم ہو سکے گاکہ اس پیشہ تجارت کی حیثیت اور اہمیت کیا ہے۔ اس کے بعد ہی ہم صبح طور پر یہ معلوم کر سکیں گے کہ اسلام نے تجارت سے متعلق ہو اظافی ضابطے مقرر کیے ہیں ایک آجر کے لیے ان پر عمل کیوں اور کتنا ضروری ہے اور ان اظافی ضوابط پر عمل سے تجارت کا پیشہ کس طرح معاشرہ کے افراد کے لیے مفید و مددگارین سکتا ہے۔ قرآن کریم کے کچھے ارشادات یہ ہیں:

وَ الْأَرْضَ مَدَّدُ لَهَا وَالْتَيْنَا فِيْهَا رَوَاسِيَ وَآثَبَتْنَا فِيْهَا مِنْ كُنِّ شَيْءٌ مَوْزُوْنِهِ (٠)وَجَعَلْنَا لَكُذَ فِيْهَا مَعَايِشَ وَمَنْ لَنَتُدُ لَهُ بِلرَقِقِيْنَ (١) (الجِمْنَةُ ١٠٠)

ہم نے زمین کو پھیلایا' اس میں پہاڑ جمائے' اس میں ہر لوع کی بیا آت ٹھیک ٹھیک ٹی تلی مقدار کے ساتھ اگائی اور اس میں معیشت کے اسباب فراہم کیے' تہمارے لیے بھی اور ان بہت می محلوقات کے لیے بھی جن کے رازق تم نمیں ہو۔

ولقد مَكَنَّكُمْ فِي الأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشْ قَلِيْلَامَنَا تَشْكُرُونَ ﴿
وَلِقَدْ مَكُنَّكُمْ فِي الأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشْ قَلِيْلَامَنَا تَشْكُرُونَ ﴿
وَالْعُرَافَ عَنْهُ }

ہم نے جمیں زمین میں افتیارات کے ساتھ ببایا اور تسارے لیے یہاں سامان زیست (یعنی روزی کے اسباب) فراہم کیے عمر تم لوگ کم بی شکر گزار ہوتے ہو۔

المُمْرَيَّةُ مِنْ وَوَمَّتُ رَنِكَ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيُوةِ النَّنْيَاقِ رَعْمَنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَجِبَ لِيَتَّخِذَ بَعْضَهُمْ بَعْضَا سُعْ يَا وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرً مَا يَجْعُونَ ﴿ (الرَّرِف rr:rr)

کیا تیرے رب کی رحت یہ لوگ تقیم کرتے ہیں؟ دنیا کی زندگی بیں ان کی گزر بسرے ذرائع تو ہم فقت دی ب ماكديد ايك دومرے سے خدمت ليں۔ اور تيرے رب كى رحمت (يعنى نبوت) اس دولت سے زيادہ فیتی ہے جو (ان کے رکیس) سمیٹ رہے ہیں۔

ان آیات کے مقموم پر غور و گار کرنے سے بیات معلوم ہوتی ہے کہ اللہ تعالی نے انسان کو اپنی زندگی خوشگوار طریقے ے گزارنے کے لیے دنیا میں جو بے شار تعتیں عطا فرمائی میں مخلف ذرائع معاش بھی ان نعمتوں میں سے بری نعت ہیں۔ اس اہم مكت كے ساتھ اگر آپ تجارت كى اس فضيلت اور اہميت كو بھي سامنے ركھيں جو نبي صلى الله عليه وسلم نے مختلف ارشادات میں بیان فرمائی میں تو سے بات واضح ہوتی ہے کہ ذرائع معاش میں سے اللہ تعالی اور اس کے رسول کے نزویک فضیلت اور مالی فوائد کے اعتبارے تجارت سب سے بمتر پیشہ اور کاروبار ہے۔ جیسا کہ نبی کریم کے یہ ارشادات آپ من چکے ہیں کہ اسپا اور الهاندار باجر قیامت کے ون عبول مدیقول اور شہیدول کے ساتھ اٹھایا جائے گا" معنی اے اللہ تعالی کے سب سے زیادہ پندیدہ بندوں کا قرب نصیب ہو گا۔ اور آپ کا بید ارشاد کہ دنیا کی معاش کو اگر دس حصوں میں تقتیم کیا جائے تو اس کے نوجھے تجارت میں ہیں۔ لیعنی ونیا میں تجارت س سے زیادہ منافع بخش کاروبار ہے۔

تجارت کی اس فضیلت اور اہمیت کو جان لینے کے بعد اسلامی محاشرہ کے افراد میں سے جو لوگ بھی اس مقدس اور اہم پیشہ کو اختیار کریں انہیں بیشہ اپنے ول میں اللہ تعالی کا شکر کزار رہنا جاہیے کہ اللہ تعالیٰ نے انہیں ایک مقدس اور مغید پیشہ ے مسلک ہونے کا اعزاز بخشا ہے۔ انہیں اہم پیشے سے مسلک ہونے کا عملی شکر ان اصولوں یر عمل کر کے اوا کرنا جاہیے جو قرآن و سنت میں اللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے تجارت سے متعلق بیان قرمائے ہیں اور اس پیشہ تجارت کا تعلق چونکہ براہ راست افراد کی معاشرتی زندگی کے ساتھ ہے اندا اس پیشے کے معاشرتی نقاضوں کو محوظ رکھنا بھی ضروری ہے۔ اس سلسلہ میں انسیں اپنی تجارت اور کاروبار کو دیائت' امانت اور خدمت کے جذبے کے تحت انجام دیتا ہو گا اور ایک مثالی تا بر کی حیثیت سے نبی سلی اللہ علیہ وسلم کا اسوہ حسنہ اپنے پیش نظر رکھنا ہو گا۔ اس طرح ان کی خالص معاشی سرگرمیوں کو بھی عبادت کا درجہ حاصل ہو جائے گا اور وہ اپنا کاروبار کرتے ہوئے بھی گویا ہمہ وقت عبادت اللی میں معروف رہیں گے۔ اس لیے کہ اسلام میں عبادت کا مفہوم دیگر نداہب کی طرح محض بوجا اور پرستش تک محدود شیں بلکہ ایک مسلمان اللہ تعالی اور اس کے رسول مسلی اللہ علیہ وسلم کی ہدایات کو ملحوظ رکھ کر جو بھی عمل کرتا ہے وہ عبادت اور بندگی ہی ہے کیوں کہ عبادت کا اصل مطلب فرمانبرداری اور تابعداری ہے۔

حفرات گرای!

اب آئے ہم ان بدایات کو معلوم کریں جو قرآن و سنت میں تجارت سے متعلق بیان ہوئی ہیں یہ وہ اصول ہیں جو اسلام نے اس پیشے کے متعلق مقرر کے ہیں۔ اور بحثیت ایک ملان تاجر کے تجارت اور کاروبار میں ان اصواول کی پابندی ضروری ب- اس ملله مين چند ايم مدايات يه بين:

(ا) وبانت وامانت

دیانت و امانت ایمان کے اہم تقاضوں میں سے ہیں۔ نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے۔ لا ایسان اس لا امانت له اس ارشاد کی رو سے بول تو مسلمان کو اپنے تمام محاملات میں دیانت داری ملحظ رکھنی چاہیے لیکن مالی معاملات میں اس صفت کو طوظ رکھنا اشد ضروری ہے اس لیے کہ اسلام نے مالی محاملات میں جائی اور ایمانداری پر بہت زور ویا ہے اور اس کو اعلیٰ

#### TTA

درجہ کی نیکی اور قرب النی کا ذریعہ قرار ویا ہے۔ تجارت بڑے پیانے پر ہویا چھوٹی دکان یا کاروبار ہو اس کے بہتر طور پر چلنے کا انحصار دیانت اور ابانت پر ہے۔ خریداروں کو اپنی دیانت و ابانت ہی ہے اعتاد میں لیا جا سکتا ہے آگہ وہ ہے سمجھیں کہ آجر یا ووکاندار محض نفع ہی نہیں کمانا چاہتا بلکہ ہے ہمارا خیرخواہ بھی ہے۔ اس طرح ان کو اس بات کا پورا بحروسہ اور الحمینان ہو گا کہ اس مخص کے باں ہمارے ساتھ بھی کوئی دھوکہ نہیں ہوگا اور اس ہے جو چیز بھی ہمیں ملے گی وہ ہر انتہار سے سمجے اور درست ہوگا۔

معزات محرم!

ریانت و امانت کا اولین پہلویہ ہے کہ ناپ تول اور اوزان اور بیانوں میں انساف سے کام لیا جائے اور ان میں ہر گز کی میشی نہ کی جائے۔ جیسا کہ ابتداء میں چیش کی گئی آیت میں کما گیا ہے کہ:

پانے ے کوئی چے دو تو ہوا بحر کردو اور قواو تو نحیک (سدھی) زانوے قواو۔

حضرت شعیب علیہ السلام کی قوم تجارت پیشہ بھی اور ناپ تول میں کی بیشی اس کا وطیرہ تھا چنانچہ آپ نے بھی اپنی قوم کو کی ہدایت فرمائی بھی کہ اے برادران قوم! ٹھیک ٹھیک انساف کے ساتھ ناپو اور تولو اور لوگوں کو ان کی چیزوں میں گھاٹا نہ ویا کرو۔ قوم نے آپ کی اس ہدایت کی پروا نہ کی اور اپنی تجارتی وجوکا وی میں منسک رہی اور آخر کار اللہ تعالیٰ کے عذاب سے تاہ و برماہ ہو کر رہی۔

نى كريم صلى الله عليه وسلم نے اپنى امت كو تجارت من المات و ويانت كى ايميت كى طرف اس طرح متوجه فرمايا ب-قال رسول الله صلى الله عليه وسلم الاصحاب الكيل والميزان انكم قد ولينم المرين هلكت فيه الامم السابقة قبلكم (تروى عن ابن عباس)

آپ نے بیانہ اور زازد والے دوکانداروں اور آجروں سے فرمایا دو ایسے اہم امور (ناپ تول کے بیانے اور زازو) تسمارے سرد کیے گئے ہیں کہ جن جن کی بیشی کرنے کے سبب پہلی قومی ہلاکت سے دوھار ہو کیں۔

ای طرح آپ نے ایک مرتبہ بازار میں ایک مخص کو دیکھا جو کوئی چز زازدے تول رہاتھا تو آپ نے اے آلید فرمائی

"نن وارجع" لين تولي من زازه كالمزاجكة موا تولاكرد (ابو داؤد- كتاب اليوم)

لل ورسیم من و مسامل کریں ہوں۔ مطلب سے تھا کہ زازوے کوئی چیز بالکل برابر تولنے میں بھی کمی کا اختال رہتا ہے الندا آپ نے اسے ہدایت فرمائی کہ وہ تولئے میں اصل وزن سے کچھ زیادہ تولا کرے تاکہ خریدار کو چیز مطلوبہ وزن سے کم نہ طے۔

(٢) تقوى اختيار كرنا اور يج بولنا

تجارت و کاروبار میں اسلام نے ویات و امانت کے بعد جو دوسرا اہم اصول مقرر فرمایا ہے وہ تقوی افتیار کرنا ہے۔ ای تقویٰ کا ایک مظہر کے بولنا ہے۔ حضرت عبیدہ بن رفاعہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ہے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا:

التجار بحشرون بوم القیامة فجاراً الا من انقی و برو صدف (ترفی)

یعنی روز حشر تاجر نافرمانوں کے ساتھ اٹھائے جائیں گے۔ سوائے اس تاجر کے جس نے تقویٰ افتیار
کیا، نیکی کی اور کے بولاا۔

تجارت میں تفویٰ ہیہ ہے کہ تاجر بھیشہ اللہ تعالیٰ کا خوف اپنے ول میں رکھے اور عملاً ان تمام مالؤں سے پر بینز کرے جس سے گامک کو کمی طور پر بھی نقصان پہنچ سکنا ہو۔ مثلاً ناپ تول میں گڑ بڑنہ کرے عیب وار اور نعلی مال نہ فروخت کرے اشیاء میں ملاوٹ نہ کرے اور منافع بھی جائز وصول کرے۔

اس طرح گابک کو بچ بول کر اعتاد میں لے۔ جموت بول کر اے فریب اور دھوکا نہ دے۔ خصوصا الا بنا مال بیچنے کے لیے جمونی قسموں سے پر چیز کرے۔ نبی کمانے سے بھی تختی سے منع جمونی قسموں سے پر چیز کرے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے تجارت اور کاروبار میں جموثی فشمیں کھانے سے بھی تختی سے منع فرمایا ہے۔ آپ کا ارشاد ہے:

ایاکہ و کثرۃ الحلف فی البیع فانہ بنفق ثم یمحق (مسلم) اوگوا تجارت و کاروبار میں زیادہ تشمیں کھانے سے بچ اس لیے کہ اس سے بلاشیہ مال لو زیادہ بکتا ہے گر آخر کار اس کے منتج میں تجارت سے برکت ختم ہو جاتی ہے۔

اس سے پہلے جو حدیث نبوی بیان ہوئی ہے اس میں آپ نے ایک ایھے آجر کی صفت میں اس کا نیک ہوتا ہی بتایا ہے۔
تجارت میں نیکی کا مغموم ہے ہے کہ آجر اپ گاہوں کے حق میں خیر خوابی اور خدمت کا جذبہ اپنے ول میں رکھے اور لین دین
میں امانت و دیانت اور صدافت کا عملی مظاہرہ کرے اس بات کا بقین رکھے کہ جائز منافع بی سے اس کے کاروبار میں اللہ تعالی
کی طرف سے برکت ہوگی اور اس کا کاروبار چکے گا۔ مال و دوات جمع کرنے کی حرص میں جو اوگ اپنی تجارت اور کاروبار میں فیر
اخلاقی اور فیر قانونی طریقے اختیار کرتے میں اور جن پر راتوں رات امیر کبیر بننے کی وطن سوار رہتی ہے اور حلال و حرام اور
جائز و ناجائز کی پروا جس کرتے ایک مسلمان کو ان کے نقش قدم پر چلنے سے پر تیز کرنا چاہیے۔ قرآن کریم کی سورہ طلا میں
مسلمانوں کو یہ ہدایت فرمائی گئی ہے:

وَلاَ تُمُدَّنَ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَثَعْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِنْهُدُ زَخْرَةَ الْحَيُوةِ الدُّنِيَا الْمُنَا فَي اللهُ الل

اور نگاہ اشا کر بھی نہ دیکھو دنیوی زندگی کی اس شان و شوکت کو جو ہم نے ان میں سے مختلف اوگوں کو دے رکھی ہے، وہ تو ہم نے انہیں آزمائش میں والنے کے لیے دی ہے، اور تیرے رب کا دیا ہوا رزق حلال بی بہتر اور پائندہ تر ہے، ۔

قرآن کریم کی سورہ ہود کی آیت ۸۹ میں حضرت شعیب علیہ السلام کی اپنی قوم کو جو ہدایت نقل کی گئی ہے ایک مسلمان آجر کو اے بھی چیش نظر رکھنا چاہیے۔ آپ نے اپنی قوم سے فرمایا تھا

بَقِينَتُ اللهِ خَيْرُ لَكُمُمُم إِنْ كَنْتُمُ مُوْمِنِينَ اللهِ خَيْرُ لَكُمُمُم إِنْ كَنْتُمُ مُوْمِنِينَ ا (برادران قوم!) "الله كي دي بولي بيت بي تهارك لي بهترب الرقم مومن بو"

محزم حفرات

ان چند گزارشات سے آپ کو اندازہ ہو گیا ہو گا کہ تجارت کا پیشہ شریعت اسلامی میں کتنی ابیت اور فضیلت کا حال ہے اور اس کی اس تقدیس و تعظیم کا تقاضہ ہے کہ اس کاروبار کو اس انداز سے کیا جائے ہو اس کے وقار کے شایان شان ہو۔ لین دین اسلام کے بتائے ہوئے آداب و اطوار کو ملحوظ خاطر رکھتے ہوئے کاروبار کیا جائے تو دنیا میں بھی سکھ، جین اور آرام میسر آئے 1-1-4

گا اور آخرت بین مجی الله تعالی کی رضا اور خوشنودی حاصل مو سکے گی۔ و آخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين

## تجارت و کاروبار کے اسلامی اصول (۲)

اعوذبالله من الشيطن الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم

آیات مبارک:

وَ بِيلَ لِلْمُطَلِّفِفِينَ ﴿ الدِّنِينَ ادَا احْتَالُوا عَلَى النَّاسِ يَسْتُوفُونَ ﴿ وَإِذَا كَالُو هُنُمْ أَوْ وَرَثُوهُمُ مُرُيُخِسِرُونَ ﴿ اللَّا يَطْنُ أُولِيْكَ الْهُمُ مَنْبُوثُونَ ﴾ لِيَوْمِ عَظِيْمِ ﴿ لَيُوْمَرَ يَقُوْمُ النَّاسُ لِرَبِ الْعَلَمِينَ ۞ رَامُمْنَنِينَ ٢٠٤٨.

تباق ہے ڈنڈی مارنے والوں کے لیے جن کا عال یہ ہے کہ جب لوگوں سے لیے جن قو پورا پورا لیے جن اور جب ان کو ناپ کر یا تول کر دیے جن قو اشیں گھاٹا دیے جن۔ کیا یہ لوگ شیں جھے کہ ایک برے دن یہ اٹھا کر لائے جانے والے جن؟ اس دن جبکہ لوگ رب العالمین کے سامنے کھڑے مول گے۔ فرانصد حیث المنے کہ ایک فرانس کے سامنے کھڑے مول گے۔ فرانصد حیث المنے بھوا وَقَدْ شَیْدُو اَعَدُهُ وَا کُلْهِمُ اَمْوَالَ النَّ سِ یالب صَلَى رائسہ مارہ کیا گیا تھا اور لوگوں کے مال ناجاز طریقوں سے کھاتے جن۔ اور سود لیے جن میں جن سے امنیں منع کیا گیا تھا اور لوگوں کے مال ناجاز طریقوں سے کھاتے جن۔

mmr

(يديمود ك طرز عل كى ندمت ب)

احاديث شريف.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم و رحم الله رجلا سمحا اذباع و اذا اشترى و اذاقتضلى (مقلوة عن عايرًا)

حضرت جابر رمنی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اللہ تعالی اس مخض پر رحم کرے جو نری کرتا ہے جب بہتا ہے اور جب خرید تا ہے اور جب وہ کسی سے قرض کا نقاضا کرتا ہے ۔

عن عبدالله بن مسعود عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لا يكسب عبد مال حرام في عند مال حرام في عبد مال حرام في عبد مال حرام في عبدالله بن منه فيبارك له فيه ولا ينركه خلف ظهره الاكان زاده الى النار (مند احم) عبدالله بن منعود رضى الله عند رسول الله صلى الله عليه وسلم ب روايت كرتے إلى كه آپ نے ارشاد فرايا۔ ايبا شيس بو آكه كوئى بنده (كى ناجائز طريقه ب) حرام بال كمائے اور اس بيس ب الله كى راو بين صدق كرت تو اس كا صدقد قبول بو اور اس بيس ب (اپنا اور) فرج كرت تو اس بيس بركت بو اور بين صدق كرت تو اس كا صدقد قبول بو اور اس بيس ب (اپنا وي) فرج كرت تو اس بي بركت بو اور بو فضى حرام بال (مرت كه بعد) يجهور كه جائ گا تو وه اس كه ليه جنم كا توشد بى بو گا۔

صرات محرم!

اس سے پہلے آپ کے سامنے تجارت و کاروبار کے اسلامی اصولول کے متعلق چند اہم باتیں بیان ہو چکی ہیں۔ آج اس سلسلہ میں کچھے اور باتیں عرض کی جائیں گی۔

تجارت و کاروبار میں دیانت و امانت کی ایمیت کا اندازہ اس بات سے لگائے کہ اللہ تعالی نے اپنی کتاب پاک میں تجارتی بدویائتی سے روکنے کے لیے ایک علیمدہ سورت نازل فرمائی ہے جس کا نام سورہ المسطنفین ہے۔ مسطفقین کے معنی بیل ناپ تول میں کمی کرنے والے یا ناپ تول میں ڈیڈی مارنے والے لوگ۔

اس سورہ کا مرکزی مضمون انسانوں کو تجارتی بدویائتی سے روکنا ہے۔

اس سورہ کی ابتدائی چھ آیات میں ان لوگوں کے طرز عمل کی بری بختی کے ساتھ مذمت کی گئی ہے جو لوگوں ہے جب کوئی چیز خرید ہے ہیں تو پورا پورا تاپ تول کرتے ہیں اور جب خود لوگوں کو کوئی چیز فروخت کرتے ہیں تو تاپ تول میں کی بیشی کرتے ہیں۔ انہیں آخرت میں اللہ رب العالمین کے حضور جوابدی کا خوف ولا کر اس بدویا تی ہے بچنے کی تلقین کی گئی ہے۔

> گران فروشی اور ذخیره اندوزی صرات گرای!

تجارتی اظاقیات میں یہ بات بھی نمایت اہم ہے کہ مروجہ اور مناسب نرخوں پر چیزوں کو فروخت کیا جائے اور مناسب نفخ حاصل کیا جائے۔ زیادہ نفخ کمانے کی غرض سے خریداروں کی مجبوریوں سے فائدہ اٹھانا اور اشیاء کو منظے واموں بیچنا یا بلیک کرنا ایک ندموم حرکت ہے۔ اسلام نے اس کی مختی کے ساتھ ممانعت کی ہے۔ تجارت میں آثار چڑھاؤ سے تا جر محوما مناجائز فائدہ اٹھاتے ہیں اور اس خیال سے چیزوں کی ذخیرہ اندوزی کر لیتے ہیں کہ جب کسی چیز کی مارکیٹ میں قلت ہو جائے تو چراسے بازار

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

\*\*\*

یں لا کر منتلے واموں عط جائے۔ یہ چیز شرعا" حرام اور ناجائز ہے۔ فقبی اصطلاح میں اس عمل کو "احتکار" کہتے ہیں۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشادے۔

من احتكر فهو خاطئ (ميح مسلم عن معر) جس نے ذخیرہ اندوزی کی وہ گناہ گار ہے۔

ایک دوسری حدیث میں ارشاد نیوی ہے:

بدترین بندہ ذخیرہ اندوزی کرنے والا ہے اگر اللہ تعالی ترخ ارزال کر دے تو اے رئے و طال ہوتا ے اور اگر گراں کر دے تو وہ خوش ہو یا ہے۔ ( پیمقی عن معاق<sup>4</sup>) ایک اور حدیث میں اس فعل کی برائی اس طرح بیان فرمائی گئی ہے:

الحالب مرزوق والمحتكر ملعون

باہرے غلد لا كر موجودہ ترخ ير شهر من يجينے والا رزق الى كا حال ہو تا ہے۔ (اس كى روزى من بركت وى جاتى ہے)-اور الراني ك انتظار من غله روكة والاسلعون ب (يعنى الله كى رحمت سے دور ب)

ای طرح کی چز کی نقد اور ادحار کی صورت میں دو قیتیں وصول کرنا بھی منوع ہے۔ مثلاً ایک چیز نقد استے روپے کی اور اوحار است رویے کی۔ یا فلال تاریخ تک بل اوا کر وو تو قیت یہ ہوگی اور اس کے بعد رقم اس قدر بردھ جائے گی۔ یہ بھی سود خوری کی ایک متم ہے جس کی مدیث نبوی میں ممانعت بوں آئی ہے

> نهلى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن بيعنين في صفقة واحدة (شرح المنز- مظلواة) رسول الله صلى الله عليه وسلم في ايك چيز ك دو طرح ب سودا كرف ب منع فرمايا ب-

> > عیب دار اور ملاوث شدہ چیزیں بیچنے سے پر ہیز محترم سامعين!

کاروباری ویانت اور امانت کے اعتبار سے بیہ بات بھی نمایت اہم ہے کہ ایس چیزوں کو فروشت نہ کیا جائے جن میں کوئی عيب يا تقص ہو۔ اي طرح کمي چيز ميں ملاوث کرنا خصوصا" ادوبيا اور کھائے يينے کي چيزوں ميں ملاوث تو تقلين معاشرتي جرم ہے۔ اگر کمی پیزے اندر کوئی عیب ہے تو دیانت و امانت کا نقاضا ہے ہے کہ تاجر خریدار کو اس عیب سے آگاہ کر دے اور اس پیز کی خریداری کے سلسلے میں اسے مناسب مشورہ دے۔ اس طرح گابک کو اچھی چیز دکھا کر خراب چیز دیتا بھی بڑا افلاتی جرم ہے۔ ایک دفعہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم بازار میں غلہ کے ایک ڈھیر کے باس سے گزرے ' آپ نے اپنا ہاتھ اس ڈھر میں ڈالا تو انگلیوں میں کچھ تری محسوس ہوئی۔ آپ نے غلے کے مالک سے بوجھا یہ کیا؟ اس نے عرض کیا یا رسول الله (صلی الله علیه وسلم) اس دهرر بارش بو محی تقی- آب نے قربایا "فرارتم نے اس بھیے ہوئے غلے کو اور کیوں نہ کر دیا۔ اگ لوگ اس کو دیکھ لیتے۔ اس کے بعد فرمایا جو مخص وحوکا دے اس کا ہم ہے کوئی تعلق نہیں ہے۔

ایک اور صدیث میں آپ نے قرمایا

البو مخص عیب دار شے بیچے اور خریدار کو عیب سے آگاہ نہ کرے وہ بیشہ غضب التی میں رہے گا

۳۳۴ ۔ اور فرشتے اس پر بیشہ لعنت کرتے رہیں گے (ابن ماجہ۔ مشکواۃ)

> خریداروں کے ساتھ نری اور خوش اخلاقی کا بر آؤ حرات گرائ!

اسلامی اخلاق کا نقاضہ می نمیں تجارت کے فروغ میں بھی یہ بات نمایت اہم ہے کہ تاج بیشہ خریداروں کے ساتھ خندہ پیشانی خوش اخلاقی مسن سلوک اور فرمی ہے بیش آئے۔ مجبت آمیز گفتگو اور مہانی کے چند الفاظ اور چیزوں کی عمومی قیت میں ادفیٰ می رعایت لوگوں کو مستقل گانک بنا دیتی ہے اور اس کے مقابلے میں ہے رشی تلخ کلامی اور بد مزاجی گانک ہے بیشہ کے لیے وکان چیزا دیتی ہے۔

ای طرح قرض داروں سے قرض کی وصولی میں بھی بیشہ نری کا معاملہ کرنا چاہئے اور ان سے قرض کے نقامنے میں بھی سختی نمیں کرنی چاہئے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:

رحم الله رجلا سمحا لذا باع واذا الشنوى واذاقتضلى (بخارى مظلواة من جابر") الله تعالى اس مخض پر رحم كرے جو زى كرتا ہے 'جب بنتا ہے اور خريد تا ہے اور جب كى سے (قرض كا) نقاضا كرتا ہے۔ نيز آپ كا ارشاد ہے:

من سره ان ينجيه الله من كرب يوم القيمة فلينفس عن معسر لو يضع عنه من سره ان يتاوي)

جس کو سے بات پہند ہے کہ اللہ تعالی اس کو قیامت کے دن کی خیتوں سے نجات بخشے تو اے چاہیے کہ وہ مختاج کو مہلت دے یا اس کو معاف کر دے۔

اس سلسلہ میں یہ بات بھی واضح رہے کہ مقروض کی بھی یہ ذمہ داری ہے کہ وہ قرض کی ادائیگی کو تمام امور پر اہمیت دے اور اپنے ہر خرج پر مقدم سمجھ۔ قرض کی ادائیگی حقوق العباد میں ہے ہے اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے قرض داروں کو انتائی اکید فرمائی ہے کہ جمال تک ممکن ہو وہ جلد سے جلد قرض ادا کرنے کی کوشش کریں ایبا نہ ہو کہ قرض دار ہونے کی صورت میں وہ دنیا سے چلے جائیں اور بندوں کے حقوق ان کے ذہے باتی رہ جائیں اور وہ آخرت میں اس حق کی ادائیگی کے باعث کرفار عذاب ہو جائیں۔

ایک صدیث میں ارشاد نبوی ہے

ان اعظم الننوب عند الله ان يلقاه بها عبد بعد الكبائر التي نهلي الله عنها ان يموت رجل و عليه دين لا يدع له قضاء (احد و الدواؤو مظلواة عن الي موئ)

ب شک الله سجان و تعالی کے زویک سب سے برا گناہ ان کبار کے بعد جن سے اس نے منع فرمایا ب سے کہ آوی اس حالت میں مرجائے کہ اس کے ذمے کسی کا قرض ہو اور اس کی ادائیگی کے لیے کچھ نہ چھوڑ کر جائے۔

قرض کی ادائیگی کی آپ کے زویک اتن اہمیت متی کد آپ سمی مقروض محض کی تماز جنازہ تبیں پر حایا کرتے تھے۔ سلم"

#### rra

بن اکوع روایت کرتے ہیں کہ ہم ایک مرتبہ ہی صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس پیٹے ہوئے تھے ایک محض کی میت آپ کے پاس لائی گئی اور عرض کیا گیا کہ حضور اس کی نماز جنازہ پڑھا ہیں۔ آپ نے دریافت فرمایا اس محض پر کسی کا قرض تو نمیں ہے؟ عرض کیا گیا نمیں ' تو آپ نے اس محض کی نماز جنازہ پڑھی۔ پھر ایک دو سرے محض کی میت 'نماز جنازہ کے لیا گئی آپ نے اس کے متعلق بھی وہی بات پو چھی کہ اس کے ذے کسی کا قرض تو نمیں؟ عرض کیا گیا کہ اس کے ذے پچھ قرض ہے۔ آپ نے فرمایا اس نے کوئی چڑ چھوڑی ہے۔ محابہ نے عرض کیا۔ اس نے تین دینار پھوڑے ہیں۔ پھر آپ نے اس کی نماز جنازہ پڑھی۔ پھر آپ کی خدمت میں ایک اور محض کی میت 'نماز جنازہ پڑھا کیا۔ اس کے ذے کسی کا قرض ہے؟ محابہ نے عرض کیا۔ آپ نے فرمایا تم اپ اس کی خدمت میں ایک اور محض کی میت 'نماز جنازہ پڑھوا کیا۔ اس کی نماز جنازہ پڑھوں گا۔ ابو قادہ نے عرض کیا۔ تی ہاں! آپ نے فرمایا تم اپ اس ماتھی کی نماز جنازہ پڑھو او میں اس کی نماز جنازہ پڑھوں گا۔ ابو قادہ نے عرض کیا حضور ' آپ اس کی نماز جنازہ پڑھوں اس کا قرض میرے ذے ہے میں اوا کروں گا۔ پھر آپ نے اس کی نماز جنازہ پڑھوں گا۔ ابو قادہ نے عرض کیا حضور ' آپ اس کی نماز جنازہ پڑھیں اس کا قرض میرے ذے ہے میں اوا کروں گا۔ پھر آپ نے اس کی نماز جنازہ پڑھوں گا۔ ابو قادہ نے عرض کیا حضور ' آپ اس کی نماز جنازہ پڑھیں اس کا قرض میرے ذے ہے میں اوا کروں گا۔ پھر آپ نے اس کی نماز جنازہ پڑھیں اس کا قرض میرے ذے ہے میں اوا کروں گا۔ پھر آپ نے اس کی نماز جنازہ پڑھیں اس کا قرض میرے ذی ہے میں اوا کروں گا۔ پھر آپ نے اس کی نماز جنازہ پڑھیں اس کا قرض میرے ذی ہے میں اوا کروں

## حرام اشیاء کی تجارت بھی حرام ہے حزات محزم!

دولت کمانے کے ذرائع میں اسلام نے جتنی باریک بنی کے ساتھ جائز ناجائز کی تفریق کی ہے، دنیا کے کمی قانون نے شیں کی۔ وہ بڑی تفسیل کے ساتھ ان ذرائع کو حرام قرار دیتا ہے جن سے ایک محض دو سرے اشخاص کو 'یا بحیثیت مجموعی معاشرہ کو' اغلاقی یا مادی نقصان پہنچا کر اپنی روزی حاصل کر تا ہے۔ چنانچہ شراب اور نشہ آور چیزوں کا بنانا اور بیچنا، فحش و ہے حیاتی پھیلانے کے تمام ذرائع اور آلات رقص و سرود کا پیشہ 'جوا' شہ' لائری' سود' دھوکے اور جھگڑے کے سودے اور ایسے تجارتی طریقے جن میں ایک فریق کو ایک فریق کو ایک فریق کی اور دوسرے کا مشتبہ ہو' شرورت کی چیزیں روک کر ان کی قبیس بردھانا اور اسی طرح کے تمام کاروبار بی اسلامی قانون میں قطعی حرام کر دیتے گئے ہیں۔

اگر آپ اسلام کے معاشی قانون کا مطالعہ کریں تو آپ کو ان حرام طریقوں کی ایک طویل فرست نظر آئے گی۔ اس کا سبب بیہ ہے کہ اسلام ان تمام ناجائز طریقوں کو بند کرنا چاہتا ہے جن کو افتیار کر کے عموا" مربایہ وار لوگ تو زیاوہ سے زیادہ دولت جن کرتے رہے ہیں اور عوام الناس اپنی مختفری ہوئی ہے ' جائز و طال ذرائع ہے اپ گزارے کی روزی کمانے کے قاتل بھی نہیں رہے۔ اسلام ان سب ناجائز طریقوں کو از روئ قانون بند کر کے معاشرہ کے افراد کو ان حلال طریقوں سے روزی کمانے کی آزادی ویتا ہے جن سے وہ دو سرول کی کوئی حقیقی اور مغید خدمت انجام دے کر انصاف کے ساتھ اس کا معاوضہ حاصل کرے۔

### مال تجارت پر صدقه و زکواة محترم سامعین!

جائز کاروبار چاہے آوی خود کرے یا کسی دو سرے کو روپ ' زینن یا آلات و اسباب کی صورت بیں اپنا سرمایہ دے کر نفع و نقصان میں شریک ہو جائے۔ یہ دونوں صور تیں جائز ہیں۔ ان حدود کے اندر اگر آدی کروڑ پی ' ارب پی بھی بن جائے تو اسلام کی نگاہ میں یہ کوئی قابل اعتراض چیز نہیں ہے' بلکہ اللہ تعالی کا ایک انعام ہے۔ لین ایتماعی مفاد کی غرض سے اسلام ہر آجر اور

#### MMA

زمین دار پر دو شرمی عائد کرتا ہے۔ ایک ہے کہ وہ اپنے تجارتی مال پر زکواۃ اور ذری پیداوار پر عشر ادا کرے۔ دو سرے ہے کہ وہ اپنی تجارت یا صنعت یا زراعت میں جن لوگوں کے ساتھ شرکت یا اجرت کا معاملہ کرے ان سے انساف کرے۔ یہ انساف آگر وہ خود نہ کرے گا تو اسلامی حکومت اے انساف پر مجبور کرے گی۔

مال شجارت پر زکواۃ اوا کرنے کے ساتھ ساتھ تجارتی کو آبیوں کے کفارے کے طور پر ہر آجر کو ول کھول کر عام صدقہ و خیرات بھی کرنی چاہیے۔ بی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سلسلہ میں آجروں کو یہ ہدایت فرمائی ہے: یا معشر النجار ان البیع بحضر اللغو والحلف فشو بوا بالصلفة (سلکوۃ عن قیس بن الی غرزۃ) اے کاروبار کرنے والوا فرید و فروخت میں لغو باتوں اور جھوٹی فتم کھا جائے کا اندیشر رہتا ہے اس لیے

تم اے مالوں میں ے صدقہ ضرور دیا کرو۔

حرات كراي!

قوی معیشت میں تجارت کلیدی حیثیت رکھتی ہے۔ بانی پاکستان قاکداعظم محد علی جنان کا یہ ارشاد مجمی نمایت اہم ہے کہ "پاکستان کے لیے تاجر وہی ورجہ رکھتے ہیں جو کاشتکاروں اور سول ملازمین کو حاصل ہے"۔ قیام پاکستان کے بعد چیمبر آف کامرس کراچی سے خطاب کرتے ہوئے انہوں نے فرمایا "میری ولی تمنا ہے کہ پاکستانی اشیاء اپنے معیار کے اعتبار سے دنیا کی تمام مندیوں میں ایک علامت ایک نمونہ اور ایک مثال کی حیثیت میں جانی پھیائی جا کیں"۔

بانی پاکتان کی یہ تمنا اس صورت میں عملی شکل افتیار کر سکتی ہے جب آجر اسلامی تجارت کے اصول ابات ویات اور خدمت کو پیش نظر رکھ کر اپنی تجارت اور کاروبار کو منظم کریں۔ اور یہ بات بیش ان کے پیش نظر رہے کہ سمجے طور پر تجارت کرنے میں جتنی برکت ، بیتنا اجر اور بلتنی فضیلت ہے تاجائز طریقے سے تجارت اور کاروبار کرنے پر اتن ہی سخت و عمید ہے۔ اور یہ طریقے اللہ تعالی اور اس کے رسول سلی اللہ علیہ وسلم کی ناراضگی کا موجب ہیں۔ مشہور حدیث نبوی ہے کہ من غش فلبس منا جس نے وحوکہ وہی کی وہ ہم میں سے نہیں۔ کیا کوئی سلمان تاجر نبی سلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد کے باوجود اپنی تجارت میں ناجائز ڈرائع افتیار کرکے یہ خطرہ مول لے سکتا ہے کہ آپ کی امت سے ہی فارج ہو جائے؟ بیٹینیا کوئی بھی مسلمان تاجر ایسا سوچ بھی نہیں سکتا۔ ہر مسلمان تاجر کو تو اپنی تجارت میں امانت ویانت اور خدمت کا وہ معیار قائم کرنا چاہیے جو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور سحابہ کرام رضوان اللہ علیم المعین نے اپنے دور میں قائم فرمایا تھا۔

مسلمان تاجر تو اسلام کے سفیر اور قرآن کریم کی جیتی جاگتی تصویر ہوا کرتے ہے اور انہوں نے اسلام کے اصول تجارت اور نمی سلی اللہ علیہ وسلم کے اسوہ حند کو اپنا رہنما بنا کر چار وانگ عالم بیں اپنی تجارت کو بھی پھیلایا تھا اور اسلام کے ابدی پیغام سے بھی انسانیت کو روشناس کرایا تھا۔ یعنی مسلمان تاجر ہونے کے ساتھ ساتھ اپنے عمل سے مسلخ اسلام بھی ہوا کرتے تھے۔ کاش آج بھی ہمارے تاجر بھائی بجیثیت مسلمان تاجر اپنے اسلاف کے اسوہ حند پر عمل کرنے والے بن جائیں۔ اور اپنی تجارت میں ان اصولوں کا مظاہرہ کریں جو اسلام نے تجارت کے ساسلہ میں اپنے مانے والوں کو دیے ہیں۔

واخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين

# خواتین کے حقوق و فرائض اسلامی معاشرہ میں

اعوذبالله من الشيطن الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم

آيات مباركه:

فَا لَصْبِهُ حَتُ قَائِمْتُ مَ خَفَظَتَ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللّهُ (الساء ١٢٥٠) پس جو صالح عور عمل مين وه اطاعت شعار موتى بين اور مردول كي يجيد الله كي تفاظت و محراني مين ان كے حقوق كي حفاظت كرتي بين-

لِلدَّ كَمْرِ مِثْلُ حَظِ الْأَنْشَيَيْنُ (السَاء ١٥٦) موكا صدود موروں كرابر بـ وَإِنْ كَانَتْ وَلِحِدَةً فَلَهَا النِّصْفُ (النّاء ١٥٦) اور أكر ايك بى لاكى وارث موتو آدما تركد اس كا بـ

احاديث شريف.:

حبب الى من اللنيا النساء والطيب

MMA

دنیا کی چیزوں میں مجھے عورت اور خوشبو پستد ہے۔ فائسا اہنتی بضعة منی برینبی مارابھا میری چی میرے بدن کا کلوا ہے جو چیز اس کے لیے باعث تشویش ہے وہ میرے لیے بھی باعث پریشائی ہے۔

> الجنة تحت افدام الامهات جنت ماؤل ك قدمول ك فيج ب-

> > حفزات گرای!

عورت نصف انسانیت ہے۔ مرد انسانیت کے ایک صفے کی ترجمانی کرتا ہے تو دوسرے صفے کی ترجمانی عورت کرتی ہے۔ عورت کو نظر انداز کر کے نوع انسانی کے لیے جو پروگرام ہے گا وہ ناقص اور ادھورا ہو گا۔ ہم ایسی کسی سوسائٹی کا نصور نہیں کر سکتے جو تھا مردوں پر مشتل ہو اور جس میں عورت کی ضرورت نہ ہو۔ نہ عورت مرد سے مستنتی ہو سکتی ہے اور نہ مرد عورت سے بے نیاز رہ سکتا ہے۔ ان کے احتیاج کی نوعیت ساتی و معاشرتی بھی ہے اور جنسی اور نفسیاتی بھی۔

اجماعی زندگی اس وقت ترقی کرتی ہے جبکہ دونوں کا سیاس و ساجی رشتہ بھی نحیک ہو اور جنسی تعلق بھی سیجے ہو۔ عورت کی سعی اور جدوجہد میں جو ظلارہ جائے اس کو مرد پر کرے اور مرد کی دوڑ دھوپ میں جو نقص اور کی ہو اس کو عورت دور کرے۔ اس طرح جنسی تعلق کو اپنی فطری حد تک رہنے دیا جائے اور محض لذت کشی کا ذرایعہ نہ سمجھ لیا جائے۔

عورت دور قديم بيس

قدیم تاریخ کے متعلق کی قدر مفصل اور متند معلوات ہمیں یونائیوں اور رومیوں کے عبد سے ملتی ہیں۔ انہوں نے تندیب و تندن اور علوم و فتون میں اس قدر ترقی کی کہ اس کی بنیاد پر بہت می نہائیسیں اور بہت سے علوم وجود میں آئے لیکن اس کے باوجود ان کے بال عورت کا مقام بہت عی بہت تھا۔ وہ اس کو انسانیت پر بار بھتے تھے۔ اس کے وجود کا مقصد ان کے بال اس کے علاوہ کچھ نیس تھا کہ وہ ایک خاومہ کی طرح گھر کی خدمت کرے۔ ان کا قول تھا آگ سے جلنے اور سانپ کے ڈینے کا علاج ممکن ہے لیکن عورت کے شرکا ہداوا عال ہے۔ تاریخ اظارق پورپ کے مصنف لیکی کے بقول عورت کے ساتھ سلوک کا علاج ممکن ہے لیکن عورت کے شرکا ہداوا عال ہے۔ تاریخ اظارق پورپ کے مصنف لیکی کے بقول عورت کے ساتھ سلوک نمایت برا تھا۔ گھر کا سربراہ جب بھی چاہے اس کو گھر سے انکال سکتا تھا۔ وراثت سے وہ محوم تھی۔ مردوں کے مقابلے میں اس کی کوئی حیثیت نمیں تھی روی قانون میں عورت کو ایک بہت درجہ ہتی قرار ویا گیا تھا۔ اس کو اپنی ذات پر کوئی اختیار نہ تھا۔ شاوی بھی وہ اپنی مرضی سے نہیں کر سکتی تھی۔

### عرب اور عورت

الل عرب عورت کے وجود کو موجب ذات و رسوائی سجھتے۔ ان کے بال لڑی پیدا ہونا عار اور غم و اندوہ کا بردا سبب تھا۔ قرآن پاک نے ان کی وہ کیفیت بیان کی ہے جو لڑکی پیدا ہوتے وقت ان کے اوپر طاری ہو جاتی تھی۔

حضرت عمر رضى الله عند فرماتے ہيں "وقتم بخدا ہم دور جاليت ميں عورتوں كو كوئى حيثيت عى نميں ديتے تھے يمال تك كد الله تعالى نے ان كے بارے ميں ابني بدايات نازل كيس اور ان كے ليے جو كھے حصد مقرر كرنا تھا مقرر كيا"۔

#### mm9

قیس بن عاصم نے جاہلیت میں آٹھ وس لؤکیال زندہ وفن کی تھیں۔ یوپوں کی تعداد پر بھی کوئی پابندی نہیں تھی لوگ جب چاہجے کسی عورت سے شادی کرتے اور جب چاہجے اسے طلاق وے دیتے۔ وہب اسدی اور غیلان ثقفی جب مسلمان ہوئے تو دونوں کے عقد میں دس دس یوپال تھیں۔

شوہر کے مرنے کے بعد مال متروکہ کی طرح وہ بھی دارث کی ملکت میں آ جاتی۔ چاہیں تو نکاح میں رکھیں اور چاہیں تو دو سرے کے عقد میں وے دیں۔ سوتیلی مال سے شادی کر لیتے تھے۔ میراث سے عملاً عورت کو محروم رکھا گیا تھا۔ بیوہ کے مال پر بغنہ کرنے کے لیے مختلف حیلے بناتے تھے۔ اسلام نے عورت کی میراث کا حصہ متعین کیا تو عربوں کو سخت تعجب ہوا۔

عورت اسلامی معاشره میں

اسلام نے عورت کو ذات و رسوائی کے مقام سے اٹھایا اور حقوق و مراعات سے نوازا' اس کو میراث میں مناسب طور پر حصد دار بنایا مرد کا حصد دو عورتوں کے برابر ہے لیکن اگر ایک ہی لڑی دارث ہو تو اس کو مال کا نصف دیا گیا۔ قرآن نے اعلان کیا:

لِلدَّكَرِ مِثْلُ حَظِ الْانْتَيَيْنِ (الله منه)

بعض صورتول من اگر الأكال يا بعني دو بول تو ان كو الثان (دو تمائي) ديا جا ہے۔
قبان كانت الشنتين فلفت الشكائين مِتَا تَسَرَكَ (المهاء منه عنه)

اس كے ماتھ حن طوك كى بار بار الكيدكى الى قرآن پاك نے فرمایا:
وَعَاشِرُوهِانَ بِالْمَعْرُوفِ (النهاء مهنه)

ان كے ماتھ محيثہ على كا سلوك كروا

حضور صلی الله علیه وسلم في فرمايا:

حبب الى من الدنيا النساء والطيب و جعلت قره عينى فى الصلاة (نالى) ونياكى ييزول من مجھ عورت اور خوشبو پند ہے۔ ليكن ميرے ليے آكھ كى فحندك نماز من ركى كئي

اسلام نے عورت کو ہر حیثیت سے احرام دیا۔ یوی کی حیثیت سے اس کے حقوق متعین کیے۔ والدہ کی حیثیت سے اس کو معاشرے میں اعلیٰ مقام دیا۔ بیٹی کی حیثیت سے اس کو بیار دیا۔ بس کی حیثیت سے اس کی قدر و منوالت میں اضافہ کیا۔ اپنی بیٹی حضرت فاطمہ کے بارے میں حضور نے فرمایا:

فانما ابنتی بضعة منی برینبی ما رابها یؤننینی ما اللها (بخاری و مسلم) میری یکی میرے بدن کا کلوا ہے جو چیز اس کے لیے باعث تشویش ہے۔ وہ میرے لیے بھی پریٹائی کا باعث ہے اور جس بات سے اس کو اذبت ہو اس سے مجھے بھی اذبت ہوتی ہے۔ اور یہ فرایا کہ:

الجنة ثحت اقدام الامهات

44

جنت ماؤل کے قدموں کے نیچے ہے۔

معاشرے میں اس کو اعلیٰ مقام ویا۔ حضرت فاطمہ رضی اللہ عنها جب حضور کے پاس آتیں تو حضور ان کے لیے کھڑے ہو جاتے۔ ایک موقعہ پر حضور کی رضائی مال حضرت حلیمہ ان سے ملنے تشریف لائیں تو حضور ان کے احرام میں کھڑے ہو گئے اور اپنی جادر بچھائی ماکہ وہ بیٹھ جائیں۔

و ملی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تم میں ب سے ایجھے لوگ وہ بیں جو اپنی بیویوں کے جن میں سب سے ایجھے ہوں (ترزی)

> قر آن میں بیوی بچوں کی تربیت کا حکم یَآیَهٔ اللّذِیْنَ امْلُولْ قَنُواْ آئِنْتُ تَکُنْدُ وَاَهْدِیَکُوْ اَلْاَ (التحریم ۲۳۲۲) اے لوگو جو ایمان لائے ہو' بیجاؤ اپنے آپ کو اور اپنے الل و عیال کو آگ ہے۔

> > نيز بدايت كي كئ:

وَالْمُسُرِ الْفُلَاكَ بِالْمُسَلُوةِ وَالسَّطَيْرِ عَلَيْهَا الْمُسَادِي وَالْسُطَيْرِ عَلَيْهَا الله (مدار) المنازى تلقين كرداور خود بجي اس كے يابد راو-

اسلام نے مردوں کو پابند بنایا کہ حقوق زوجیت اوا کریں 'ان کے نان نفقد کا بندویست کریں ان کی ہر حاجت پوری کریں۔ اور ان کی اخلاقی اور دینی تربیت بھی کریں۔

اسلای معاشرہ میں خواتین کے فرائض

اسلام نے بیوی کو حکم ریا ہے کہ وہ نمایت خوش دل کے ساتھ اپنے شوہر کی اطاعت کریں۔ قرآن میں ارشاد ہے: فالصالحت فائنات

صالح عورتين اطاعت شعار ہوتی ہیں۔

نبی سلی اللہ علیہ وسلم نے تنبیہ کی ہے کہ "دو قتم کے آدی وہ بیں جن کی نمازیں ان کے سرے اونجی نمیں الحقیں۔ اس غلام کی نماز جو اپنے آقا سے فرار ہو جائے جب تک وہ لوث نہ آئے۔ اور اس عورت کی نماز جو شوہر کی نافرمانی کرے۔ جب تک شوہر کی نافرمانی سے بازنہ آئے (الترفیب و التربیب)

عورت کے فرائض میں یہ بھی ہے کہ وہ اپنی آبرہ اور عصمت کی تفاظت کرے۔ اور ان تمام باتوں اور کاموں ہے دور رہتی رہ جن سے دامن عصمت پر د مب لگنے کا خدشہ ہو۔ اس سے اللہ بھی راضی ہو آ ہے اور ازدوائی زندگی بھی خوشگوار رہتی ہے۔ اس معالمے میں معمول می کو آبی سے بھی شیطان کو شوہر کے دل میں شبہ ڈالنے کا موقع ال جا آ ہے۔ عورت کا فرض ہے کہ شوہر کی اجازت اور مرضی کے بغیر گھر سے باہر نہ جائے۔ اور نہ ایسے گھروں میں جائے جمال شوہر اس کا جاتا لیند نہ کرے۔ اور نہ ایسے گھروں میں جائے جمال شوہر اس کا جاتا لیند نہ کرے۔ اور نہ ایسے لوگوں کو گھر میں آنے کی اجازت وے جن کا آنا شوہر کو ناگوار ہو۔

بیشہ اپنے قول و عمل سے اور انداز و اطوار سے اپنے شوہر کو خوش رکھنے کی کوشش کریں۔ یکی کامیاب ازدواجی زندگی کا راز ہے۔ اپنے شوہر سے محبت کریں اور ان کی رفاقت کی قدر کریں۔ شوہر زندگی کی زینت ' زندگی کا سارا اور راہ حیات میں عظیم معین و مدگار ہے۔ چاہیے کہ عورت شوہر کا احمان مانے اور بیشہ اس کی شکر گزار رہے۔ عورت کے لیے ضروری ہے کہ شوہر کے گھر بی کو اپنا گھر سمجھے اور بچوں کا مستقبل سنوار نے شوہر کے گھر بی کو اپنا گھر سمجھے اور بچوں کا مستقبل سنوار نے کے لیے کوشش کرے اور سلیقہ سے شوہر کی خدمت میں خوشی محسوس کرنا اور گھر کو خوش اسلونی اور سلیقہ سے سنجھالئے کی کوشش کرنا اس کے لیے ضروری تعلیم حاصل کرنا 'گھر کی صفات میں سے ہے۔ جس گھر کے لیے ضروری تعلیم حاصل کرنا 'گھر کی صفات میں سے ہے۔ جس گھر میں تنام افراد ایک دوسرے کے حقوق اوا کر رہے ہوں اور حقوق کی اوائیگی میں خوشی محسوس کرتے ہوں وہ گھر جنت کا نمونہ بن جا ہے۔

حزات محزم!

چونکہ اسلامی معاشرہ کا قیام مرد و زن دونول کا مربون منت ہے اس لیے معاشرے کی ترقی اور متوازن جدوجہد کے لیے ہر ایک کے حقوق و فرائف کا تعین لازمی امرہے۔

اسلام دین فطرت ہے اور فطرت کا نقاضا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی مخلوقات درست طریقے سے پہلیں پہولیں۔ چنانچہ اس اصول کا نقاضا ہے کہ ہر مخلوق کو اس کی ضروریات مہیا کی جائیں ہاکہ اس سے کام لے کر اپنی بقاء کی جدوجہد میں وہ کامیاب ہو۔ مرد و زن دونوں کو ایک ایبا معاشرہ تھکیل دینا ہے جس میں انسان کی بقاء کی ضانت دی گئی ہو اور بیہ تب ہو سکتا ہے کہ ان دونوں فریقوں کے درمیان ایبا متوازن رشتہ قائم ہو جس کے ذریعے سے دونوں شانہ بثانہ فطرت کے نقاضوں کو پورا کر سیس دونوں فریقوں کے درمیان حقوق و فرائض کی متعاضی ہے۔ چنانچہ اسلام واضح طور سے دونوں اور کی دہ امرہ جس کی متحین کرہ حقوق و فرائض کی متعانی کرہ حقوق و فرائض کا خیال رکھ تو اسے معاشرہ میں عزت و احرام کا دہ مقام ملتا ہے جو اے کسی دوسرے انسانی معاشرہ نے نمیں دیا۔

عورتوں کی افغرادی اور آزاد حیثیت برقرار رکھتے ہوئے اسلام نے ان کو قانونی تحفظ میا کیا ہے۔ معاشرہ کتا ہی تی یافتہ اور جدید کیوں نہ ہو انسان کو اللہ تعالی نے جس فطرت پر پیدا کیا ہے وہ تبدیل نہیں ہو سکتے۔ بینی مرد اور عورت کی جسانی ساخت میں جو حیاتیاتی اور نفیاتی فرق ہے وہ فتم نہیں ہو سکتا اور نہ ان حقائق سے آٹکھیں بندکی جا سکتی ہیں۔ چنانچہ اسلام نے عورت کے لیے فرائنس متعین کرتے ہوئے اے ایک اہم حکم یہ دیا ہے کہ:

وَقُرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ (الاراب ٢٢:٢٢)

اہے کھرول میں ٹک کر رہو۔

اس کا واضح مطلب ہیہ ہے کہ خاتمی معاملات عورت کے سرد ہیں اور یہ اس کا حق ہے کہ تمام گھریلو معاملات بطریق احس سرانجام دے۔ اس ضمن ہیں ملیقہ شعاری صفائی ، بچوں کی تربیت اور علم کے حصول کے ملیط ہیں کوششیں عورت کے فرائفن میں آ جاتے ہیں۔ ساتھ ہی ساتھ اے واضح طور سے بتایا گیا ہے کہ مرد ان پر قوام (سرپرست) ہیں۔ قرآن کریم میں ارشاد باری تعالی ہے:

البَجَالُ قَوَامُونَ عَلَى النِسَاءُ (الله ٢٠٠١)

اس سے واضح طور سے اس کے حقوق و فرائض دونوں کا تعین ہو جاتا ہے۔ فرائض ہید کہ وہ مرد کی سربر سی تبول کر لے۔ اس کو گھر کی طرف سے ہر متم کی سمولت میا کرے۔ اس کی فیر طاخری ہیں گھر کی کمل طور سے تھداشت کرے۔ بچوں کی تعلیم و تربیت کا انتظام کرے اور مرد کے ساتھ کمل تعاون کر کے اے اس قاتل بنائے کہ وہ یکسوئی کے ساتھ گھرے باہر کے معاشرے TIT

میں اپنے فرائف اوا کرتے ہوئے اپنے آپ کو اپنے حقوق کا اہل ثابت کے۔ مرد کے ذے گھر کی طرف کھل طور ہے توجہ وینا بھی شامل ہے اور ظاہر ہے کہ گھر وہ مقام ہے جس کا افتتیار عورت کے ہاتھ ہیں ہے۔ چنائیے بالواسط مرد معاشرے ہے حورت کے حقوق حاصل کرنے کا بھی وَمہ وار تحمرہ ہے۔ امور خانہ واری عورت تب سرائیام دے کتی ہے جب مرد کی طرف ہے اس سلملہ میں ساری منروریات اس کو میا ہوں۔ چنائیے عورت کا یہ حق ہوتے کہ مرد و زن دونوں کے ایک دو سرے پر حقوق فرض ہے کہ عورت کا آخر ما اس کو میا ہوں۔ چنائیے بات واضح ہوتی ہے کہ مرد و زن دونوں کے ایک دو سرے پر حقوق بیں اور معاشرے میں ضرورت پر نے پر دونوں ایکھے اپنا کروار اوا کریں گے۔ چنائیے بعض معاطات میں مثل علم کے حصول اور فون سے واقعیت وغیرہ کے سلم علی گھرے باہر نگل کر اپنا کروار اوا کرنے کے لیے عورت جدوجہد کا حق رکھتی ہے ماکہ وہ گھر سے باہر بھی اپنے فرائف کھا حقد انجام دے سے اور مرد پر بھی لازم آتا ہے کہ گھرواری میں عورت کا باتھ بٹائے اور یہ عورت کے جنوت کا قاضا ہے۔

حزاتا

اسلام نے ہر گرز ہرگرز دونوں فریقوں کے فرائن اور حقوق کا تھین کرتے ہوئے کسی کو کمتر قرار نہیں دیا اور نہ کسی فریق کو دوسرے پر برتری دی بلکہ انسانی نفسیات کو دیکھتے ہوئے دونوں کی فطرت کے مطابق ان سے کام لینے کے لیے ان کے علیمدہ علیمدہ حقوق و فرائنس کا تھین کیا باکہ ایک دوسرے کے ساتھ تعاون کرتے ہوئے دونوں اکٹھے انسائیت کی جنیل کا سبب بنیں۔ عورت کی ایک حیثیت معاشرہ کے عمومی رکن کی ہے جو اسے حق دیتا ہے کہ ملک کی سیاست ہو کہ معیشت معاشرہ کے عمومی رکن کی ہے جو اسے حق دیتا ہے کہ ملک کی سیاست ہو کہ معیشت معام کا میدان ہو یا معاشرت کا پہلو ب عین وہ اپنی صلاحیت کا بحربور اظہار کرنے کے ساتھ ساتھ گھرکے فرائنس سے بھی اغماض نہ برتے اور مرد بھی عورت کو اس کے حقوق دیے پر برضا و رفیت آبادہ ہو بلکہ ان کا ساتھ دے مخطرات کے موقع پر ان کی حقاظت کرے اور ہر قتم کی آفات و بلیات سے ان کو بچائے کے لیے اپنی تمام تر انسانی قوتوں اور کوششوں کو بردے کار لائے آگہ اے بھی عورت کی طرف سے مکمل تعاون ملے اور وہ اس قابل ہو کہ معاشرہ میں اپنا صحیح کردار ادا کر سکے۔

محترم سامعين!

FFF

حزات گرای!

عورت کا بیہ حق ہے کہ اے عصری نقاضوں کے مطابق بقدر ضرورت علم و فن سے آشا کیا جائے آکہ بعض خصوصی حالات میں مرد کی فیر موجودگی کی وجہ سے وہ معاثی تکالف کا شکار نہ ہو۔ خود زندگی گزار نے کے لیے جائز کمائی کر سکے اور یہ حق ضمنا" اے ملازمت کا حق بھی ویتا ہے۔ اے بعض انتہائی اہم امور میں حصہ لینے کی اجازت ہونی چاہیے خصوصی طور پر ڈاکٹر اور استانی کی حیثیت سے وہ عورتوں کی وہ خدمات مرانجام وے علق ہے جو مرد مرانجام نہیں وے سکتا۔ اسلام اے کمل طور سے اپنی صلاحیت اور قابلیت کے اظہار کا حق ویتا ہے۔

اسلای آریخ کے مطالعہ سے معلوم ہو آ ہے کہ عورت کے جو حقوق و فرائض اور بیان کیے گئے ہیں "مسلمان خواتین نے ماضی میں معاشرہ میں ان کے بل ہوتے پر متعلقہ فرائض کو بطریق احسن سرانجام دیا ہے اور وہ معاشرہ کی ترقی کا سبب بنی ہیں۔
اس طرح اگر خور کیا جائے تو اسلام کے دیئے ہوئے حقوق اور بتائے ہوئے فرائض پر معاشرہ کے تمام افراد خوش دلی اور تن عکس کریں تو معاشرہ نہ صرف امن و سکون کا گھوارہ بن سکتا ہے۔ بلکہ ترقی و کامرانی کی منازل بھی جیزی سے طے کر سکتا ہے۔

الله تعالى جميس اين فرائض به حن و خولي اواكرفى كى توفق مرحت فرمات آمين-و آخر دعوامان الحمدللة رب العالمين

## هج بيت الله

اعوذبالله من الشيطن الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم

آيات مباركه:

وَلِلْهِ عَلَى النَّاسِ حِنْجُ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَنَ كَفَرَ فَإِنَ اللَّهَ عَنِي عَنِ الْعُلَمِينَ ﴿ (الْ مُرَانِ مِنَا)

لوگوں پر اللہ کا یہ میں ہے کہ بواس کے گر تک پہنچ کی استطاعت رکھتا ہو وہ اس کا ج کے اور بو کوئی اس عظم کی پیروی سے انکار کرے تو اے معلوم ہونا چاہیے کہ اللہ تمام دنیا والوں سے بے نیاز ہے۔ وَالْوَاتْ فِی الشَّاسِ بِالْحَجْ یَا تُتُولْتَ رِجَالًا وَعَلَی کُیل حَمَّا مِر یَا تِتَیْنَ مِنْ کُیل حَمَّا مِر یَا تِتِینَ مِنْ کُیل حَمَّا مِر یَا تِتَیْنَ مِنْ کُیل حَمَّا مِر یَا تِتِینَ مِنْ اللہِ اللّٰ ا

اور لوگول کو ج کے لیے اذن عام وے دو کہ تمہارے پاس ہروور دراز مقام سے پیدل اور اونٹول پر دار آئیں۔ ٠

ٱلحَجُّ الشَّهُارُ مَعْلُومُكُ فَمَنَ فَرَضَ فِيْهِنَ الحَجَّ فَلَارَفَكَ وَلاَ فَتُتُوقَ وَلاَجِدَالَ فِى الْحَجُّ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمُهُ اللَّهُ ۚ وَتُلزَّوْدُواْ فَانَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقُوٰىُ وَاتَّقَوْنِ يَاوْلِي الْالْبَابِ ۞ (البَّرِءَ:19)

ج ك مين سب كو معلوم ين جو مخص ان مقرره مينول من ج كي نيت كر، ات فردار ربنا

#### MMA

چاہیے کہ عج کے دوران میں اس سے کوئی شوانی فعل کوئی بد عملی کوئی اڑائی جھڑے کی بات سرزد ند ہو اور جو نیک کام تم کرد گے وہ اللہ کے علم میں ہو گا۔ سفر ع کے لیے زاد راہ ساتھ لے جاؤ اور سب سے بہتر زاد راہ پر بیزگاری ہے۔ ایس اے ہوشندوا میری نافرمانی سے پر بیز کرد۔

### اماديث شريف:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم بنى الاسلام على خمس: شهادة ان لا اله الا الله و ان محمدا عبده ورسوله و اقدام الصلوة و ايناء الزكواة والحج و صوم رمضان (متفق عليه عن ابن عن ابن عن رسول الله صلى الله عليه وسلم كا ارشاو ب "اسلام كى بنياد چار چزول پر ركى عى بن ب (۱) اس بات كى سواكى معود نبين اور محمد صلى الله عليه وسلم اس كه بندك اور رسول بين (۲) نماز تائم كنا (۳) زكوة اوا كرنا (۵) ج كرنا اور (۵) رمضان كروزك ركهناه

عن عبدالله ابن عمر قال جاء رجل الى النبى صلى الله عليه وسلم فقال يا رسول الله ما يوجب الحج فقال الزاد والراحلة (تقى و اين ماج)

حضرت عبدالله بن عمر كتے بين كد ايك فخص في صلى الله عليه وسلم كے پاس آيا اور عرض كيا اك الله كا رسول (صلى الله عليه وسلم) كيا چيز ج كو واجب كرتى ك؟ آپ نے فرمايا زاد راه اور سواري-

عن ابن امامة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من لم يمنعه من الحج حاجة ظاهرة الوسلطان جائر اومرض حابس فعات ولم يحج فليمت ان شاء يهوديا وان شاء نصرائيا" (وارى) حضرت ابو امامة روايت كرت بين كه رسول الله صلى الله عليه وسلم نے قرمایا جس مخض كوكؤكي لازى ضرورت ج سے نہ روك اور وہ ج كي بغير مرجائ تو ضرورت ج سے نہ روك اور وہ ج كي بغير مرجائ تو وہ چاہے يہورى بوكر مرجائ يا تعرافي ہوكر مرے۔

### حرات محرم!

ار کان اسلام میں سے آخری اور اہم رکن "ج" ہے۔ ج کے لغوی معنی زیارت کا ارادہ کرنے کے ہیں شریعت میں ج کی عبادت کو تج اس لیے کما جاتا ہے کہ اس میں حاجی معین ونوں میں بیت اللہ کی زیارت کے خاص احکام بجالا تا ہے۔

### انميت

ج کی عبادت ہراس بالغ مسلمان مرد و عورت پر عمر میں ایک مرتبہ فرض ہے جو مکہ معظمہ تک آنے جانے کی قدرت رکھتا جو۔ اگر کوئی مختص قدرت و استطاعت کے باوجود ج نہیں کرنا تو وہ گویا اپنے مسلمان ہونے کی نفی کرتا ہے ج کی فرضیت سورہ آل عمران کی آیت عم سے عابت ہوتی ہے جو آغاز میں آپ کے سامنے علاوت کی گئی ہے بینی ولله علی الناس حج البیت اور الی امامہ والی حدیث سے بھی ج کی فرضیت معلوم ہوتی ہے۔

دین اسلام میں تج کی یہ اجمیت بھی ہے کہ اس فریضہ کی صحیح طریقۃ پر اوائنگی آدی کے لیے برے اجر و ثواب اور گناہوں کی مغفرت کا باعث ہے۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے الحج المعبرور لیسس له جزاء الا الجنة (مسلم) یعنی مقبول تج کا بدلہ جنت کے سوا اور کچے نبیں۔ 477

نيز آپ كاارشاد ب:

من حج هذا البيت فلم يرفث ولم يفسق رجع كما ولدنه امه ( بخارى )
الين جس نے اس كركا ج كيا اور اس دوران ميں اس نے ند كوئى شوانى حركت كى ند كى معسيت
اور كناه كا ارتكاب كيا تو جب وہ ج كرك لوثا ہے تو ايبا ہو آ ہے كويا آج بى مال كے بيث سے (كناموں
سے ياك صاف) پيدا ہوا ہے۔

حفرات محرّم!

یہ جانے کے لیے کہ اللہ سجانہ و تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے جے بیت اللہ کی اوالیگی کو اتنی اہمیت کیوں

دی ہے کہ اس کی عدم اوالیگی کو اسلام کی نفی قرار دیا ہے اور اس کی اوائیگی پر جنت کی طانت اور گناہوں کی مغفرت کی بشارت

دی گئی ہے۔ ہمیں یہ غور کرنا ہو گا کہ جج کی حقیقت کیا ہے؟ اور دین کی حقیقت اور اس کی روح سے اس کا کیا ربط و تعلق ہے؟

ایک مسلمان کے اندر اسلامی ذہن اور اسلامی سیرت و کروار پیدا کرنے میں وہ کیا حصد لیتا ہے؟ اور اللہ سجانہ و تعالی کی عباوت
اور اطاعت کی ذمہ داریاں اوا کرنے میں وہ کس طرح ممد و معاون ہوتا ہے؟

حراي!

ج کی حقیقت اس کی روح اور اس کے دوسرے اہم اوساف کو سیخفے کے لیے دو ہاتوں کا جان لینا ضروری ہے۔ ایک سے کہ کہ یہ ایک ایک بیت اللہ کیا چیز ہے کہ جس تک جی نے کے لیے ج کا یہ سفر افتیار کیا جاتا ہے اور اس کے قرب و جوار میں ج کے سارے مراسم ادا کیے جاتے ہیں اور دوسری یہ کہ ج کے جو مراسم یا مناسک ادا کیے جاتے ہیں وہ کیا ہیں؟ اور ان کے چیچے کون سے تصورات کارفرا ہیں؟ یہ باتیں مخترا "بیان کی جاتی ہیں۔

بیت اللہ کی تغییراور اس کی حیثیت حفرات گرای!

بیت الله کی تقیر آج سے تقریبا" چار بزار برس پہلے حضرت ابراہیم اور حضرت اساعیل طبیعما السلام کے ہاتھوں ہوئی تھی۔ اس سلسلہ میں قرآن کریم کا بیان ہے:

وَ إِذْ يَتُرْفَعُ الْمُرْهِمُ الْغُوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْلِمِيلُ ۚ رَبَّنَا تَقَبَّلُ مِنَا ۗ إِنَّكَ آنْتَ النَّسِيْعُ الْعَلِيمُ ﴿ (الِعَوْمَنَهُ )

اور یاد کرو ایرائیم اساعیل بب اس گرکی دیواری اشا رہے تھے تو دعا کرتے جاتے تھے اے مارے رب ہم سے یہ خدمت قبول فرما لے تو سب کی شنے والا اور سب کھے جانے والا ہے اور قرآن کریم میں اس گرکی حقیت کا ذکر اس طرح فرمایا گیا ہے:

إِنْ أَوْنَ بَيْتٍ وَصِعَ لِلنَّاسِ للَّذِي بِبَكَٰةَ مُبْرَكًا وَهُدَى لِلْعُلَمِينَ كَا (ال مران معرف)

يقينا" يهلا گرجو لوگوں كے ليے (مركز عبادت كى حيثيت سے) بنايا كيا تھا وى ب جو كے ميں واقع

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com

MMZ

ہے جس کا حال ہے ہے کہ وہ برکوں والا اور سارے جمان کے لیے ہدایت (کا سرچشمہ) ہے۔ اس مرکز عباوت کو توحید التی کی مناوی کا مرکز بنانے کی ہدایت بھی فرمائی گئی ہے۔ اللہ سجانہ و تعالیٰ کا ارشاد ہے:

وَاذْ بَوَانَا لِإِبْرِهِنِهُمْ مَكَانَ الْبَيْتِ انْ لاَ تُشْرِكَ بِن شَيْبًا وَطَهِرْ بَيْتِيَ لِلطَّآهِفِينَ وَالْقَآيْمِينَ وَالنَّرَثَعَ السُّجُوْدِ ﴿ (اللَّهِ rum )

اور جب ہم نے ابرائیم کے لیے اس گھر کی جگد متعین کی مقی (اس ہدایت کے ساتھ) کد کسی کو میرا شریک ند مھمرانا اور میرے گھر کو طواف کرنے والوں وقیام کرنے والوں اور رکوع و بجود کرنے والوں کے لیے (شرک کی آلودگیوں سے) پاک رکھنا۔

معلوم یہ ہوا کہ یہ گھر سرایا خیر و برکت ہے۔ ساری دنیا کے لیے ہدایت کا سرچشہ ہے۔ اللہ سجان و تعالی کے پرستاروں کا مرجع ہے۔ نماز قائم کرنے کی اصل جگہ ہے اور توحید اللی کی مناوی کا مرکز ہے۔ بیت اللہ کے ان اوصاف کو سامنے رکھتے ہوئے ہم یہ کسہ سکتے ہیں کہ یہ گھر دراصل دین اسلام کا گھرہے اور پورے دین کا مرکز ہے۔ اس لیے کہ اعتقادی اور عملی طور پر توحید اور نماز دونوں پورے دین کا مغز ہیں اور بیت اللہ ان دونوں کا مرکز ہے۔

### جے کے مراسم اور جذبات عبودیت سامعین محرم!

ویٹی اعتبارے بیت اللہ کی حیثیت جان لینے کے بعد آئے اب ہم ج کے مراسم یا مناسک پر غور کریں اور دیکھیں کہ یہ مناسک ایک حاجی کے قلب و ذہن میں کیا جذبات عبودیت پیدا کرتے ہیں اور اے دین اسلام کی کیا تعلیم دیتے ہیں؟ (۱) احرام

جب کوئی مخص ج کے لیے روانہ ہوتا ہے تو مکہ کرمہ سے کافی دور ایک متعینہ مقام پر پنج کر وضویا عسل کر کے اپنا معروف لباس اتار کر ایک تبیند اور چادر پس لیتا ہے۔ جو احرام کملاتا ہے اور دو رکعت نقل پڑھ کر ج کی باضابط نیت کرتا ہے اور تلبید "لبیک اللهم لبیک" بلند آواز سے پڑھتا ہے۔

اجرام کا یہ لباس کیا ہے اور دوسری طرف اپنی فقیری اور مختاجی کے احساس کا عملی اظہار ہے اور دوسری طرف فداکاری کے جذبہ کا منہ بولنا جوت۔ اجرام کی حالت میں حاجی کی حجیت خود بول بول کر یہ بتاتی ہے کہ یہ اللہ بی کے در کا بھکاری ہے اور اس کی رضا کے علاوہ ہر چیز ہے بے نیاز ہے۔ اور اس کا کفن بردوش سپاہی ہے اس کے علاوہ جب مختلف قوموں اور مختلف ملکوں سے تعلق رکھنے والے اور مختلف زبانیں بولنے والے لوگ اجرام کا ایک بی لباس پین لیتے ہیں تو یہ اس بات کا اعلان ہوتا ہے کہ یہ سارے مسلمان ایک ہی دب کر بندے اور ایک ہی خدا کی فوج کے سپاہی ہیں اس طرح ان کے درمیان دین اور ایخ رب بزرگ و برتر کی مجت اور اس کی اطاعت کے جذبے کے علاوہ سارے امتیازات مث جاتے ہیں۔

طفر ہوں میں طفر ہوں۔ میرے اللہ! میں طاخر ہوں۔ تیرا کوئی شریک نییں ہے۔ میں طاخر ہوں۔ کوئی شک نییں کہ حمد جیرے لیے ہے۔ نعت جیری ہے۔ بادشاہی جیری ہے کوئی جیرا شریک نہیں۔

الله كى پيغبراور معمار كعبه حفرت ابرائيم عليه السلام نے اپن رب كے تقم سے وافن فى الناسى بالحج (الج ٢٢:٢٦) كى يحيل ميں جو منادى كى تقى يد يكار اس كا جواب ہے۔ ظاہر ہے كه ابرائيم عليه السلام كى يد منادى محض على رسميں اوا كرنے كى مناوى تنسى تقى بلكه اپنے آپ كو حقيقت اسلام ميں وحال دينے كى مناوى تقى۔ چنانچه اسى مناوى كے جواب ميں عاجى يد تلبيه كمه كر الله سجان و تعالى كى توحيد اور اس كى فرمانروائى كا اقرار كرتا ہے اور اپنے آپ كو اس كے برد كروسے كا اعلان كرتا ہے۔

(٣) طواف بيت الله

جونی عاتی کی نظر بیت اللہ پر پڑتی ہے تصور کی نگاہوں میں وہ منظر پھر جاتا ہے جو اس کی تقییرے وابستہ ہے۔ اے یاو آ جاتا ہے کہ میں ای امت کا ایک فرد ہوں جس کے ظہور کے لیے حضرت ابرائیم علیہ السلام نے اللہ سجانہ و تعالی کے حضور وعا ماگی تھی اور اس کا نام امت مسلمہ تجویز کیا تھا جس کی حیثیت سے قرار پائی تھی کہ وہ اللہ رب العالمین کی فرمانیروار اور اس کے دین کی علمیروار ہوگی۔

بیت اللہ کا طواف کیا ہے؟ رضائے اللی کی خاطر اپنے آپ کو قربان کر وینے کا والمانہ جذبہ جب مرد مومن کعبہ کے گرد چکر لگا آ ہے تو ایبا معلوم ہو آ ہے کہ گویا بندہ اپنے مولی کے دربار میں مجسم فدویت اور سرایا عبدیت کا چانا بجرآ نمونہ بن گیا ہے۔ اس کے دل پر آقا کی محبت کا اس قدر غلبہ ہو گیا ہے کہ اے اپنے وجود کی بھی خرنمیں۔وہ مثل پروانہ ' مجمع کے گرد چکر لگا کر اس پر شار ہونا چاہتا ہے اور اپنے رب کے اشارول پر اپنا سب کچھ قربان کرنے کے لیے تیار ہے۔

ونیا بحرے آئے ہوئے اہل ایمان کا ایک مرکز پر جمع ہونا اور اس کے گرد اجھاجی طواف اس حقیقت کی محسوس علامت ب کہ اس دین پر ایمان رکھنے والے لوگ بے ثار اختلافات رکھتے ہوئے بھی اصل میں ایک ہیں اور ان کی وفاداریاں ایک ہی ذات حق کے لیے وقف ہیں۔

(٣) صفاء مروه کے درمیان سعی

صفا و مروہ کے درمیان سعی اس عزم کا اظہار ہے کہ حضرت ابراہیم اور حضرت اساعیل طیمما السلام کا راستہ ہی ہمارا راستہ ہے۔ اور فرمانیرواری اور جال شاری میں ان حضرات کی طرح ہمارے قدم بھی ست نہ ہوں گے۔

(a) یج کے دیکر ارکان

ساتویں سے دسویں ذی الحجہ تک سارے طاتی اجھائی طور پر جج کے جو ارکان اوا کرتے ہیں۔ منی کے میدان میں جمع ہوتے ہیں' مزولفہ میں رات کو پڑاؤ ڈالنے ہیں پھر عوفات میں خیمہ زن ہوتے ہیں۔ اس دوران میں لیک اللم لیک پکارتے ہیں۔ امام کا خطبہ سفتے ہیں۔ یہ ساری باتیں واضح طور پر ایک منظم فوجی زندگی کا فقت پیش کرتی ہیں۔ یہ صور تحال بناتی ہے کہ امت مسلمہ ایک منظم اجتماعیت ہے اور اس کی ساری توانائیاں اللہ سجانہ و تعالی کی بندگی اور اس کے دین کی نفرت و اقامت کے لیے مخصوص ہیں۔

(١) جرات ير كلريال مارنا

یہ عمل دنیا کے سامنے اس بات کا عملی اظہار ہے کہ جو کوئی اللہ بحانہ و تعالی کے دین کو اور اسلامی اجتاعیت کو نقصان پنچانے کی کوشش کرے گا (جس طرح کہ ایمان کا دخمن شیطان کرتا ہے) ہم سب مل کر اس کی سرکوئی کریں گے اور اس کا منہ

444

پھردیں گے۔

(4) قربانی

یہ اس فرج عظیم کی یادگار ہے جے اللہ بحان و تعالی نے حضرت اسائیل علیہ السلام کا فدیہ (بدلہ) قرار ویا ہے۔ وَقَدَیْنَاتُهُ بِنَدِیْجِ عَضِلْمِ (السنت ۱۰۷:۲۷)

ہم نے ایک بوی قربانی فدیے میں دے کر اس سے کو چیزا لیا۔

اللہ سیحانہ و تعالیٰ کی راہ میں جانور قربان کرنا دراصل اپنے آپ کو قربان کرنے کے قائمقام ہے اور اس بات کا اظہار اور پیش کش ہے کہ اللہ سیحانہ و تعالیٰ کی رضا کا جب بھی نقاضا ہو گا ہم اس کی راہ میں اپنی جان کا نذرانہ بھی پیش کر دیں گے۔ اور اس قربانیٰ کی روح تفوی ہے۔ ارشاد اللی ہے۔

لَنْ يَنَالَ اللهَ لَحُوْمُهَا وَلا دِمَا وَهُمَا وَلكِهِ مِنْكُمُ التَّقَوٰى مِنْكُمُ التَّقَوٰى مِنْكُمُ التَّ

حفزات گرای!

غور کھے کہ ان مراسم ج کے پیچے بندگی رب کے س قدر اعلی و ارفع جذبات کار فرما ہیں!

طابی اپنے ظاہری لباس سے لے کر ساری نفسانی خواہشات کو ایک عرصہ کے لیے ترک کر وہتا ہے۔ اور اپنے آپ کو اپنے بزرگ و برتر رب کے سرو کر وہتا ہے تج کے سارے ایام اپنے رب کی فرمانبرداری اس سے دلی مجت اس کی خاطر قربانی کی اداؤں میں گزار آ ہے۔ اے ایک اجماعیت کے تحت زندگی گزارنے کا سبق ملک ہے اور وہ دین حق کی سرباندی کی خاطر جماد کا عرم کرتا ہے۔

سامعین گرای!

حقیقت یہ ہے کہ ج ایک ایک جامع عبادت ہے کہ جس میں ساری اسلای عبادتوں کی روح کار فرما ہے۔ یہ نماز بھی ہے کہ اس میں اللہ کا بے حد و صاب ذکر ہو تا ہے (جو نماز کی حقیقت ہے) یہ زکواۃ بھی ہے کہ اس میں کثیر رقم اللہ کی راہ میں خرج کی جاتی ہے۔ یہ روزہ بھی ہے کہ اس میں تشکقات بھی ممنوع ہو جاتی ہے۔ یہ روزہ بھی ہے کہ اس میں نقطقات بھی ممنوع ہو جاتی ہے۔ اور میدان عرفات میں جمع ہونا آخرت میں جمع ہونے کی جاتے ہیں۔ اس میں توحید کی اعلیٰ تعلیم بھی ہے جو دین حق کی بنیاد ہے۔ اور میدان عرفات میں جمع ہونا آخرت میں جمع ہونے کی یاد بھی رواتا ہے۔

معزات محرم!

ج سمیت وین اسلام کے تمام ارکان محض چند اعمال اور عبادتیں ہی نہیں ہیں بلکہ بیہ سب انسان کے اندر بندگی کا احساس ابھارتے اور بندگی کی سحیت اور ابندگی کی سحیت اور ابند بحانہ و تعالی کی محبت اور ابنا عب بیدا ہوتے ہیں اور عملی طور پر وہ اللہ بحانہ و تعالی کی اطاعت و فرمانبرداری کے لیے مستعد ہو جاتا ہے۔ یک اطاعت کے جذبات پیدا ہوتے ہیں اور عملی طور پر وہ اللہ بحانہ و تعالی کی اطاعت و فرمانبرداری کے لیے مستعد ہو جاتا ہے۔ یک وجہ ہے کہ تج اور دو سرے اعمال کو دین کے ستون (ارکان) کا درجہ حاصل ہے۔ یعنی دین کے اہم اجزاء۔ ان ارکان کو شعور کے ساتھ ادا کر سکتا ہے۔ اللہ سجانہ و تعالی سے وعا ہے کہ وہ ہمیں اپنی عبادت کما حقہ اوا کرنے کی توقیق تھیب فرمات کی عبادت کما حقہ اوا کرنے کی توقیق تھیب فرمات آئیں!

واخر دعوانا ان الحمد للدرب العالمين

## اخوت اور اتحاد بین المسلمین (نطبه مجته الوداع کی روشن میں)

اعوذبالله من الشيطن الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم

آيات مباركة إليها المُوْمِثُولَ إِخْوَةً فَاصْلِحُوا بَيْنَ الْجَوَيْكُمْ وَالْقَقُوا اللَّهَ لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ال

ومومن تو ایک دوسرے کے بھائی جیں' للذا اپ بھائیوں کے درمیان تعلقات کو درست کرو اور اللہ سے ڈرو' امید ہے کہ تم پر رحم کیا جائے گا۔

يَّا يُهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوا الْتَقُوا الله حَقَ تُثَنِيه وَلا تَمُوْنَ الا وَانْتُو مُسْلِمُونَ اللهِ عَلَيْكُو الْدُكُولُ اللهِ عَلَيْكُو الْدُ كُنْتُو الْفَاتِكُولُ اللهِ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ ال

اے لوگو جو ایمان لائے ہو اللہ سے ڈرو جیسا کہ اس سے ڈرنے کا حق ہے تم کو موت نہ آئے مگر

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج بی وزٹ کریں: www.iqbalkalmati.blogspot.com

اس حال میں کہ تم مسلم ہو۔ ب مل کر اللہ کی رسی کو مضبوط پکڑ او اور تفرقہ میں نہ پڑو اور اللہ کے اس احسان کو یاد رکھو جو اس نے تم پر کیا ہے تم ایک دوسرے کے دعمن تھے اس نے تمہارے دل جوڑ دیاہے اور اس کے فضل و کرم سے تم بھائی بھائی ہن گئے۔

احاديث شريفية

عن النعمان ابن بشير رضى الله عنهما قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم مثل المومنين في توادهم و تراحمهم وتعاطفهم مثل الجسد الااشتكى منه عضو تعاعى له سائر الجسد بالسهر والحمى (مثل عليه)

حضرت تعمان بن بشر رضی اللہ عنما سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قربایا: مومنوں کی مثال باہمی محبت کرنے، ایک دوسرے پر رحم کھانے اور باہمی مربانی کرنے میں ایک جم کی طرح ہے کہ جب اس کے کسی ایک عضو میں تکلیف ہوتی ہے تو سارا جم جاگ کر اور بخار میں جٹا ہو کر اس کا ساتھ ویتا ہے۔

عن انس رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال لا يؤمن احدكم حتى يحب لأنحيه ما يحب لنفسه (متثق عليه)

حضرت انس رسی الله عند سے روایت ہے کہ نبی صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا "تم میں سے کوئی مخص اس وقت تک (کامل مومن) نمیں بن سکتا جب تک اپنے مومن بھائی کے لیے بھی وہی کچھ لبند ند کرے جو اپنے لیے کرتا ہے۔

عن ابى موسلى رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلمة المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضا و شبك بين إصابعه (متقق عليه)

حصرت ابو موئی رضی اللہ عند روایت کرتے ہیں که رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ''ایک مومن دوسرے مومن کے لیے ایسے ہے جیسے ایک دیوار' جس کی افیٹیں ایک دوسرے کو مضبوط کرتی ہیں۔ آپ نے (بات واضح کرنے کے لیے) اپنے دونوں ہاتھوں کی اٹکلیاں ایک دوسرے بیں ڈال کر تشیبہ دی۔

حفرات گرای!

مسلمانوں کے باہمی تعلقات ایک دوسرے پر حقق و فرائض معاشرتی معاشرتی معاملات بعض قانونی نکات وین میں اعتدال اور عبادات کی ایمیت پر حضور آکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے تج مبارک کے موقع پر جو خطبہ ججتہ الوداع کے نام سے مشہور ہے ایک جامع خطبہ ارشاد فرمایا۔ یہ خطبہ دین اسلام کی جامع اور بنیادی تعلیم کے ساتھ ساتھ حقوق انسانی کا آیک مغشور اور انسانوں کی دنیا اور آخرت کی فوز و فلاح کا ذراجہ ہے۔ اس خطبہ کا ترجمہ بیش کیا جاتا ہے:

راوی کہتے ہیں کہ تج کے دن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے میدان عرفات میں پینچ کر قیام فرمایا۔ جب سورج وصلنے لگا تو آپ نے اپنی او نفتی قصواء کو تیار کرنے کا تھم دیا۔ جب او نفتی آئی تو آپ (اس پر سوار ہوئے اور) خطبہ ارشاد فرمایا۔ حضور کے اللہ کی حمد اور تعریف کرتے ہوئے خطبے کی یوں ابتدا کی۔

"الله ك سواكوئى عبادت ك لاكن نبيل- وو اكيلا ب اس كاكوئى شريك نبين الله تعالى ف ابنا وعده بوراكيا اب

بندے (رسول) کی مدو فرمائی اور تھا اس ذات پاک نے باطل کی تمام قوتوں کو فلت وی۔

اوگوا میری بات سنو عین شین سمجتا کہ ہم اس سال کے بعد مجھی اس طرح ایس مجل میں جمع ہو سکیں گے۔

اے انسانوا اللہ كا فرمان ہے اے انسانو ہم نے تم ب كو ايك مرد اور ايك عورت سے پيدا كيا اور حبيس مخلف قوموں اور قبيل كا ايك عورت سے پيدا كيا اور حبيس مخلف قوموں اور قبيلوں بين اس ليے تقتيم كيا كہ تم پہچانے جاؤ۔ خدا كے زديك تم بين سب سے عزت والا وہ ہے جو خدا سے زيادہ ؤرنے والا ہے لنذا اس آيت كى روشنى بين نہ كوئى عربى كى تجى سے بھتر ہے اور نہ بى كوئى تجى كى عربى سے بھتر ہے۔ نہ كى كالے سے كوئى كورا اور نہ كى كورے سے كوئى كالا بھتر ہے۔ عزت كا تمام تر وارومدار تقوى فداخونى) پر ہے۔ سب انسان آدم كى اولاد بين اور آدم كو مثى سے بنايا كيا۔

خبردار! تمام عرنت خونوں کے بدلے علل اور انتقام میرے ان دونوں قدموں کے یتیج ہیں۔ فظ بیت اللہ کا متولی ہونے اور عاجیوں کو یانی بلانے کی خدمت بدستور رہے گی۔

اس کے بعد حضور کے فرمایا اے گروہ قریش! خدا کے سامنے اس حالت میں حاضر نہ ہونا کہ تمہمارے کاندھوں پر تو دولت کا بوجہ ہو اور دوسرے لوگ آخرت کا تمرلے کر پنچیں۔ اگر ایسا ہوا تو تم پر اللہ کی طرف سے نازل شدہ عذاب کو میں ٹال نہ سکوں گا۔

اے گروہ قریش! اللہ تعالی نے تمهارے دور جالمیت کے غرور کو ختم کر دیا ہے اور آباء و اجداد کے کارناموں پر افخر کرنے کو کوئی اہمیت حاصل نمیں ہے۔

اے انسانوا تممارے خون جمارے مال اور تمماری عزقیں تممارے لیے ایک دوسرے پر بیشہ کے لیے جرام کردیے گئے بیں۔ ان چیزوں کی حرمت الیمی بی ہے جیسی تممارے اس ون کی اور اس مبارک مینے (دوائج) کی خاص طور پر اس شر (مکہ شریف) کیا تم سب کو خدا کے سامنے حاضر ہونا ہے اور وہ تم سب سے تممارے اعمال کی باز پرس کرے گا۔

و کچنا کہیں میرے بعد گراہ نہ ہو جانا کہ ایک دو سرے کی گروئیں مارنے لگو۔ جس کسی کے پاس کوئی بھی امانت موجود ہو تو اس پر لازم ہے کہ مالک کو واپس لوٹا دے۔

اے انسانوا ہر مسلمان دوسرے مسلمان کا بھائی ہے ' اور سارے مسلمان آپس میں بھائی بھائی ہیں۔ اپنے غلاموں کا خیال رکھو۔ انہیں وہی کھلاؤ جو تم خود کھاتے ہو اور انہیں وی پہناؤ جو تم خود پہنتے ہو۔

خبردارا زمانہ جالجیت کی ہرشے میرے پاؤل کے نیچ ہے (یعنی میں نے اے پامال کر کے پھینک ریا ہے) زمانہ جالجیت کے سارے خون محاف کے جا رہے ہیں۔ پہلا خون ضح میں محاف کر رہا ہوں' وہ میرے اپنے خاندان کا ہے۔ یہ رہید بن حارث کا خون ہے' جو بنو سعد کے پاس دودھ پینے کے زمانے میں تھا اور اے بدیل نے قتل کر دیا تھا۔ زمانہ جالمیت کا سود مجمی ختم کیا جا رہا ہے۔ پہلا سود' جے میں محاف کر رہا ہوں' وہ عباس بن عبدا لمطلب کا سود ہے۔ اب وہ سب ختم ہو گیا۔

اے انسانو! اللہ تعالیٰ نے ہر حقد ار کو اس کا حق دے دیا ہے۔ اب کوئی بھی مخص اپنے کسی بھی وارث کے حق میں وصیت ند کرے۔

اولاد اس کی تصور کی جائے گی جس کے بستر پر اس نے جنم لیا ہو گا۔ جس پر زنا ٹابت ہو جائے گا اس کی سزا پھر (سنگسار کرنا) ہے اور ان کا حساب اللہ کے ہاں ہو گا۔

جو مخض کی غیر کو اپنا باب بتلا آ ہے یا جو غلام اپنے آپ کو اصل مالک کے عجائے کمی دوسرے کا غلام بتلا آ ہے اس

پر ضدا کی اعت ہے۔

قرض ضرور اوا کیا جائے گا۔ اوحار لی گئی چیز واپس کی جائے گی۔ تخفہ کا بدلا دینا ہو گا اور ضامن کو ہرجانہ اوا کرنا ہو گا۔ کسی محض کے لیے جائز نمیں کہ اپنے بھائی کی کوئی چیز لے لے بشرطیکہ اس کے بھائی نے وہ چیز خوشی سے اس کو دی ہو۔ للذا تم اپنے آپ پر اور ایک دو سرے پر ظلم و زیادتی ہر گزنہ کرو۔

خبردار عورت کے لیے جائز نمیں کہ اپنے شوہر کا مال اس کی اجازت کے بغیر کسی اور کو دے۔

اے انسانوا تساری عورتوں پر تسارے کچھ حقوق ہیں۔ ای طرح سے تم پر ان کے حقوق ہیں۔ عورتوں پر تسارا حق یہ بے کہ حقوق ہیں۔ ای طرح سے تم پر ان کے حقوق ہیں۔ عورتوں پر تسارا حق یہ کہ کھی ہوئی ہے حیائی افقیار نہ کرسکو۔ نیز ان پر یہ حق بھی ہوئی ہے حیائی افقیار نہ کریں۔ پھر اگر وہ ایسا کریں تو اللہ نے جہیں اجازت دی ہے (کہ بطور حمیہ) ان کو اپنے سے جدا رکھو (اور اگر پھر بھی باز نہ آئی) تو انہیں جسانی سزا دو لیکن وہ اتنی کہ چوٹ کے نشان نہ پڑیں۔ پھر اگر وہ ٹھیک ہو جائیں تو انہیں اچھے طریقے سے کھلاؤ۔ اور بہناؤ۔

عورتوں کے بارے میں تم کو وصیت کرتا ہوں کہ ان کے ساتھ اچھا سلوک کرو اس لیے کہ وہ تہماری پابند ہیں۔ وہ اپنے لیے کچھ نئیں کر سکتیں عورتوں کے حقوق کے سلسلے میں خدا سے ڈرو۔ انہیں تم نے خدا کے نام پر حاصل کیا ہے اور ای کے احکام کے تحت ان کے جم تہمارے لیے حلال کیے گئے ہیں۔

میں تممارے پاس الی چیز چھوڑے جا رہا ہوں کہ جس کے ہوتے ہوئے تم بھی گراہ نہ ہو گے بشرطیک تم اے مضبوطی سے پکڑے رکھو۔ وہ اللہ کی کماب ہے۔ یاد رکھو' دینی معاملات میں غلو اور بلاوجہ کی مختیوں سے پچنا' دینی معاملات میں بلاوجہ کی مختی نے تم سے پہلے لوگوں کو بلاک کر ڈالا۔

شیطان اس بات سے ناامید ہو چکا ہے کہ تمہاری اس سرزین پر پھر بھی اس کی بندگی کی جائے گی۔ گر ہو سکتا ہے کہ ایسے محاملات میں اس کی آباج واری کی جائے جن کو تم کم اہمیت دیتے ہو۔ وہ اس پر راضی ہو جائے گا۔ اس لیے تم اس سے اپنے وین اور ایمان کی حفاظت کے سلسلے میں ہوشیار رہو۔

اے انسانوا میرے بعد کوئی (نیا) عی نہیں ہے۔ اور تہمارے بعد کوئی امت نہیں ہے۔

خبردارا اپنے رب کی عباوت کرو' پانچ وقت نماز اوا کرد' ایک ماہ کے روزے رکھو' خوش ولی کے ساتھ اپنے مالوں کی زکواۃ
اوا کرد' اپنے رب کے گھر کا جج کرو اور اپنے امیر کی اطاعت کرو تو تم اپنے رب کی رحمت سے جنت میں واقل ہو جاؤ گے۔

من او' مجرم اپنے جرم کا خود ذمہ وار ہو گا' باپ کی جگہ جٹنے کو پکڑا نہ جائے گا اور نہ ہی جٹنے کا بدلا باپ سے لیا جائے گا۔
خبردارا جو لوگ یمال موجود جیں' انہیں جاہیے کہ یہ احکام اور یہ باتیں ان لوگوں تک پہنچا کمیں جو یمال موجود خمیں جی ۔

ہو سکتا ہے کہ جو یمال موجود خمیں جیں ان میں سے کوئی ایسا ہو جو خنے والوں سے زیادہ سمجے رکھتا ہو۔ اور ان باتوں کو محفوظ رکھنے والا ہو۔

تم سے میرے بارے میں (خدا کے ہاں) سوال کیا جائے گا۔ قو بتاؤ کیا جواب دو گے؟ لوگوں نے جواب دیا کہ ہم اس بات کی گوائی دیتے ہیں کہ آپ نے امانت (دین) پھنچا دی اپ نے رسالت کا حق ادا کر دیا۔ اور ہماری خیرخوائی فرمائی۔ یہ سن کر حضور سلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی شمادت کی انظی آسمان کی طرف اٹھاتے ہوئے اور لوگوں کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا۔ اے اللہ! آپ گواہ رہیں۔ اے اللہ! آپ گواہ رہیں۔ اے اللہ! آپ گواہ رہیں۔ حضور کے خطبہ سے فارغ ہونے

كے بعد قرآن مجيد كى يد آيت ناذل مولى:

اَلْيَوْهُ اَكْمَلْتُ لَكُوْ دِيْنَكُوْ وَاَتْسَنْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِيْ وَ رَضِنْتُ لَكُوْ الانسالام دِنِيًّا (المائدونة)

آج میں نے تمارے دین کو تمارے لیے کمل کر دیا ہے اور اپنی نعت تم پر تمام کر دی ہے اور تمارے لیے اسلام کو تمارے دین کی حیثیت سے قبول کر لیا ہے۔

حفزات گرای!

قرآن مجید کی تعلیمات عطبہ حجتہ الوداع اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث مبارکہ کے مطالعہ سے واضح ہو آ ہے کہ اللہ اور اس کے رسول نے مسلمانوں کے باہمی تعلقات اور حقوق و فرائض کا جو جامع اور مکسل تصور دیا ہے اس کا عنوان اخوت (جسائی چارہ) ہے۔ اخوت ان خ اخوۃ اور اخوان کے معنی یہ بین کہ مسلمانوں کے باہمی تعلقات محقوق اور فرائض ایسے ہوئے چاہئیں جیسے کہ سکے بھائیوں کے آپس میں ہوتے ہیں۔ جیسے ان میں مساوات و یگا گلت ہوتی ہے ویسی بی تمام مسلمانوں میں ہوئی جائیں جیسے۔

اسلام 'وین کی بنیاد پر مسلمانوں کی جو عالمگیر برادری قائم کرتا ہے ایس برادری کسی دوسرے دین ' فدہب و مسلک بیس شیس ملتی۔ دین اسلام نے مسلمانوں بیس جو باہمی مساوات و وحدت قائم کی ہے اس کا دائرہ ایمان 'عبادات ' معاشرت ' تمان ' اخلاق اور قانون تک پھیلا ہوا ہے۔ اس مساوات بیس رنگ و نسل ' علم و جسل ' فقر و غنا' ذات پات اور علاقے و عمدے سے کوئی فرق واقع نیس ہوتا۔

نسل و رنگ نبان و وطن اور قومیت کا بت یہ کمد کر پاش پاش کر دیا۔ "اے لوگو ، ہم نے حمیس ایک مرد اور ایک عورت سے پیدا کیا اور حمیس فیلٹ قوموں اور قبیلوں میں اس لیے تقسیم کیا کہ تم پہچانے جاؤ۔ اللہ کے نزدیک تم میں سب سے زیادہ عزت واللہ سے نوادہ ورنے والا ہے"۔ (الحجرات ۱۳۳۹) یعنی دنیا میں اسلام کے نزدیک تمام انسانوں میں انسانیت کے لحاظ سے کوئی فرق شمیں ہے البتہ آخرت میں اللہ کے بال ای کی قدر و عزت زیادہ ہوگی جو اللہ سے زیادہ ورنے والا ہے۔ اور اس کی نافرمانی سے نادہ ہوگی جو اللہ سے زیادہ ورنے والا

امت کی وحدت اور مساوات قائم کرنے اور عملی طور پر تربیت دینے کا بردا ذریعہ چاروں عبادتیں ہیں۔ ان عبادات میں اس کے ایک نماز ہے۔ مجد میں نماز کے لیے آنے والوں ہے کسی فتم کا امتیاز و فرق روا نہیں رکھا گیا۔ اللہ تعالی کے گر میں اس کے سامنے سب برابر ہیں۔ نہ کسی کو وھن دولت کی وجہ سے آگے چھچے کیا جاتا ہے اور نہ کسی کے رنگ و نسل کی وجہ سے تفریق برتی جاتی ہے اور نہ کسی سے زبان و علاقے کی وجہ سے امتیاز روا رکھا جاتا ہے۔ علامہ اقبال نے کیا خوب کہا ہے۔

ایک بی صف میں کھڑے ہو گئے محود و ایاز شہ کوئی بندہ رہا اور نہ کوئی بندہ نواز بندہ و ساحب و مخاج و غنی ایک ہوئے تیری سرکار میں پنچے تو جمی ایک ہوئے

اس سے بھی نمایاں صورت ج بیت اللہ کی ہے۔ جتنے اقبازات و علامات اور فرق و فاصلے مسلمانوں کے درمیان دنیاوی لحاظ س پائے جاتے ہیں یہ تمام ج بیں بکسر فتم کرا دیئے جاتے ہیں۔ زبان و علاقے کا فرق' رنگ و نسل کا فرق' وهن دولت کا فرق' عمدے و مرتبے کا فرق الباس و وضع قطع کا فرق سب منا دیئے جاتے ہیں اور امت واحدہ بنانے کی تربیت دی جاتی ہے۔ یہ امت واحدہ بنانے کی وہ تربیت و تعلیم ہے جو امت مسلمہ کے افراد کو دی جاتی ہے۔ ارشاد ہے:

إِنَّ هَٰذِهَ أَهَتُكُمْ أَمَّةً وَاحِدَةً \* وَآنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ ﴿ (النياء ١٩٢١١)

ہے شک تمہاری یہ امت حقیقت میں ایک ہی امت ہے اور میں تمہارا رب ہوں پس تم میری اوت کرو۔

ای متم کی مساوات و وحدت کی تربیت و تعلیم روزہ اور زکواۃ میں دی گئی ہے۔ اسلام کے معاشرتی بر آؤ و احکام میں بھی اخوت و مساوات ہے۔ کوئی نسلی و قبائلی او چی نیج اور طبقہ واریت نہیں ہے۔ آقا اور غلام میں کوئی فرق نہیں ہے۔ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے رومیوں سے جماو کے لیے جو لشکر تر تیب دیا تھا اس میں قریش و انسار کے برے برے سروار شال تھے لیکن اس کا سید سالار ایک غلام زادہ اسامہ بن زید تھا۔ حضرت عراق حضرت بلال کو سیدنا (جمارے آقا) بلال کمد کر خطاب کرتے تھے۔

حضور آرم صلی اللہ علیہ وسلم نے معاشرتی مساوات پر عمل اس طرح کر کے امت کے لیے آیک تمونہ قائم کیا کہ اپنی پھوچی کی بیٹی زینب جو کہ قرایش کے اعلی خاندان سے تھیں' ان کا فکاح زید بن حاریث سے کیا' جن کو کے والے اپنا زر خرید غلام جانح تھے۔ ای طرح فاطمہ بنت ولید بن عتبہ قریش کا فکاح ابو حذیقہ کے غلام سالم سے جوا تھا۔ مسلمانوں میں عوی تعلقات ی جس نہیں' فکاح کے لیے بھی خاندان اور ذات پات کا کوئی قرق نہیں ہے اسلام کی یہ تعلیمات صرف الفاظ اور نظرات کی حد تک محدود نہیں رہی ہیں بلکہ اسلام نے ان کے مطابق مومنوں کی ایک عالمگیرو آفاقی براوری عملاً قائم کر کے دکھا دی ہے جس بی رنگ نسل' زبان' وطن اور قومیت کی کوئی تمیز نہیں' جس بیں اور چھوت چھات اور تفریق و تحصب کا کوئی تصور نہیں' جس میں مربکہ ہونے والے تمام النان خواہ وہ کس نسل و قوم اور ملک و وطن سے تعلق رکھتے ہوں بالکل مساویاتہ حقوق کے ساتھ شریک ہونے والے تمام النان خواہ وہ کس نسل و قوم اور ملک و وطن سے تعلق رکھتے ہوں بالکل مساویاتہ حقوق کے ساتھ شریک ہو کے جی دین اور کسی نظام میں نہیں بائی کو جس کا مربا پی کوئی نظیرونیا کے کسی دین اور کسی نظام میں نہیں بائی کو جس کے اس کی کوئی نظیرونیا کے کسی دین اور کسی نظام میں نہیں بائی کو جس کا مربائی کے ماتھ مسلم معاشرے میں عملی شکل وی گئی ہے اس کی کوئی نظیرونیا کے کسی دین اور کسی نظام میں نہیں بائی اور نہ تی کبھی پائی گئی ہوئی ہے شار نسلوں کو طاکر ایک امت بنا ویا ہے۔

حفرات كراي!

مسلمانوں کے باہمی تعلقات کے بارے میں ہم ایک طرف اللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی ارشاد کی ہوئی اعلیٰ تعلیم و ہدایات کو ریکھتے ہیں اور دوسری طرف ہمارے سامنے آج کا مسلم معاشرہ ہے۔ جس میں قسما فتم کی خرابیاں اور برائیاں موجود ہیں اور پروان چڑھ رہی ہیں۔

- 🔾 رنگ و نسل کا فخرو غرور اور ذات پات کی تفریق اور او کچ کنچ نے مسلمانوں کو برادریوں اور قبیلوں بیں تفتیم کر رکھا ہے۔
- علاقائیت اسائیت اور صوبائیت کا فقتہ تھیل رہا ہے اور مسلمانوں کی باہمی آویزش کا سبب بن رہا ہے۔ اس آویزش کے بہتے بیں مسلمانوں کے باتھوں ووسرے مسلمانوں کی جان ال اور عزت کا ضیاع ہو رہا ہے۔
- ملک و ندب کے تعب نے نوبوائوں کے وہنوں کو دین کے بارے میں شکوک و شہبات میں جا اگر دیا ہے اور گروی

- تفرقے کی شدت نے امت کو فرقوں میں بانٹ دیا ہے۔ یہ فرقے ایک دوسرے کے ساتھ دست یہ گریباں ہیں۔ اس معادی کی شدت نے است کو فرقوں میں بانٹ دیا ہے۔ یہ فرقے ایک دوسرے کے ساتھ دست یہ گریباں ہیں۔
- جماعتوں ، تظیموں اور پارٹیوں کی ب جا آویزش اور کھکش نے قوم کو پراگندہ کر دیا ہے جبکی وجہ سے عوام ان میں بٹ کر رہ گئے ہیں۔
   رہ گئے ہیں۔
- وین دعمن قوتوں بینی یمود و ہنود و نصاری اور طحدوں نے امت مسلم کے ممالک کو معاشی اور سیاسی تسلط میں جکڑ لیا ہے۔
   اور تقریبا " تمام مسلمان ممالک ان کے اشاروں پر چل رہے ہیں۔
- ایک ووسرے کی حق تلفی عام ہے۔ ایک مسلم کو دوسرے کے حقق کا خیال نمیں ہوتا لیکن یہ عابتا ہے کہ میرے جو حقق دوسروں پر عائد ہوتے ہیں وہ ضرور ادا کریں۔

حفرات گرای قدرا

- یہ وہ افسوسناک طالات ہیں جن کا مختمر سا تذکرہ آپ کے سامنے کیا گیا اور جن میں امت مسلمہ جاتا ہے۔ آیئے ان مسائل و مشکلات کا بداوا اور علاج اللہ جل جلالۂ اور رسول امین کی ہدایات کی روشنی میں سوچیں اور ان پر عمل کر کے وزیوی و اخروی نجات حاصل کریں اور امت مسلمہ کی حیثیت ہے اپنا فریضہ بھی اوا کریں۔
- (۱) مسلمانوں کا باہمی ایک دوسرے کی عزت و احرام کرنا۔ عمر میں 'علم میں ' نیکی میں بروں کی عزت و احرام ضروری ہے۔ آپ نے فرمایا "جو مخص جمارے چھوٹوں پر شفقت نہیں کرتا اور جمارے بروں کا احرام نہیں کرتا وہ ہم میں سے نہیں ہے"۔ دوسری حدیث میں آپ نے فرمایا "مب سے اچھا مسلمان وہ ہے جس کے باتھ اور زبان سے مسلمان محفوظ ہوں"۔
- (٢) مسلمانوں کی فیرخوائی کرنا۔ ان کے انفرادی و اجھامی معاملات میں فیرخوائی کا جذب رکھنا' جریر بن عبداللہ بھلی ایک مشور سحالی میں وہ کتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے تین باتوں پر بیعت کی نماز قائم رکھنا' زکواۃ دینا اور ہر مسلمان کی فیر خوائی کرنا۔ اس طرح وہ مشہور حدیث جو پہلے گزری ہے کہ مومن جو چیز اپنے لیے پند کرے وہ مشہور حدیث جو پہلے گزری ہے کہ مومن جو چیز اپنے لیے پند کرے وہ مالی کے لیے پند کرے تب بی کامل مومن بن سکتا ہے۔
- (٣) ایک دوسرے کے لیے سلامتی و امن کا مظربونا۔ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا المسلم من سلم المسلمون من لسانہ و بدہ مسلمان وہ ہے جس کے ہاتھ اور زبان سے دوسرے مسلمان سلامت رہیں مسلمانوں کو ہاہمی جو سلام سکھایا گیا ہے اس کا مقصد بھی سلامتی اور امن کا اظہار کرنا ہے۔ جب ایک مخض دوسرے کو سلام کرتا ہے تو اعلان کرتا ہے کہ مجھ سے حہیں کوئی نقصان نہیں سینے گا۔ بیں تمہارے لیے امن و سلامتی کا مظربوں۔
- (٣) مسلمانوں میں باہمی تعلقات استوار اور مضبوط کرنے کے لیے رواواری اور وسعت نظری کا ہونا شروری ہے۔ مسلمانوں میں مسلک اور مسلمی اور فقی اختلافات موجود ہیں ان کی دین اسلام میں مخبائش ہے۔ اس مخبائش کی بنا پر فقد کے چاروں پانچوں مسالک اور مقلد و غیر مقلد کے اختلاف کو جائز مانا گیا ہے۔ فقیاء اور علماء کتے ہیں کہ یہ تمام فقتی ذاہب مسجع ہیں۔ جب اتن مخبائش ہے تو ایک دوسرے کے ساتھ وسعت ظرفی اور رواواری کا مظاہرہ کرنا چاہیے اور مخلف مسلکوں کو دکھے کر خوش ہونا چاہیے کہ تمام لوگ حضور اکرم مسلی اللہ علیہ وسلم کی کمی نہ کمی سنت کو باتی رکھے ہوئے اور قائم کے ہوئے ہیں۔
- (۵) مسلمانوں کے باہمی ہو حقق میں ان حقق کو اوا کرنا ضروری ہے۔ یہ حقق بیسیوں میں جیسے عزیز و اقارب کی حیثیت ے ' پڑوی اور ہم پیشہ ہونے کی حیثیت ے ' آجر و اجر کی حیثیت ے ' حاکم و محکوم کی حیثیت ے ' بیار و تکدرست کی حیثیت ے ' معدور و صحت مند ہونے کے لحاظ ے اور چھوٹے اور بڑے ہونے کی بناء پر ایک دوسرے پر حقق میں انسیں اوا کرنا

نروري ہے۔

- (۲) مسلمانوں کے باہمی تعلقات کو مضبوط کرنے کا ایک برا ذراید ایک و مرے کے کام آنا اور قدمت کرنا ہے۔ بیواؤل ' بیبیوں' معذوروں' بے سارا لوگوں اور کمزور طبقات کی خدمت کرنا' ان کی جائز طاجات پوری کرنا' اور ان کے دکھ درد میں کام آنا بردی نیکی کے کام ہیں۔ یہ اللہ کی خوشنووی حاصل کرنے اور باہمی محبت بردھانے کا ذراید ہیں جفور آکرم صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا "بیوہ اور غریب کے لیے دوڑ وحوب کرنے والا خداکی راہ کے مجاہد کی طرح ہے اور اس کے برابر ہے جو دان بھر روزہ رکھتا اور رات بھر عباوت کرتا ہے''۔ (بخاری)
- (2) حن اخلاق۔ مسلمان کی بو خصوصیات قرآن و حدیث بی بار بار بیان ہوئی بین ان بین حن اخلاق تمایاں ہے۔ حضور اکرم صلی الله علیہ وسلم نے قربایا: اخلاق حند کو اختیار کرنا اور برے اخلاق سے دور رہنا ہی مسلمان کا خاص وصف ہے۔ اچھے اخلاق بین ایسی کشش ہے بو انسان کو گرویدہ بنا لیتی ہے جبکہ بداخلاق انسان سے ہر محض دور بھاگتا ہے۔
- (A) مبر و تخل۔ مبر و تخل برداشت مومن کی بنیادی صفات میں سے ہے۔ مبر کا جس طرح انظرادی زندگی میں ہونا ضروری ہے اس طرح اجتماعی زندگی میں بھی لازم اور کامیابی کی شرط ہے۔ اللہ تعالی نے فرمایا "اے ایمان والو مبر احقیار کرد اور مبرش ایک دوسرے سے آگے برومو اور باہمی ربط قائم رکھو اور اللہ سے ڈرد ماکہ تم کامیاب ہو جاؤ" (آل عمران ۱۲۰۰۲)

طیرانی کی روایت ہے کہ دممبر آرها ایمان ہے اور یقین پورا ایمان ہے"۔ (۹) سلمانوں کے باہمی تعلقات درست رکھنے اور حقوق ادا کرنے کے لیے ایک دوسرے کے لیے دعا کرنا اور مسلمانوں کے لیے خیر و بھلائی کا طلب گار ہے رہنا علیہہے۔ ایمان پر احتقامت اور دلوں کو جوڑنے کی کوشش اور دعا کرتے رہنا ہی مسلمان کا

وظیفہ زندگی ہو تا ہے۔

روں مسلمانوں کے اتحاد و اتفاق اور وحدت و سیجتی کے لیے کوشش کرنا ہر مسلمان اپنی ذمہ داری سیجھے اور اس متعمد کے لیے ہر وقت کوشاں رہے۔ ہر محض اجتماعی معاملات کو انفرادی باتوں پر ترجیح وے۔ امت کے مفاد کو اپنے مفاد پر ترجیح دے۔ نیز ہر مسلمان یہ سیجھے کہ امت کی عزت میری عزت ہے 'امت کی قوت و طاقت میری قوت و طاقت ہے۔

حضرات سے وہ چند بنیادی باتیں ہیں جنہیں اختیار کیا جائے تو امت کے افراد میں اخوت پیدا ہوگی اور اتحاد امت کا عظیم متعدد حاصل ہو گا:

> ایک ہوں مسلم حرم کی پاسپائی کے لیے نیل کے ساحل سے لے کر آ بخاک کاشغر اللہ تپارک و تعالی امت کے افراد کو آپس میں میں اتحاد و انقاق پیدا کرنے کی توفیق عطا قرمائے۔ آمین و آخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين

# علم کی نعمت

اَلْحُمَّدُ بِلَّهِ خَنَبُدُهُ وَنَسَتَعِنْهُ وَلَمَّتَنَفِرَةٌ وَنُوءً مِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهُ وَنَعُونُ مِنْ اللهِ مِنَ شُمُولِ اَنْشِنَا وَمِنْ سَبِناتِ اَعُمَالِنَا مَنَ عَلَيْهُ وَنَعُونُ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ يَعْمُلِلُهُ فَلاَ هَادِي لَهُ وَنَشَهُدُ اَنَ اللهِ وَاللهُ لَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ اللهِ وَاللهُ اللهِ وَاللهُ اللهِ وَاللهُ اللهِ وَالله والله والل

اعوذبالله من الشيطن الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم

آیات مبارکه:

وَعَلَمُ ادْمَرِ الْاسْمَاءُ كُلْهَا ثُمُوَ غَرَضَهُمْ عَلَى الْمُلَلِّكَةِ فَتَالَ آنَئِوْنِي بِاسْمًا. هَوْلاً اِنْ كَنْشُو طِيوِيْنَ ﴿ فَالنّوَا سُبْحُنَكَ لا عِلْمَ لَنَا الاَ مَا عَلَمْتَنَا ۚ اِنْكَ آنْتَ الْعَلِيْمُ الْمَتَكِيْمُ ﴿ (اِنْرُهِ ٢٢/٢٥)

اللہ في آدم كو سارى چيزوں كے نام سكھائ ، پر انہيں فرشتوں كے سامنے پيش كيا اور فرمايا آكر تسارا خيال سمج ہے (كد كمى فليف كے تقرر سے انظام بكر جائے گا) تو ذرا ان چيزوں كے نام بناؤ۔ انہوں في عرض كيا، نقص سے پاك تو آپ ى كى ذات ہے۔ ہم تو بس اتا ى علم ركھتے ہيں، بننا آپ نے ہم كو ديا ہے۔ حقیقت میں سب بچھ جانے والا اور سجھنے والا آپ كے سواكوئى نہيں۔ افترا بيانسور رَبّات الّذِي خَلَقَ الاَ خَلَقَ الاِنسَانَ مِنْ عَلَقَ الوَرَبُكِ الاَكْرُمُ اللهِ الْهِيْ عَلَقَ الاَنسَانَ مِنْ عَلَقَ الوَرَبُكَ الاَكْرُمُ اللهِ النَّذِي عَلَقَ الوَنسَانَ مَا لَهُ يَعْلَقُ (العَن ١٥٩١) روسو (اے بی) اپ رب کے نام کے ساتھ جس نے پیدا کیا جے ہوئے خون کے ایک او تحزے انسان کی تخلیق کی۔ پرمو اور تہارا رب برا کریم ہے جس نے قلم کے ذریعہ سے علم سکھایا 'انسان کو وہ علم بواجے وہ نہ جانیا تھا۔

قَالَ زَبِ زِدْنِيْ عِلْمًا ﴿ (ط ١٣٥٠) والر ١٣٥٠)

احاديث شريف

عن معاوية قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من يردالله به خيرا يفقهه في الدين و إنّما أنا قاسم والله يعطى (متنق عليه)

حضرت معاویہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالی جس سے بھلائی کا ارادہ کرتا ہے تو اسے دین کی سمجھ و شعور عطا فرماتا ہے۔ اور میں صرف (علم) تقسیم کرنے والا بول اور دینے والا تو اللہ تعالی ہے۔

عن ابي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا مات الانسان انقطع عنه عمله الامن ثلاثة صنقة جارية او علم ينتفع به او ولد صالح يدعوله (رواه مسلم)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عند نے کما کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جب انسان مرجاتا ج تو اس کے عمل منقطع ہو جاتے ہیں۔ عمر تین عمل ایسے ہیں کہ ان کے ثواب کا سلسلہ جاری رہتا ہے۔ ایک جاری رہنے والی نیکی وسرا ایسا علم جس سے نفع حاصل ہو رہا ہو اور تیرا نیک اولاء جو اس کے لیے دعا کرے۔

عن انس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من خرج في طلب العلم فهو في سبيل الله حتى يرجع (رواه الرّندي والداري)

حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قربایا جو محض علم کی طلب میں نظا تو وہ اس وقت تک اللہ کی راہ میں شار ہو گا جب تک لوث نہ آئے۔

يراوران اسلام!

اللہ تعالیٰ کی انسان پر جو ان گئت نعتیں ہیں ان میں سے ایک بردی افعت علم کی دولت ہے۔ علم کی نعت کی وجہ سے اس تمام علوقات پر فضیلت حاصل ہوئی اور وہ اس کی برولت فرشتوں جیسی نوری مخلوق سے بازی لے گیا ظاہفت رہائی کی ذمہ واری اضاف کے لائق ہوا اور کا نکات کی تمام اشیاء سے نفع اضاف اور اس پر حکرانی کرنے کا اہل بنا۔ چنانچہ معزت انسان کی دنیاوی نشاف کے دنیا کی کاسفر شروع ہوا تو سب سے پہلے انسان لیعن معزت آدم علیہ السلام کو دنیا کی تمام ضروری اشیاء کے نام ہنا کر ان کا علم عطا کیا گیا۔ لیکن وہ جواب نمیں دے سکے اور آدم علیہ السلام کیا گیا۔ لیکن وہ جواب نمیں دے سکے اور آدم علیہ السلام کے تمام اشیاء کے نام بنا دیئے۔ اس سے عبادت پر علم کی فضیلت بھی فابت ہوتی ہے۔ کیونکہ فرضے عبادت میں اس قدر بردھے نے تمام اشیاء کے نام بنا دیئے۔ اس سے عبادت پر علم کی فضیلت بھی فابت ہوتی ہے۔ کیونکہ فرضے عبادت میں اس قدر بردھے

ہوئے ہیں کہ وہ معصوم ہیں اور ہروقت عبادت میں مصوف رہتے ہیں گروہ علم میں انسان سے کم ہیں اس لیے خلافت کا مرتبہ انسان کو ہی حاصل ہوا۔ ایک اور پہلو سے غور کریں تو یہ بات سامنے آتی ہے کہ عبادت گلوقات کا خاصہ اور صفت ہے لیکن علم اللہ تعالیٰ کی صفات میں سے ہے۔ اور انسان اللہ تعالیٰ کا خلیفہ اور نائب ہے اس لیے اس میں اس صفت کا ہونا ضروری ہے تاکہ وہ خلافت کی ذمہ داریاں اچھی طرح سے سرانجام دے سکے۔

حغرات كراي!

علم الله تعالی کی صفت کمال ہے جو اس ہے بھی جدا نہیں ہوتی اس لحاظ ہے اس کی ایمیت تمام اشیاء ہے زیادہ ہے۔ پھر جو لوگ اس صفت ہے متصف ہیں وہ بھی دو سری مخلوق ہے برتر ہیں۔ ارشاد باری ہے:

یعنی عالم اور جالل و کیھنے والا اور اندھا اور باخرو ب خرکھی ایک جیسے نمیں ہو سکتے۔ ضرور ان میں قرق ہو گا۔ ان ک رویے اور عمل میں فرق ہو گا۔ یہ سب کچھ علم کی دولت اور نعت سے ہو گا۔

الله تعالى نے اپنے بندوں كو علم برحاتے اور خود علم ميں آگے برجنے كى دعا سكھائى۔ ارشاد بارى تعالى ب:

رَّب زِدْنِيْ عِلْمًا ﴿ (الم ١٣٥٠)

اے میرے بروروگار میرے علم کو برحا۔

رسول کریم پر پہلی وی بی علم کے بارے بیں نازل ہوئی اس وی کی پانچ آنتوں میں علم اور علم سے تعلق رکھنے والی پیزوں

کا تذکرہ چھ مرتبہ فرمایا۔ چناتچہ اس وی کی روشن میں حضور آکرم سلی اللہ علیہ وسلم نے سحابہ کرام اور نو مسلموں کے لیے تعلیم

کا بہترین بندوبست کیا۔ مگد محرصہ میں جو مسلمان ہوتا اے مسلمانوں میں سے اس کے حوالے کرتے جو اسے قرآن مجید کی تعلیم
وے سکے۔ الذا کے کی گلیوں پہاڑوں کی گھاٹیوں اور مختلف گھروں اور دار ارقم میں ہر وقت تعلیم ہوتی رہتی تھی۔ جب آپ
سلی اللہ علیہ وسلم مدینہ منورہ تشریف لائے تو آپ نے تعلیم و تربیت کا مزید انتہام اور بندوبست کیا۔ فزوہ بدر کے قیدیوں میں
سے جو لکھنا پڑھنا جانے تھے ان کی رہائی کا فدیہ ہی ہے مقرر کیا کہ وہ انصار کے دیں وی لڑکوں کو لکھنے اور پڑھنے کی تعلیم دیں۔

یہ تعلیم لکھنے پڑھنے کی ابتدائی تعلیم تھی ہے ہم آن کی زبان میں دنیاوی تعلیم کھتے ہیں۔ آپ نے یہ تعلیم کھاڑے نہ صرف
عاصل کرنے کی اجازت وی بلکہ حکومت کی سطح پر اس کا بندوبست بھی کیا آگر تعلیم عام ہو۔ ای طرح آپ نے علم حاصل کرنے
والوں کی فضیلت بیان کرتے ہوئے فرمایا:

جو مخص ایسی راہ پر چل رہا ہے جو علم طلب کرنے کی راہ ہے تو اللہ تعالی اس کی وجہ سے اے ایسی راہ پر چلا کیں گے جو بنت کی راہ ہوگی۔ (مسلم)

یعنی علم کی راہ اور بنت کی راہ ایک ہیں جو انسان کو کامیابی اور فلاح کی منزل پر پیچاتی ہیں۔

حفزات گرائ!

حضور اکرم سلی اللہ علیہ وسلم نے سچد جوی میں باقاعدہ ایک تعلیم گاہ بنائی تھی سے صف کے نام سے پکارا جاتا ہے۔ اس تعلیم گاہ میں تعلیم و تدریس کے سلطے میں مجمع لگا رہتا تھا آپ مہی ان کے ساتھ آکر بیٹے اور ان کی رہنمائی فراتے تھے۔ وراصل کائل انسان بنے اور ونیا میں انسان کی آلد کے مقصد کو پورا کرنے کے لیے علم کی ضورت ہے۔ اللہ تعالیٰ کا خلیفہ ہوئے کی حیثیت سے خلافت کی ذمہ واربول کو انسان اس وقت نباہ سے گا جب کا نکات کی تمام اشیاء کو سمجھ کر ان کو اپنی دسترس میں لے کر استعمال کرے گا اور ان سے کام لیے کا خرات کے انسان کو کا نکات کی پوری حقیقت سمجھائی اور ان سے کام لینے کا طریقہ بھی بتایا۔ چنانچہ آج انسان نے جنتی ترقی کی ہے' زمین سے بے شار نزانے نکالے ہیں' آسانوں پر انسان اڈا پھر ربا ہے' دم تم کی ایجادات کر رہا ہے' یہ سب کچھ علم کے ربا ہے' یہ سارے علم کے کارناسے ہیں۔ اگر علم کی دولت نہ ہو تو انسان حیوان کی حل حیوان بی رہ جا آل ہے۔ علم کی فضیات بیان کرتے ہوئے امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ نے احیاء العلوم میں فرمایا: "وہ فاصر کہ جس کی وجہ سے انسان پوپایوں سے متاز ہو آل ہے' علم ہے۔ انسان اس وقت تک انسان کملاے گا جب اس میں وہ بات موجود ہو جس کی وجہ سے انسان پوپایوں سے اور وہ علم ہے۔ انسان اس وقت تک انسان کملاے گا جب اس میں وہ بات موجود ہو جس کی وجہ سے انسان پوپایوں سے اور وہ علم ہے۔ انسان کا شرف نہ تو جسم کے زور کے باعث ہے اس لیے کہ زور میں اس سے اونٹ زیادہ ہے' نہ بیا بھر اور یہ کی وجہ سے اس نے کہ کہ وہ بات موجود ہو جس کی وجہ سے اس نے کہ بیا ہوں ہو جس کی وجہ سے اس سے بھی زیادہ شجائ میں اور یہ کمانے کی وجہ سے ہوں کی وجہ سے ہوں اس لیے کہ وہ بات محتوں علم کی وجہ سے اور اس سے میں اور یہ کمانے کی وجہ سے ہوں کا قبل ہے کہ جبل کا پریٹ اس سے بوا ہے بلکہ اس کی شراخت محتن علم کی گیا اس سے اور اس سے اور اس سے دور کیا بی رہا ہوں کیا بالا اور جے علم مل گیا اس سے اور اس

سامعين كرام!

انسان اپنی زندگی کی ضروریات اور آسائشات کے حصول کے لیے علم کا مختاج ہے انسان کی لازی ضروریات و حاجات کی فراہمی و تحکیل کا وارویدار علم پر ہے۔ علم کی قوت و فن ہے وہ اپنے کھانے پینے 'اپ او ڑھنے پہننے 'اپ رہنے ہے 'اپ علان معالجہ اور اپنے ہیرو سفر کا انتظام کر سکتا ہے۔ لاڈا انسان کو حصول علم کے لیے جدوجمد کرنی جاہیں واصل کرنی جاہیں۔
ہوکر زندگی کی سمولتیں حاصل کرنی جاہیں۔

محرم حزات كراي!

ا بے خالق و مالک کو پچانے اس کی صفات و کمالات کو جانے اور اپنے رب سے تعلق جوڑنے کے لیے علم انسان کی بنیادی ضرورت ہے اللہ تعالی فرما تا ہے:

شَهِدَ اللَّهُ آلَهُ لا إلَّهُ إِلَّا هُوَ \* وَالْمُلَكِكَةُ وَاوْلُوا الْعِلْمِ قَالِمُنَّا بِالْقِسْطِ

اللہ نے خود اس بات کی شادت دی ہے کہ اس کے سواکوئی خدا نہیں ہے اور فرشتے اور سب اہل علم بھی رائی اور انساف کے ساتھ اس پر گواہ ہیں۔

یعنی علم والے ہر دور میں اللہ تعالی کی وحداثیت کی گوائی دیتے رہے ہیں اور دیتے رہیں گے اس آیت کریمہ میں اللہ تعالی نے توجید کی گوائی نے توجید کی گوائی میں اپنے ساتھ فرشتوں اور علم والول کو بھی شار کیا ہے۔
شیخ سعدی ؓ نے کیا خوب کما:

میاموز بز علم کر عاقلی کہ بے علم بودن بودِ غاقلی MYH

یعنی علم چھوڑ کر اور پھے نہ سکھو کیونکہ بے علم ہونا بری غفلت اور نادانی ہے۔ پھروہ کتے ہیں:

چو شع پ علم باید گرافت کر ب علم خوال خدا را شافت

علم عاصل كرنے كے ليے عم كى طرح كانا جاہيے اس ليے كد ب علم اللہ تعالى كو نيس پہنان سكا۔ علم كى بنا ير خشيت خداوندى پيدا ہونے كے بارے ميں اللہ تعالى نے فرمايا:

حن اعرى رحمته الله عليات اس آيت كي تشريح اس طرح فرمائي:

العالم من خشى الرحمن بالغيب و رغب فيما رغب الله فيه و زهد فيما سخط الله فيه عالم دو ب جو الله ب و يكي الرب ، جو يكي الله كو پند ب اس كى طرف وه راغب ب اور جس چيز الله عاراض ب اس ب وه كوكي دلچين نه ركھ۔

حزات كراي!

مسلمان ہونے کے لیے بھی علم کی ضرورت ہے۔ کو تکہ مسلمان ہونے اور اسلام لانے کا مطلب یہ ہے کہ حضرت مجمہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دین کی جو تعلیم دی ہے اس کو آوی جان کر "سمجھ کر' ول سے قبول کرے اور اس کے مطابق عمل کرے جو ایسا کرے وہ مسلمان ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ اسلام پہلے علم کا نام ہے اور علم کے بعد عمل کا نام ہے۔ ایک فخص علم کے بغیر بر محن ہو سکتا ہے کو نکہ وہ بر محن کے گھریں پیدا ہوا ہے اور بر محن ہی رہے گا۔ ایک آوی علم کے بغیر جان ہو سکتا ہے کو نکہ وہ بات پیوائش کی وجہ کیونکہ وہ جات پیدا ہوا ہے اور بر محن علم کے بغیر مسلمان نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ مسلمان پیدائش کی وجہ کے مطاب نہیں ہوا کرتا بلکہ علم و ایمان سے ہوتا ہے۔ جب تک اس کو یہ علم نہ ہو کہ حضرت مجم صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیم کیا ہے وہ اس پر کہے ایمان لا سکتا ہے اور اس کے مطابق کیے عمل کر سکتا ہے۔ وہ جان کر اور سمجھ کر ایمان بی نہ لایا تو کہے پکا مسلمان ہو سکتا ہے۔ وہ جان کر اور سمجھ مسلمان رہنا مشکل ہے۔

عزات!

یہ باتیں جو بی کمہ رہا ہوں ان پر محتذے دل سے خور کھیے اور اچھی طرح سمجھ لیے کہ خدا کی سب سے بری نعت جس پر آپ شکر اور احسان مندی کا اظہار کرتے ہیں' اس کا عاصل ہونا اور نہ ہونا علم پر موقوف ہے۔ اگر علم نہ ہو تو یہ نعت آدی کو عاصل نہیں ہو علی اور اگر تھوڑی بہت عاصل ہو جائے تو جمالت کی بنا پر جروفت یہ خطرہ رہتا ہے کہ یہ عظیم نعت ہاتھ سے چلی نہ جائے۔

یہ علم جس کی ضرورت آپ سے بیان کی جا رہی ہے' اس پر آپ کے اور آپ کی اولاد کے سلمان ہونے اور سلمان رہے کا دارومدار ہے اور یہ کوئی معمولی بات نمیں ہے کہ اس سے بے پروائی برتی جائے۔ الذا ہر مخص دن رات کے چوہیں گھنٹوں میں سے صرف ایک گھنٹہ دین کا علم سیجنے میں صرف کرے۔ کم از کم انتا علم ہر مسلمان مرد' عورت' بچ' بوڑھے اور

444

جوان كو حاصل ہونا چاہيے كہ قرآن مجيد جو تعليم لے كر آيا ہے اس كالب لباب جان لے ابى صلى اللہ عليه وسلم جو دين لے كر آئے بيں اسے وہ اچھى طرح سجھ لے اور اس خاص طريق زندگى سے واقف ہو جائے جو اللہ اور اس كے رسول نے مسلمانوں كے ليے مقرر كيا ہے۔

يرادران اسلام!

علم سے انسان کے اخلاق و کردار کی تغیر ہوتی ہے خاص طور پر دین کا سمج علم حاصل کرنے سے انسان کا جو اخلاق بنآ ہے وہ تمام سے اعلیٰ ہوتا ہے ' اور اس کے اثرات برے اچھے لکتے ہیں اور سرت کی تغیر ہوتی ہے۔ اس کے برخلاف جاہل آدی اخلاق و کردار اور اپنے رویے میں علم والے کے مقابلے میں کم تر ہوتا ہے۔

الله تعالى في حفرات واؤد اور حفرت سليمان كو علم عطاكيا تقار اس كا تذكره اس طرح قرمايا:

وَلَقَدْ اتَيْنَا دَاوْدَ وَسُلَيْسُنَ عِنْمًا وَقَالًا الْحَمْدُ بِنَهِ الَّذِي فَضَلَّنَا عَلَى كَثْيْرِ

مِنْ عِبَادِهِ الْمُؤْمِنِينَ (1) (النس ١٥:١٥)

ہم نے واؤد اور سلیمان کو علم عطاکیا اور انہوں نے کہا کہ شکرے اس خدا کا جس نے ہم کو اپنے

بت ے مومن بندول ير فضيات عطاكى۔

انیں علم ویا گیا تو انہوں نے اللہ تعالی کی حمد اور اس کا شکر ادا کیا۔ اس کے برخلاف فرعون علمان اور قارون نے حقیق علم نہ ہونے کی وجہ سے تکبر کیا اور محض اپنے دنیاوی علم پر ناز کیا جس کی وجہ سے ہدایت سے دور ہو گئے اور جاتی کے گڑھے میں جاگرے اور بھٹ بھٹ کے لیے برباد ہو گئے۔

ورحقیقت عام علم کے ساتھ ویل علم بھی ہو تو انسان کی عاقبت بھی سدھرجاتی ہے اور ونیا اور آخرت کی کامیابی سے بمکنار ہو کر نجلت بھی حاصل کر لیتا ہے۔

حزات گرای!

ہ ہارے معاشرے میں علم کو دو حصوں میں تنتیم کر دیا گیا ہے ایک دی علم اور دو سرا دیاوی علم۔ پھر بعض نے صرف اس علم کو ہے وہ دینی کتے ہیں ' پڑھنے ' پڑھانے اور اے پھیانے پر اکتفا کر لیا ہے۔ صرف بھی نمیں بلکہ بعض اوقات تو دو سرے علم کو ہے وہ دینی کتے ہیں ' پڑھنے اور اے پھیانے پر اکتفا کر لیا ہور ہوری طرح علوم کے پڑھنے پڑھانے کی مخالفت بھی کرتے ہیں۔ اس طرح دو سرے گروہ نے دینی علوم سے آگائی عاصل نمیں کرتے بلکہ علم دیاوی علوم کے حصول اور ان کی ترقی میں لگ کے ہیں۔ یہ لوگ نہ صرف یہ کہ دینی علوم سے آگائی عاصل نمیں کرتے بلکہ علم دین اور اس کے عاصل کرنے والوں کو کم تر خیال کرتے ہیں۔ پھر انہی علوم کی بنیادوں پر تعلیمی ادارے' نساب' اساد' اسائدہ سب علیحہ علیحہ ہو گئے۔ اس طرح یہ لوگ ایک دو سرے کی مخالفت کرنے گئے اور ایک دو سرے کو کم علم اور جال اور گناہ گار سمجھنے اور کہنے گئے۔ اس طرح ان کے درمیان خلیج عائل ہوتی گئی اور امت دو گروہوں میں منتسم ہو کررہ گئی ہو۔ عالاتکہ نمی آگرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے:

طلب العلم فریضة علی کل مسلم علم کا طلب کرنا بر مسلمان پر قرش ہے۔

اس علم ے کون ساعلم مراو ہے اس سوال کا جواب امام غزالی رحمت اللہ علیہ کی کتاب احیاء العلوم سے اختصار سے ویا

جانا ہے امام صاحب فرماتے ہیں کہ دوجس مسلمان پر جو وہی فرض عائد اور لازم ہو جائے تو اس وقت اس فرض کا علم حاصل کرنا اور خروری مسائل جاننا فرض ہیں ہے۔ جب اس پر فرض ہے۔ چیے کوئی ہخض جوئی بالغ ہو تو اس پر نماز کا علم حاصل کرنا اور ضروری مسائل جاننا فرض ہیں ہے۔ جب رمضان البارک آئے گا تو روزے کا علم حاصل کرنا فرض ہے۔ اس طرح جب اس پر ذکواۃ فرض ہوگی تو ذکواۃ کے ضروری ادکام کا علم حاصل کرنا اس پر ضروری ہے۔ اس طرح کوئی محض تجارت گراہ ہو تا اس کرنا فرض ہے۔ پھر محرمات اور منہیات لیمنی مرت جرام چیزوں اور الله اور رسول کی طرف سے منع کروہ چیزوں کا علم حاصل کرنا فرض ہے۔ پھر محرمات اور منہیات لیمنی مرت جرام چیزوں اور الله الله اور رسول کی طرف سے منع کروہ چیزوں کا علم حاصل کرنا ضروری ہے۔ مثلاً اگر تو مسلم تا جر ہو اور اس شریص مود کا معاملہ رائج و جاری ہو تو اس ہنص پر سود کو سمجھنا اور اس سے بیخ کے مسائل سیکھنا واجب ہو گا"۔

امام صاحب مزید لکھتے ہیں گہ: "وہ علوم جن سے ونیا کے معاملات کی بھلائی اور بہتری وابستہ ہے بیسے طب اور صاب وغیرہ تو ان کا سکھنا فرض کفایہ ہے۔ اس طرح بنیاوی صنعتوں ' ہنروں وغیرہ کا علم سکھنا فرض ہے۔ جب کسی بہتی کا ایک آدی اس سکھے لے تو سب سے فرض ساقط ہو جائے گا لکین کسی ایک نے بھی یہ فرض اوا شیس کیا تو سب لوگ گناہ گار ہوں گے۔" امام غرائی نے احیاء العلوم جلد اول باب اول کی ابتدا ہی میں علم کا بیان بری تفصیل سے کیا ہے۔ جس میں دیتی و دنیاوی دونوں حم کے علوم بری وضاحت سے بیان کیے ہیں۔

براوران أسلام!

اسلام نے تعلیم و تعلم کو بہت اہمیت دی ہے۔ اس کا تھوڑا سابیان آپ کے سامنے کیا گیا ہے اس اہمیت کے چند پہلو اور باتیں پیش کی جاتی ہیں۔

(۱) اسلام نے تعلیم کو عباوت کا درجہ دیا ہے۔ تعلیم دینے والے اور تعلیم حاصل کرنے والے دونوں گروہ دنیا کے بھترین افراد قرار دیئے گئے ہیں۔ جب تک تعلیم و تعلیم میں مشغول ہیں تو اجر و ثواب اور اللہ کی رحمت کے مستحق ہیں۔ ان کے لیے فرشتہ آسانوں میں عام مخلوق زمین پر اور مجھلیاں پانی میں دعائیں کرتی ہیں اور یہ لوگ فی سبیل اللہ (اللہ کی راو میں) شار ہوتے ہیں۔ (۲) اسلام نے ضرورت کے مطابق تعلیم ہر فرد کے لیے لازی قرار دی۔ مرد عورت شمری دیماتی چھوٹے برے اور امیرو غریب کا کوئی فرق روا نمیں رکھا۔ تمام طبقات کروہوں اور لوگوں کے لیے تعلیم کو عام کر دیا اور کسی طبقہ اور افرادے اے خاص نمیں کیا۔

(٣) اسلام میں ہر متم کی تعلیم حاصل کرنے منام فنون سکھنے ان کی تعلیم و تدریس کا بندوبت کرنے کی ترغیب دی گئی ہے۔
بعض علوم و فنون کا سکھنا فرض ہیں اور فرض کتابہ قرار ویا گیا تو بعض کی تعلیم حاصل کرنے کی اجازت دی گئی ہے۔ اسلام آریخ کے مطالع سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلامی حکومت کے ہر دور میں ایسے مدرسے اور ادارے موجود رہے ہیں جن میں طب ا ہندسہ اکتابت اور صناعت فلکیات فلفہ ادب آریخ منطق کی تعلیم دی جاتی تھی۔ غرضیکہ اسلام نے ہر قتم کی تعلیم کی حوصلہ افزائی کی اور کمی تعلیم بریابندی شیں لگائی۔

(م) اسلام نے تعلیم کو ونیاواری کمائی اور تجارت بنے نمیں ویا بلکہ منت تعلیم کا بندوبت کیا۔ چونکہ تعلیم عباوت کا درجہ رکھتی ہے اس لیے لوگوں نے عباوت سمجھ کر اپنے اجر و اواب کے لیے تعلیمی اوارے قائم کیے اور ان کی دل کھول کر امداد کی۔ (۵) مسلم حکومتوں میں طلبہ اور معلمین کے اقامتی اوارے قائم کیے گئے جس میں ہر تھم کے بندوبت ہوتے تھے۔ رہائش اور طعام کا بندوبت ضروریات زندگی کی فراہمی اور علاج معالجہ کا انتظام کیا جا آتھا۔ تعلیمی اوارول کی ضروریات بوری کرنے کے اور طعام کا بندوبت ضروریات بوری کرنے کے لیے وقف قائم کیے گئے جن سے ان تعلیمی اداروں کے اخراجات کا پورا بندوبست ہو تا تھا۔

(۱) اسلام میں تعلیم کو حکومت کے تسلط سے آزاد رکھا گیا اور سرکاری اور پلک سکیٹر میں آزادی سے تعلیمی ادارے قائم

کرنے انساب مقرر کرنے اور انسیں چلانے کے لیے کوئی پابندی نہیں لگائی گئے۔ للذا تعلیمی ادارے اپنی مرضی سے ہر حالت میں اور ہر دور میں جاری و ساری رہے۔ یمی وجہ ہے کہ چودہ صدیاں گزرنے کے بعد مجمی ہمارے دینی مدارس تمام حالات کا مقابلہ کرتے ہوئے جاری ہیں اور دین کی تعلیم وے رہے ہیں۔

حزات گرای!

آئے ہم من حیث القوم اور امت مسلمہ کی حیثیت سے اللہ تعالی کی یہ عظیم نعت یعنی دبنی و دنیاوی وونوں متم کے علوم حاصل کرنے کا عزم کریں اور کسی علم سے نفرت نہ کریں اکسی علم کو بے کار اور بے فائدہ نہ سمجھیں اور اپنے آپ کو اس نعت سے محروم نہ کریں۔ کو کلہ علم نعت خداوندی ہے جس سے ملک و ملت ترقی کرتے ہیں اس کے ذریعے سے ہم اللہ تعالی کی بے شار انعیق کو زمین کے خزانوں سے نکالتے ہیں انہیں کار آمہ بناتے ہیں اور انسانوں کی ضرور تی یوری کرتے ہیں اور انجی زندگی کی آمائیش حاصل کرتے ہیں اور دنیا و آخرت کی فلاح سے ہمکنار ہوتے ہیں۔ علم کی دولت کی وجہ سے ہم دوسری قوموں کی تاریخ ہیں۔

آئے' اپنے بچوں' ملک و ملت کے ٹونمالوں اور جوانوں کو دینی و ونیاوی علم کے زبور سے آراستہ کریں اور انہیں ترتی کی راہ پر گامزن کر کے اپنی ذمہ داریاں اوا کریں اور ونیا اور آخرت کی کامیابی و کامرانی حاصل کریں۔

خداوند كريم سے وعا ہے كہ جميں علم كى فعت سے نوازے اس كى قدر كرنے كى توفيق عطا كرے اور ب قدرى سے عطائد آجين۔

و آخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين

## صفات مومن

اَلْحُمَنُدُ بِلَيْ عَضَدُهُ وَيَسْتَعِينُكُ وَلَسْتَنَفِرَهُ وَنُوهُ مِنُ بِهِ وَسَتَو كُلُّ عَلَيْهُ وَنُوهُ مِنُ بِهِ وَسَتَو كُلُّ عَلَيْهُ وَنَدُوهُ مِنْ بِيلَاتِ اعْمَالِنَا مَنُ عَلَيْهُ وَنَدُوهُ مِنْ بَيْنَاتِ اعْمَالِنَا مَنُ عَلَيْهُ وَمِنْ سَيِطَاتِ اعْمَالِنَا مَنُ لَيْهُ وَمَنْ يَعْسُلِلُهُ فَلَا هَادِي لَذَ وَنَتْهُ وَاللَّا اللَّهُ وَفَيْهُ وَمَنْ لَيْهُ مَلِلُهُ فَلَا هَادِي لَذَ وَنَتْهُ وَاللَّهُ وَمُعَلِّمُ وَمَنْ لَيْهُ وَاللَّهُ وَلَيْهُ وَمَنْ لَيْهُ وَاللَّهُ وَلَيْهُ وَلَا اللَّهِ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَمَا لَلْهِ وَالْعَلِيمِ وَاللَّهُ وَمَا لَلْهِ وَاللَّهُ وَمَا اللهِ وَالْعَلِيمِ وَالْعَلِى اللهِ وَالْعَلِيمِ وَالْعَلِيمِ وَالْعَلِيمِ وَالْعَلِيمِ وَاللَّهُ وَلِيمُ وَمَا لَلْهِ وَسَلَمَ وَمَا اللهِ وَالْعَلِيمِ وَالْعَلِيمِ وَالْعَلِيمِ وَالْعَلِيمِ وَاللَّهُ وَمِنْ لَيْهُ وَاللَّهُ وَلَيْ اللهِ وَاللَّهُ وَلَا اللهِ وَاللَّهُ وَمَا لَلْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللهِ وَاللَّهُ وَلَا اللهِ وَالْعَلِيمُ وَاللَّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَيْهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُلّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ ولَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُو

اعونبالله من الشيطن الرجيب بسم الله الرحمن الرحيم

آیات مبارک:

اَلْتَكَايِمُوْنَ الْعُبِدُوْنَ الْمُعِدُوْنَ الْتَكَكِّرِ وَالْمُغِفُونَ الْوَكِمُوْنَ الشَّجِدُوْنَ الاَمِرُوْنَ بِالْمُعُرُوْفِ وَالنَّاهُوْنَ عَنِ الثَّنَكَكِرِ وَالْمُغِظُوْنَ لِمُدُوْدِ اللَّهِ وَيَشِيرِ الْمُؤْمِنِيْنَ (الوبودونو)

الله كى طرف بار بار بلنتے والے اس كى بندگى بجا لائے والے اس كى تعربف كے من كانے والے اس كى تعربف كے من كانے والے اس كى خاطر زمين ميں كردش كرنے والے اس كے آگے ركوع اور جدے كرنے والے افکا كا تحكم دينے والے بدى سے روكنے والے اور اللہ كے حدود كى حفاظت كرنے والے اور اللہ جي ان مومنوں كو خوشخرى دے دو-

قَدْ اَفَلَحْ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ الَّذِيْنَ مُمْ فَي

صَلَاتِهِمْ خَشِمُونَ ﴿ وَالَّذِيْنَ هُمْ عَنِ اللَّهُ و مُعْرِضُونَ ﴿ وَالَّذِيْنَ هُمْ لِلْرَكُوةِ فَعِلُونَ ﴿ وَالَّذِيْنَ هُمْ لِلْمُرُوجِومَ خَفِظُونَ ﴾ إلا على ازواجوم اوما مَلْكُتْ

#### M42

آيَهَا نَهُمُ فَالَهُمْ غَيْدُرُ مَنْوَ مِيْنَ ۗ ﴿ فَمَنِ ابْتَعَىٰ وَرَآةً دَٰلِكَ فَاوُلَلْكِ هُمُ الْعُنُدُونَ ﴿ وَالَّذِيْنَ هُمْ لِأَسْخِيمَ وَعَهْدِهِمْ لِعُونَ ﴿ وَالَّذِيْنَ مُلَالُورَ عُمْ الْعُرِيْقُونَ ﴿ وَالَّذِيْنَ يَرِدُونَ الْفِرْدَوْسُ هُمْ صَلَوْتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ (الومون ١٤٣٣ه ) فِيهَا خِلْدُوْنَ ﴿ (الومون ١٤٣٣ه )

یقینا "فلاح پائی ہے ایمان لانے والوں نے جو اپنی نماز میں خشوع اختیار کرتے ہیں افویات سے دور رہتے ہیں ' ذکوۃ کے طریقے پر عامل ہوتے ہیں ' اپنی شرمگاہوں کی حفاظت کرتے ہیں سوائے اپنی بیویوں کے اور ان عورتوں کے جو ان کی ملک میمین میں ہوں کہ ان پر محفوظ نہ رکھتے میں وہ قائل ملامت نہیں ہیں البتہ جو اس کے علاوہ کچھ اور چاہیں وہی زیادتی کرنے والے ہیں ' اپنی امائتوں اور اپنے عمد و بیان کا پاس رکھتے ہیں ' اور اپنی نمازوں کی محافظت کرتے ہیں۔ میں لوگ وہ وارث ہیں جو میراث میں فردوس پا کس کے اور اس میں بھیشہ رہیں گے۔

إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمُتِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْقُنِتِينَ وَالْقُنِتُتِ وَالْصَّبِقِينَ وَالْصَّبِقِينَ وَالْمُشْعِينَ وَلَمُ وَالْمُشْعِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَلَا مُنْفِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَاقِ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَالِقُونِ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ

باليقين جو مرد اور جو عورتي مسلم بين مومن بين مطيع فرمان بين راست باز بين صاير بين الله ك آگ بيك وال بين الله ك آگ بيك وال بين مدقد وية وال بين مدورت و كف وال بين ابي شرمگابول كى حفاظت كن وال بين اور الله كو كثرت سيا و كرف وال بين الله في ان كه ليد مغفرت اور بينا اجر مبيا كر ركها

نظرات!

ہر مومن کے ایمان کا بنیادی اور بے انتہا اہم ہر توحید ہے۔ وہ عقیدہ توحید کا حال ہو تا ہے اور اس عقیدے کے اثرات اس کی تمام زندگی پر نمایاں نظر آتے ہیں۔ عقیدہ توحید رکھنے والا اللہ تبارک و تعالیٰ کی ذات کو تمام کا نکات کا خالق' رازق' مخار کل ' بے حاجت' بے پروا اور صاحب افتدار سمجتا ہے۔ اس لیے وہ کمی اور کو رزق دینے والا' عرت ذات دینے والا' یا کمی ختم کی حاجت پوری کرنے والا نہیں سمجتا۔ اس کے نتیج میں اس کے اندر شجاعت' بمادری اور اعلیٰ انسانی اقدار پیدا ہو جاتی ہیں وہ کی حاجت پوری کرنے والا نہیں سمجتا۔ اس کے نتیج میں اس کے اندر شجاعت' بمادری اور اعلیٰ انسانی اقدار پیدا ہو جاتی ہیں وہ کی حاجت ہو ۔ اور عبدیت کو اعلیٰ مقام اور بلند درجہ سمجتا ہے۔ وہ عبدیت کو اعلیٰ مقام اور بلند درجہ سمجتا ہے۔ وہ زندگی کے تمام شعبول میں اور اپنے تمام اعمال میں اپنی عبدیت کو طوظ رکھتے ہوئے ایسا طریقہ افتیار کرتا ہے جو اس کے معبود نے پیغیروں کے ذریعہ سے بتا دیا ہے یا نمی سلی اللہ علیہ و سلم کے سمجاب اس پر عمل ہیرا رہے ہوں۔ عقیدہ توحید اس کے معبود نے پیغیروں کے ذریعہ سے بتا دیا ہے یا نمی سلی اللہ علیہ و سلم کے سمجاب اس پر عمل ہیرا رہے ہوں۔ عقیدہ توحید کے ساتھ ایک مومن ہوم آخرت پر بھی ایمان رکھتا ہے اور اس کو پہند یقین ہوتا ہے کہ ایک دن ایسا آنے والا ہے جس میں

#### TYA

اے آیک قاور مطلق کے سامنے چیش ہونا ہے اور اپنے تمام اتمال کا صاب دیتا ہے۔ اس عقیدے کا اثر اس کی پوری دنیاوی زندگی پر یہ ہوتا ہے کہ ہر عمل کو کرتے ہوئے وہ یہ سوچتا ہے کہ قیامت کے دن اس عمل کا جواب دیتا ہے۔ اس لیے وہ برائی ے رک جاتا ہے اور بھیشہ نیکیوں پر کاریند رہتا ہے۔ اس طرح ایک مومن کی زندگی بیں وہ مخصوص صفات پیدا ہو جاتی ہیں جو مومنین کا طرہ اقبیاز ہیں۔

حفرات!

الله جارك و تعالى في مومن كى صفات است كلام مقدى مي جا يجابيان قرائي ين-

مضرقرآن جعزت عبداللہ بن عباس نے ابتداء میں تلاوت کی گئی آیات کے بارے میں فرمایا ہے کہ مسلمان کے لیے جنتی علمی علمی افادتی صفات و طلمات ہیں جن علمی افادتی صفات مطلوب ہیں وہ ان تینوں سورتوں کی چند آیات میں جبح کر دی گئی ہیں اور یکی وہ صفات و کلمات ہیں جن میں حضرت خلیل اللہ علیہ السلام کا امتحان لیا گیا اور آیت و اذبنلی ابراهیم ربع بکلمات میں انبی صفات کی طرف اشارہ ہے۔ اس لیے یہ بھی معلوم ہوا کہ خلق خدا کے امام و مقتدا اور چیتوا بننے کے لیے امتحان ورکار ہے۔ یہ امتحان ونیا کے مدارس اور یونیورسٹیوں جیسا امتحان نہیں جس میں چند مسائل کی فئی شخیق اور علمی موشکافیوں کو کامیائی کا اعلی درجہ سمجھا جاتا ہے۔ بلکہ اس عدے کے حاصل کرنے کے لیے ان افلاقی اور عملی صفات میں کامل اور عمل ہونا شرط ہے جن کا ذکر ابھی چیش کی گئی آیات

قرآن كريم ن ايك اور جكديي مضمون اس طرح بيان فرمايا عيد

وَجَعَلْتَ امِنْهُمْ آيِمَةً يَهْدُونَ بِالشَّرِنَ لَمَا صَبَرُوا الوَكَانُوا بِالْبِيْنَا يُوْفِئُونَ ﴿ (البحه ٢٣:٢٣) جب انوں نے مبر کیا اور ماری آیات پر یقین التے رہے تو ہم نے ان کے اندر ایسے پیٹوا پیدا

کیے جو امارے حکم سے رہنمائی کرتے تھے۔

اس آیت میں امامت و پیشوائی کے لیے ان تمام صفات کا خلاصہ دو لفظوں میں بیان کر دیا گیا ہے۔ یعنی صبر ویقین۔ یقین علمی اور اعتقادی کمال ہے اور صبر عملی اور اخلاق کمال ہے۔ اور وہ تمام صفات جن کا ذکر ابھی اوپر گزر چکا ہے سب کی سب اننی دو صفتوں میں سموئی ہوئی ہیں۔ صحابہ کرام صفات مومنین کے مجسم نمونے اور ان کا معاشرہ مثالی اسلامی معاشرہ تھا۔ اس وقت صبر ویقین کی زندہ مثالیں جا بجا دیکھنے کو ملتی ہیں۔ ان میں سے ایک مثال حضرت ابو ملحہ نصاری کی ہے۔

ایک دن سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم صحابہ کرام کی ایک جماعت کے درمیان رونق افروز سے کہ ایک محص پریشانی کے عالم میں آپ کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کی۔

"یا رسول الله مسافر ہوں اور مدینہ میں میرے قیام و طعام کا کوئی بندوبست نہیں "آپ کی اعانت کا مختاج ہوں۔ حضور "فے ازواج مطہرات کے گھروں سے معلوم کروایا کہ گھر میں کھانے کو کچھ ہے۔ سب کی طرف سے جواب آیا کہ آج فاقہ ہے۔ اب حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے سحاب کی طرف دیکھا اور فرمایا۔

"كوئى ب جواس الله كے بقرے كو معمان بنائے"۔

حضور کا ارشاد من کر حفرت ابو علی انساری اٹھ کورے ہوئے اور عرض کی

"أيا رسول الله اس كوش اية ساته ل جاول كا"-

ید کمد کر فورا " گھر گئے اور بیوی کو معمان کے آنے کی اطلاع دی۔ انہوں نے کہا:

"بچوں کے لیے تعوڑا سا کھانا ایکا ہے اس کے سوا' خدا کی ضم گھر میں کھانے کی کوئی چیز نمیں"۔ حضرت ابو طلق نے کہا "کوئی مضا لقد نمیں' بچوں کو بسلا کر سلا دو۔ جب وہ سو جانگیں تو ہم ان کا کھانا مسمان کے آگے رکھ دیں گے۔ تم چراغ درست کرنے کے بہانے سے اٹھ کر اس کو بچھا دینا۔ اندجرے میں مسمان کھانا کھا لے گا اور ہم ایونمی منہ چلاتے رہیں گے"۔

غرض اس طرح ممان کو کھانا کھا کر میاں ہوی اور بچل سب نے رات فاقد سے گزاری۔ مج کو جب بے زالے میزبان حضور کی فدمت میں حاضر ہوئے تو زبان رسالت پر سورہ حشر کی ہے آیت جاری تھی۔ وَ یُکُوْ اِسُرُ وَانَ سَسَلَی اَنْفَسَمِهِدُ وَ لَوْ کَانَ بِهِدُ حَصَا صَدَّا ہِ الحشر ۱۵۹۹) اور وہ اپنی ذات پر دوسروں کو ترجیح دیتے ہیں خواہ اپنی جگہ خود مختاج ہوں۔

حضور کے قربایا "رات کو تمہارا این معمان کے ساتھ برناؤ اللہ تعالی کو بہت پند آیا۔ ایک دن یمی معزت ابو طل بارگاہ رسالت میں حاضر تھے کہ سورہ آل عمران کی ہے آیت نازل ہوئی۔

الن تنالوا البرَ حَبَّى تُنفِقُوا مِهَا تُجِنُونَ و (آل مران ١٩٣٢)

تم نیکی کو میں پنج کے جب تک کہ اپنی وہ چین (اللہ کی راہ یم) خرج نہ کرو جنس تم عزید

ر کھتے ہو ۔

حضرت ابو طور مجد نبوی کے سامنے ایک وسیع اور پر فضا باغ کے مالک تھے۔ اس کے کنو ئیں "بیررہاء" کا پائی بہت ساف شریں اور خوشبودار تھا۔ اور حضور اے برے شوق ے پیا کرتے تھے۔ مدیند منورہ میں اس تنم کی جائیداد بہت بری نعمت متنی لیکن حضرت طور اٹھے اور عرض کی:

"یا رسول الله میری محبوب ترین جائداد "بیررهاء" ب- بن بدراه خدا بن وقف کرتا بول اور خدا کی حتم آگر بدبات چه علق و بن اے بحق قاہر نہ کرتا"۔

ان کا جذبہ انفاق دیکھ کر حضور کا روئے اقدی چک اٹھا انہیں دعائے خیر دی اور فرمایا کہ اے اپ اعزا و اقارب میں تقسیم کر دی۔ تقسیم کر دو۔ انہوں نے فورا "فرمان رسالت کی تقییل کی اور بیہ ساری جائیداد اپنے رشتہ داروں میں تقسیم کر دی۔

سحابہ کرام کا جذبہ خیرو ایٹار اور انفاق فی سیل اللہ جس کی قرآن تھیم میں جابجا تعریف و تحسین کی گئی ہے اس کی انتہا ہے سے کہ غزوہ جوک کے موقع پر جب حضورا نے سحابہ کرام کو انفاق فی سبیل اللہ کی ترفیب دی او تمام سحابہ کرام نے اپنی استطاعت سے بردہ کر مال قربانی دی۔ صدیق آکبر نے گرکی سوئی سلائی تک راہ حق میں چیش کر دی اور جب حضورا نے پوچھا کہ ابو برگر میں بھی بچے چھوڑ آئے ہو تو عرض کیا "یا رسول اللہ" اللہ اور اللہ کے رسول کا نام می میرے لیے کافی ہے"۔

صحابہ کرام ایسے اعلی سیرت و کردار آور اخلاق و اعمال کے حال تھے کہ اللہ تعالی نے ان کے راستہ کو ایک معیاری راستہ قرار دیا اور ان کی مخالفت کو رسول اللہ کی مخالفت قرار دیا۔ سورہ النساء میں ارشاد ہو تا ہے:

وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِن بَعْدِمَا تَبَيَّنَ لَهُ الهُدَى وَ يَثَبِعُ عَيْرَ سَبِيْلِ المُؤْمِنِيْنَ نُولِهِ مَا تَوَلَى وَنُصْلِهِ جَهَنَمُ وَسَابَتْ مَصِيرًا أَنْ (مرد الساء مند)

اور جو محض رسول کی مخالفت پر کمر بستہ ہو اور اہل ایمان کی روش کے سوا کسی اور روش پر چلے

در آل حالیب کمان پر راہ راست واضح ہو چکی ہو تو ہم اس کو ای طرف چلائیں گے جدهروہ خود پھر گیا اور اے جنم میں جموعکیں گے جو بد زین جائے قرار ہے۔

مفرین کے نزدیک یمال وموسین کی راہ" ہے مراد صحابہ کرام" کی راہ ہے اور سحابہ کرام" وہی نفوس قدی ہیں جن کے اوساف و محامن قرآن تھیم میں جا بجا بیان کیے گئے ہیں۔ ان کا اعاطہ کرنے کے لیے ایک مخیم کتاب درکار ہے یمال صرف چند اوساف بیان کرنے پر اکتفا کرتے ہیں۔

اللہ اور اللہ کے رسول کے فرمانبروار 'صادق الایمان ' نیک نیت ' نیکول میں سبقت کرنے والے ' ہر بھالی میں پیش پیش و حق کی خاطر سردھڑ کی بازی لگا وسینہ والے ' راہ حق میں عزیز و اقارب ' وطن ' گریار مال ' جائیداو سب کچھے قربان کر دینے والے ' طال کمانے اور طابل کھانے والے ' حزام سے نیخے والے ' را سباز' امانت وار ' عدد کو پورا کرنے والے ' راہ حق میں ہر حتم کی مصبت مبر و احتقامت سے جھلنے والے ' حق و صدافت کے معالمے میں مدابنت سے بیزار ' ب ریا ' طلس ' راہ حق میں یردھ میں مدابنت سے بیزار ' ب ریا ' طلس ' راہ حق میں یردھ کی خوالے ' آئی دینے والے ' آئی ضرورت کو حزج وسنے والے ' آئی زبانوں کو قابو میں رکنے والے ' آئی مرورت کو حزج وسنے والے ' آئی ترافوں کو قابو میں رکنے والے ' آئی شرکابوں کی حفاظت کرنے والے ' فیم کر خوالے ' آئی کی تلفین کر نے اور برائی فیل رخیے ' کیا راہ نے کہ کی تلفین کرنے اور برائی والے ' نماز قائم کرنے والے ' فیم کرنے والے ' اللہ کے والے ' اللہ کے والے ' مصبت پر عبر کرنے والے ' فور اور فخر سے اجتاب سے روکنے والے ' فران والے ' وا

سحابہ کرام رضوان اللہ تعالی علیم الجمعین کے میں اوصاف تھے جن کی بدولت وہ اللہ تعالی کے مجبوب اور پہندیدہ بندے بن گئے تھے۔ ان کی عظمت کی اس سے بری ولیل کیا ہو سکتی ہے کہ قرآن پاک میں انہیں وٹیا اور آخرت میں شاندار کامیابی سے جمکنار لوگ قرار دیا گیا۔ جن سے اللہ راضی ہوا اور وہ اللہ سے راضی ہوئے۔

ایک مسلمان کی زندگی کا متعمد ہی ہی ہے کہ اے رضائے رب حاصل ہو جائے اور یوں اس کی آخرت سنور جائے لیکن جن نفوس عظیم و جلیل کو خود اللہ تعالی اپنے راضی ہونے کی بشارت دے رہا ہو ان کے مقام و مرتبہ اور عظمت کا اندازہ کون کر سکتا ہے؟ بلاثبہ وہ انبیاء علیم السلام کے بعد کا نکات کی بزرگ ترین ہتیاں ہیں اور اس مخض کی خوش بختی میں کیا کلام ہو سکتا ہے۔ خاللہ تعالی سب مسلمانوں کو یہ توفیق عطا فرمائے۔

كرم بمايوا

حضور صلی الله علیہ وسلم نے جیش (٢٣) سالہ نبری زندگی میں ایک ایبا معاشرہ قائم فرمایا بو تمام مطلوبہ صفات جمیدہ کا حال تعال آپ صلی الله علیہ وسلم کی محبت محنت اور توجہ ہے اس معاشرہ کے ارکان دوئی تعدردی تقوی مبرو استقامت غرض ہر طرح کی بھترین صفات اور اعمال صالحہ کے پیکر ہے ہوئے تھے جن کی زندگیوں کی مثالیس رہتی ونیا تک انسانیت کے لیے نمونے کا کام ویتی رہیں گی۔ ہر مومن کی دلی تمنا اور دعا ہی ہوتی جائے اور ہوتی ہے کہ اللہ اے بھی ان برگزیدہ ہستیوں کے تعش قدم یہ چلنے کی توفیق عنایت فرمائے۔ آئین۔

و آخر دعوانا ان الحمدلله رب العلمين